Um den Schluß eines Gebetes recht feierlich zu machen, wurde das Amen theils mehrere Male wiederholt, wovon sich einige Beispiele in den Psalmen finden, \*\*) theils sehr gedehnt (Amen prolongatum) gesprochen.

Das Wort Amen bildet einen sehr passenden Schluß der firchlichen Gebete. Da dasselbe, so es vom Volke gesprochen wird, die Zustimmung desselben zu dem Gebete des Priesters ausdrückt, so prägt es diesem den unerläßlichen Charafter der liturgischen Gebete, die Gemeinsamkeit, auf. Auch kann es füglich als eine prägnante Rekapitulation des vorangegangenen Gebetes selber, gleichsam als ein Brennpunkt, in dem sich die ganze Gluth der Andacht sammelt, betrachtet werden.

# Dritter Abschnitt.

Bon dem heiligen Liede.

### Borerinnerung.

Wie bei jedem Liede, so läßt sich auch bei dem heiligen ein Zweisaches unterscheiden, nämlich das artikulirte Wort und der unartikulirte Ton, von denen jedes den Inhalt desselben in einer eigenthümlichen Weise ausdrückt. Die dem Inhalte entsprechens den Worte bilden die heilige Poesie, die dem Inhalte entsprechenden Töne die heilige Wusik. Unter diesem doppelten Gesichtspunkte werden wir daher auch das heilige Lied betrachten.

# Erfter Artikel.

Bon der heiligen Poefie.

§ 30.

Bon dem beiligen Liede überhaupt.

Das heilige Lied ift der Ausdruck der lebendig erregten religiofen Gefühle, verbunden mit einem gewissen Rhythmus in der



<sup>1)</sup> Pf. 40, 14. 71, 19. 88, 53 u. f. w.

Bewegung. Mit dem Gebete im Inhalte übereinstimmend, unterscheidet es sich von demselben nur in der Form, d. h. durch einen höheren Grad der Gefühle und eine damit konforme Sprache. Ebendarum unterscheidet man auch, entsprechend den drei Gebets-arten, eine dreisache Art von heiligen Liedern, Lob-, Dank-und Bittlieder.

Gine andere Gintheilung, welche in dem Rultus mehr Aufnahme gefunden bat, ftellt die beilige Schrift felber auf. Denn der Apostel Baulus ichreibt an die Ephefer: "Redet mit einander in Bfalmen, und Lobgefängen und geiftliden Liedern." 1) Der beilige Sieronymus 2) fieht bierin allerdings nur die Pfalmen des Alten Bundes nach ihrem verschiedenen Inhalte bezeichnet. Denn, "was fur ein Unterschied," fagt er, "zwifden Pfalm, Symnus und Canticum ftattfinde, lernen wir auf das Bollftandigfte aus dem Pfalterium. Symnen muffen diejenigen genannt werden, welche die Rraft und die Majeftat Gottes preisen und deffen Bobithaten oder Berfe bewundern, mas diejenigen Pfalmen thun, welchen das Allelujah entweder vorangeht oder nachfolgt. Die eigentlichen Pfalmen haben einen ethischen Charafter, damit wir wiffen, mas wir durch das Werfzeng des Körpers zu thun und zu laffen haben. Ber aber von den boberen Dingen redet, und den Ginflang der Welt, die Ordnung und harmonie aller Geschöpfe als ein Run-Diger (subtilis disputator) ausspricht, der fingt ein geiftliches Lied (spirituale canticum)." Gine abuliche Erflarung findet

<sup>1)</sup> Eph. 5, 19.

<sup>2)</sup> In Eph. V.: Quid intersit inter Psalmum et Hymnum et Canticum, in Psalterio plenissime discimus. Nunc autem breviter Hymnos esse, dicendum, qui fortitudinem et majestatem praedicant Dei, et ejusdem semper vel beneficia vel facta mirantur, quod omnes psalmi continent, quibus Alleluja vel praepositum, vel subjectum est. Psalmi autem proprie ad ethicum locum pertinent, ut, per organum corporis quid faciendum et vitandum sit, noverimus. Qui vero de superioribus disputat et concentum mundi omniumque creaturarum ordinem atque concordiam subtilis disputator edisserit, iste spirituale canticum canit.

fich bei dem heiligen Augustinus, Bafilius und bei Eusthymus Zigabenus. Sie weichen nur darin von Hieronysmus ab, daß sie den Unterschied nicht in den Inhalt, sondern in die Form sehen. Der zuleht genannte Schriftsteller gibt diesen Unterschied also an: "Psalm heißt jenes Lied, dessen Gesang mit einem Instrumente begleitet, Lied (&d) jenes, das mit dem Munde gesungen wird; Hymnus wird die beigesügte Dozologie genannt, d. i. eine Lobpreisung entweder für das Gute, das wir empfangen haben, oder für das Böse, dem wir entronnen sind." I)

Reuere Erklärer finden in der angezogenen Stelle nur zwei Arten von Liedern, nämlich Pfalmen und Hymnen, indem sie in den aldad avernauxed nur den allgemeinen Ausdruck für beide sinden. Ja es sehlt nicht an solchen, die alle drei Ausdrücke sür identisch halten, so daß nur von den geistlichen Liedern überhaupt die Rede wäre.

Indessen dürfte es richtiger sein, wenn man annimmt, daß der Apostel wirklich drei verschiedene Arten von Liedern im Auge habe. Dafür scheint besonders der Umstand zu sprechen, daß der Apostel an einer andern Stelle 2) ganz dieselben Ausdrücke gestraucht. Es fragt sich nun, was unter den einzelnen Namen zu verstehen sei. Es ist eine ziemlich allgemeine Ansicht, daß der Apostel mit dem Ausdrucke Psalmen die bekannten heiligen Gesänge der Juden im Auge hat, deren Sammlung den Namen Psalterium führt, und deren Haupturheber David ist; mit dem Worte Hymnen (Tuvor) dagegen jene biblischen Gesänge, die außer den Psalmen vorsommen, z. B. den Triumphgesang Moss, die Abschiedslieder Moss, das Siegeslied der Deborah



<sup>1)</sup> Euthym. Zigab. Praefat. in Psalm. in Steph. Le Moyne var. sacr. Tom. I. p. 179 seqq.: Ψαλμός μέν κυρίως, ό μετὰ ὀργανικοῦ ψαλτήρια ἐμμελῶς ἐκφωνούμενος ὁδη δὲ φωνή τις μουδική τε καὶ ἐναρμόνιος, ἀπὸ μόνου στόματος Ύμνος δὲ ἡ ἐπιτεταγμένη δοξολογία, ἥ καλῶν ὧν πεπόνθαμεν, ἢ κακῶν ὧν δεδράκαμεν.

<sup>2)</sup> Col. 3, 16. 20 mg alloh makinda man allo

u. v. a., wozu im Neuen Bunde der Lobgesang der heiligen Jungsfrau (Magnisicat) und des heiligen Zacharias (Benedictus) kommen. Was endlich die geistlich en Lieder (φδάς πνευματικάς) ansgeht, so glaubt man, daß Paulus darunter die von begeisterten Gläubigen zur Erbauung ihrer Mitchristen gedichteten Lieder verstehe.

Während die erste Klasse von religiösen Gefängen noch bis beute ihren Namen unverändert beibehalten hat, ist mit der Benennung der beiden andern in der Kirchensprache insofern eine Beränderung eingetreten, als die zweite heutzutage den Namen Cantica oder Loblieder, die dritte dagegen den Namen Hymni führt.

Diese dreisache Art von Liedern läßt sich bezüglich ihrer Form auch in rhythmische und metrische eintheilen. Die rhythmischen Gesänge nähern sich, wenn auch voll ächter lyrischer Begeisterung, Innigkeit und Erhabenheit, der prosaischen Aussdrucksweise, ohne daß es ihnen jedoch an einer gewissen harmonischen Abgemessenheit fehlt. Diese ist indessen nicht das Produkt der Kunst, sondern eine natürliche Frucht des lebendig erregten Gemüthes. Die metrischen dagegen geben dem Ausdrucke eine abgerundete Form und bewegen sich in gleichmäßig gebauten Strophen. Bon der ersten Art sind die Psalmen, die Cantica der heiligen Schrift, und selbst auch einige Hymnen, wie z. B. der Hymnus Te Deum, Gloria in excelsis; von der letzteren die meisten Hymnen.

Indem wir unserer Darstellung die erste, in der heiligen Schrift selbst begründete Eintheilung zu Grunde legen, behandeln wir zuerst die Pfalmen.

### § 31.

Bon dem heiligen Liede im Befondern.

1) Die Pfalmen. Gefdichtliche Bemerkungen.

Der liturgische Gebrauch der Psalmen stammt aus dem Judensthum, das sich ihrer, gleichwie des Gesetzes und der Prospheten, theils zum Gesange, sowohl in

der Synagoge, als auch und ganz befonders bei dem Tempels dienste bediente. Sie vertraten bei dem jüdischen Gottesdienste die Stelle des Gesangbuches.

Diefer Gewohnheit blieben die aus dem Judenthum fich bildenden driftlichen Gemeinden treu, und das um fo mehr, als fie durch das Beifpiel des Erlöfers felbft geheiligt mar. Denn von ihm beißt es: "Rachdem fie den Lobgefang gefprochen (nach der Einsehung des beiligen Abendmables), gingen fie gum Diberge binaus." 1) Db diefes einer der Pfalmen, oder ein von Chriftus felbit gedichteter Lobgefang gewesen fet, wie Einige wollen, darauf fommt hier wenig an. In jedem Falle zeugt diefe Stelle fur den Gebrauch der Pfalmen. Rach dem Vorgang des herrn richteten fich fodann auch die Apostel, wie aus den bereits angeführten Stellen der paulinischen Briefe erhellt. Es war hiernach naturlich, daß die Pfalmen in die Liturgie der Chriften überging. Und in der That fprechen auch alle Liturgieen für ihren Gebrauch. Die apoftolischen Ron= ftitutionen 3. B. verordnen denfelben mit folgenden Borten: "Sierauf (nachdem die Bucher Mofis und Jofua u. f. w. gelefen worden) finge ein anderer Lefer die Symnen Davids, und antworte das Bolf mit dem Schluß der Berfe." 2) Nicht minder bezeugen die beiligen Bater benfelben. Da wir im Berlaufe Diefer Darftellung noch öfter auf jene Zeugniffe guruckfommen muffen, fo mogen bier nur die Borte des beiligen Bafilius angeführt werden. "Schon vor Tagesanbruch," ichreibt berfelbe, "eilt das Bolf zum Saufe Gottes, und nachdem unter Schmerz und Thränen ein Befenntniß vor Gott abgelegt worden, geben fie gur Pfalmodie über." 3) Das hohe Alter des Pfalmenge-



<sup>1)</sup> Matth. 26, 30.

<sup>2)</sup> Const. Apost. Lib. II. c. 57.: 'Ανὰ δύο δὲ γενομένων ἀναγνωσμάτων, ἔτερός τις τοὺς τοῦ Δαβίδ ψαλλέτω ὕμνους, καὶ ὁ λαὸς τὰ ἀκροστίχια ὑποψαλλέτω. Cf. Lib. V. c. 19.

<sup>3)</sup> Basil. ep. 63. ad Neocaes.: Έχ νυχτός ὀρθίζει παρ' ήμεν ὁ λαὸς ἐπὶ τὸν οἶχον τῆς προςευχῆς, καὶ ἐν πόνω, καὶ ἐν θλίψει, καὶ ἐν συνοχῆ δακρύων ἐξομολογούμενοι τῷ Θεῷ, τελευταΐον ἀναστάντες τῶν προςευχῶν, εἰς τὴν ψαλμωβίαν καθίστανται. Conf.

brauches bei dem öffentlichen Gottesdienste leuchtet auch aus dem Umstande ein, daß die in der Liturgie angewendeten Psalmen der ältesten lateinischen Übersehung, der sogenannten Itala entsummen sind. Neben den alttestamentlichen Psalmen bediente man sich hier und da auch solcher, die von Privatpersonen versfaßt waren. Augustinus dichtete z. B. einen solchen gegen die Donatisten, und sieß ihn vom Bolk singen. I)

Beld' hoben Berth die erften Chriften auf den Pfalmen= gesang legten, erfieht man daraus, daß fie fich deffelben nicht blos bei der öffentlichen Gottesverehrung bedienten, sondern auch im Privatleben. In Zeiten der Berfolgung follte der Privatgebrauch der Pfalmen die Stelle der öffentlichen Gottesverehrung vertreten, weshalb die apostolischen Ronstitutionen verordnen: "Benn die Versammlung weder in einem Sause, noch in der Rirche abgehalten werden fann, fo pfallire, lefe und bete Jeder für fich." 2) Aber auch in Zeiten des Friedens fand daffelbe statt. "Alle," fagt in diefer Beziehung der beilige Bafilius, "fingen die Pfalmen auch zu Saufe und tragen fie auf dem Martte mit fich berum." 3) Und der beilige Sieronymus bemerft, daß zu Bethlebem jeder Landmann die Pfalmen fenne; daß der Schnitter auf dem Telde, der Winger in dem Weinberge fie finge. Sie find, wie man zu fagen pflegt, in diefer Proving Die Liebeslieder; fie fingt der Sirt bei der Beerde, der Landmann hinter dem Pfluge." 4) Tertullian führt es als einen Borgug der driftlichen Che an, daß die Chegatten bei ihrer Sausandacht

August, Confess. Lib. X. c. 33. Cassian. Instit. Lib. II. c. 6. Ambros. ep. 20. ad Marcell.

<sup>1)</sup> Augustin. Psalmus c. partem Donat. Retract. Lib. I. c. 20.

<sup>2)</sup> Constit. Apost. Lib. VIII. c. 34.

<sup>3)</sup> Basil. Homil. in Ps. 1.

<sup>4)</sup> Hieron. ep. 44. ad Marc.: In Christi villula — Bethlehem — tota rusticitas, et extra psalmos silentium est. Sudans messor psalmis se avocat, et curva attendens vitem falce vinitor aliquid Davidicum canit. Haec sunt in hac provincia carmina; hae, ut vulgo dicitur, amatoriae cantationes; hic pastorum sibilus; haec arma culturae.

Pfalmen und Hymnen singen können. 1) Der heilige Ambrossius hält es für eine Schande, wenn ein Christ ohne Psalmensgesang den Tag beschließt. 2) Raiser Theodosius der Jünsgere sang nach dem Zeugniß des Kirchenhistorisers Sokrastes 3) an jedem Morgen mit seinen Schwestern Psalmen. Lehrer diktirten dieselben ihren Schülern zum Auswendiglernen. 4) Diese fromme Sitte erhielt sich nach dem Zeugnisse des ehrwürsdigen Beda 3) bis in's achte Jahrhundert.

Indem wir zu dem Pfalmengebrauch bei der öffentlichen Gottesverehrung wieder zurückfehren, fügen wir noch einige Besmerkungen über das übliche Verfahren bei:

1) Der Psalmengesang pslegte mit anderen biblischen Lessungen oder mit Gebeten abzuwechseln, um mehr Mannigsaltigseit in den Gottesdienst zu bringen. Denn in dem Concil von Laosdizäa 6) wird verordnet, die Psalmen in den gottesdienstlichen Bersammlungen nicht hintereinander zu singen, sondern nach jedem Psalme eine Lestion folgen zu lassen. Der heilige Augustinus spricht es mit den klarsten Worten aus, daß dieses auch die Gewohnheit seiner Kirche gewesen sei; 7) und aus einer Stelle des

<sup>1)</sup> Tertull. ad uxor. Lib. II. c. 9.: Sonant inter duos Psalmi et Hymni, et mutuo provocant, quis melius Deo suo canat.

<sup>2)</sup> Hexaem. Lib. V. c. 12.

<sup>3)</sup> Hist. eccl. Lib. VII. c. 22.

<sup>4)</sup> Theodoret, Hist. eccl. Lib. IV. c. 18.

<sup>5)</sup> Hist. Angl. Lib. IV. c. 18.

<sup>6)</sup> C. 17.: Περὶ τοῦ, μὴ δεῖν ἐπισυνάπτειν ἐν ταῖς συνάξεσι τοὺς ψαλμοὺς, ἀλλὰ διὰ μέσου καθ' ἔκαστον ψαλμὸν γίνεσθαι ἀνάγνωσιν.

<sup>7)</sup> Augustin. Serm. X. de verbis apostoli: Hoc de apostolica lectione percepimus. Deinde cantavimus psalmum, exhortantes nos invicem una voce, uno corde dicentes: Venite, adoremus et prosternamur ei, et fleamus coram Domino, qui fecit nos. Posthaec evangelica lectio decem leprosos mundatos nobis ostendit, et unum ex iis alienigenam, gratias agentem mundatori suo. Cf. Serm. XXXIII. de verbis Domini: In lectione apostolica gratiae aguntur Deo de fide gentium. In psalmo diximus: Deus virtutum converte nos, ostende faciem tuam et salvi erimus. In evangelio ad coenam vocati sumus etc.

von Mabillon 1) uns mitgetheilten Gespräches zwischen Kastholifen und Arianern, welches zur Zeit des burgundischen Königs Gundobald im Jahre 499 stattsand, ersehen wir, daß auch die gallifanischen Kirchen diese Gewohnheit hatten.

2) Schon frube begegnen wir der Sitte, gu beftimmten Zages - oder Feftzeiten auch bestimmte Pfalmen zu lefen, refp. gu fingen. Golde Pfalmen pflegte man psalmi responsorii zu nennen, ein Rame, der jedoch, wie wir fpater horen werden, auch noch eine andere Bedeutung batte. Go ichreiben die apostolischen Ronftitutionen den 62ften Pfalm: "D Gott, mein Gott! fruhe mache ich gu bir," für den Morgen =, und den 140ften: "Lag mein Gebet wie Rauchwerf vor dein Angesicht fommen: meiner Sande Erhebung fei ein Abend: opfer," für den Abendgottesdienst vor, weshalb jener auch psalmus matutinus (ψαλμός δοθινός), dieser dagegen psalmus vespertinus (ψαλμός επιλύχνιος) hieß. 2) Es gab fodann befondere Pfalmen fur die Reier der Euchariftie und fur die Begrabniffeierlichfeit. Das von dem Presbyter Mufaus gu Marfeille auf Befehl des dortigen Bifchofs verfaßte Leftionar enthielt nach dem Berichte des Gennadius 3) Pfalmen, Die der Zeit und den Lefungen entsprachen. Gemiffe Festzeiten hatten ibre eignen Pfalmen. Go pflegte man in der afrifanischen

<sup>1)</sup> De cursu Gallicano p. 399.: Evenit, ut ea nocte, quum lector secundum morem inciperet lectionem a Moyse, incidit in ea verba Domini: Sed ego indurabo cor ejus etc. Deinde quum post psalmos decantatos recitaret ex Prophetis, occurrerunt verba Domini ad Esaiam, dicentis: Vade et dices populo huic: Audite audientes etc. Quumque adhuc psalmi fuissent decantati, et legeret ex Evangelio, incidit in verba, quibus Salvator exprobrat Judaeis incredulitatem: Vae tibi Chorazin etc. Denique quum lectio fieret ex Apostolo, pronuntiata sunt verba illa: An divitias bonitatis ejus et patientiae et longanimitatis contemnis?

<sup>2)</sup> Constit. Apost. Lib. II. c. 59. Lib. VIII. c. 35. 37.

<sup>3)</sup> De Script. c. 79.: Responsoria etiam psalmorum capitula tempori et lectionibus congruentia excerpsit,

Kirche am Passions = Sonntage den 21sten Psalm: "D Gott, mein Gott! warum hast du mich verlassen?" zu beten.") Die übrigen Psalmen wurden in der Reihenfolge rezitirt, wie sie sich in der heiligen Schrift sinden. Die jedesmalige Anzahl war in den verschiedenen Kirchen verschieden. So beteten die ägyptischen Mönche in den einzelnen Gebetsstunden bald achtzehn, bald zwanzig, bald auch mehr oder weniger Psalmen.

3) Das Recht, die zu fingenden Pfalmen auszuwählen, stand dem Bisch ofe zu. So erzählt der heilige Athanasius, daß er seinem Diakon bekohlen habe, den 35sten Psalm zu lesen, als seine Kirche von den arianischen Soldaten belagert wurde. 2) Und der heilige Augustinus spricht einmal von einem gewissen Psalm, den er seinem Diakon zum Lesen in der Absicht ausgestragen habe, um darüber zu predigen. Es geschah jedoch, besmerkt er, daß der Borleser aus Bersehen einen andern Psalm gelesen habe, als er bestimmt hatte. Er (Augustinus) habe darin einen Wink von Oben gesehen, und deshalb über diesen Psalm eine Rede an das Bolf extemporirt. 3) Wenn wir lesen, daß die Alten zuweilen Tag und Nacht mit Psalmengesang zugebracht haben (was z. B. in Mailand geschah, als arianische Soldaten die Kirche des heiligen Ambrosius belagerten), 4) so ist leicht zu begreifen, daß man für solche Zeiten keine sestgeseten, sons

Augustin. in Ps. 21. praefat. Serm. II.: Miror, fratres, si hodie psalmus iste legitur et in parte Donati. Rogo vos, fratres mei, confitear vobis, novit Christi misericordia, quia sic miror, quasi lapides ibi sint et non audiant... Legamus illum, quantum angustia temporis patiatur etc.

<sup>2)</sup> Athanas. Apolog. II.

<sup>3)</sup> Augustin. in Ps. 138.: Psalmum nobis brevem paraveramus, quem mandaveramus cantari a lectore; sed ad horam, quantum videtur, perturbatus, alterum pro altero delegit. Malumus nos in errore lectoris sequi voluntatem Dei, quam nostram in nostro proposito. Cf. praefat. in Ps. 31.: Hunc psalmum in eam gratiam pertinere, qua Christiani sumus, testatus est Apostolus Paulus, unde ipsam lectionem nobis legi voluimus.

<sup>4)</sup> Ambros. ep. 33. ad Marcellin. soror.

bern nur folche Pfalmen gesungen habe, welche der Bischof entweder felbst vorgeschrieben, oder deren Wahl er den Sangern freigelaffen hatte.

Buweilen mar die Ausmahl der fraglichen Pfalmen auch dem Lefer anheimgegeben. Go ergabit der beilige Auguftinus, daß er einmal über einen Pfalm gepredigt habe, den er nicht felber ausgemählt, fondern den Gott dem Lefer eingegeben habe, und daß er, weil jener Pfalm ein Bugpfalm, nämlich der 51fte gemejen, deshalb von der Buge habe reden muffen. 1) Welch' großes Gewicht man auf die in den von den Lefern will= führlich gewählten Pfalmen enthaltenen vermeintlichen Binfe Gottes gelegt babe, davon ergablt Gulpizius Geverus 2) in dem Leben des heiligen Martinus folgendes merfwurdige Beispiel. Als Martinus jum Bifchof gewählt werden follte, widerfette fich unter den anwesenden Bifchofen vorzuglich ein gewiffer Defenfor. Es ereignete fich nun, daß, weil der Lefer, dem an jenem Tage das Amt des Borlefens oblag, vom Bolfe eingeschloffen mar, und daber der Feier nicht anwohnen fonnte, einer aus den Umftebenden den Pfalter ergriff, und den Pfalm, der ihm querft aufftieß, vorlas. Es war aber der Pfalm: Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem propter inimicos tuos, ut destruas inimicum et defensorem (fo las damals die versio Gallicana). Das Bolf fab bierin einen deutlichen Binf Gottes, um die Machinationen des Defenfor zu nichte zu machen, und entschied fich für Martinus.

4) In allen occidentalischen Kirchen herrschte die Sitte, die einzelnen Pfalmen mit der Dozologie: Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto etc., zu beschließen. Im Oriente dagegen wich man nach dem Zeugnisse des Cassianus 3) insofern von dieser

Augustin. Homil. 27. ex L. tom. X. p. 175.: Proinde aliquid de poenitentia dicere divinitus jubemur. Neque enim nos istum psalmum cantandum lectori imperavimus, sed quod ille censuit nobis utile ad audiendum, hoc cordi etiam puerili imparavit.

<sup>2)</sup> Vit. Mart. c. 7.

<sup>3)</sup> Institut. Lib. II. c. 8.: Illud etiam, quod in hac provincia (Gallia) vidimus, ut, uno cantante, in clausula psalmi omnes adstantes

Sitte ab, daß man jener Doyologie sich nur am Ende des letzten Psalmes bediente, welcher den Namen Antiphona, oder Alleluja (d. i. einer von den Psalmen, die das Wort Alleluja an der Stirne trugen und die man nach Art einer Antiphon oder Antwort rezitirte) führte. Im Abendlande war es, wie gesagt, anders. Daher verordnet das vierte Concil von Toledo 1) die Doyologie für die Psalmen und Antiphonen. Papst Bigilius 2) bezeugt diese Sitte für die römische Kirche. Einige weitere Besmerkungen über diese Doyologie wird die Lehre von den firchlichen Hymnen liesern.

§ 32.

Fortsetung.

Pfalmodie.

Wie im Gebrauche der Pfalmen überhaupt, so ahmten die Christen die Juden auch in dem Bortrage derselben bei dem öffentlichen Gottesdienste nach. Man pflegte sie nämlich zu singen, was auch durch das häusig vorsommende Bort  $\mathcal{F}a\lambda\mu\phi$ -diá (v.  $\psi a\lambda\mu \dot{\phi}_{S}$  und  $\dot{\phi}\dot{\delta}\dot{\gamma}$ ) — Gesang) angedeutet wird. Die Gessangsweise war indeß je nach der Verschiedenheit des Ortes, der Zeit und der jeweiligen Verhältnisse der Kirche verschieden. Man fann aber füglich vier solcher Gesangsweisen unterscheiden.

1) Manchmal wurden sie von der ganzen Versammlung gemeinschaftlich gesungen;

concinant cum clamore: Gloria Patri et Filio et Spiritui s., nusquam per omnem orientem audivimus; sed cum omnium silentio, ab eo qui cantat, finito psalmo, orationem succedere. Hanc vero glorificationem Trinitatis tantummodo solere antiphonam terminare.

- 1) Can. 14.: In fine Psalmorum, non sicut a quibusdam hucusque: Gloria Patris, sed: Gloria et honor Patri, dicatur etc.
  - C. 15 : Sunt qui in fine responsoriorum Gloria non dicunt.
- 2) Epist. 2. ad Eleuther. c. 2.: In fine Psalmorum ab omnibus catholicis ex more dicatur: Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto.



2) zuweisen wurden die Pfalmen von Ginem gefungen, während die übrigen schweigend zuhörten;

3) zuweilen sang sie die Bersammlung, in zwei Chore getheilt, abwechselnd, oder endlich

4) es fang Giner vor, und die andern fangen nach.

Die erfte Art nennt Thomafius modus directaneus, weil Alle in Giner Stimme durchfangen. Gie durfte wohl die altefte fein. Auf Diefe Beife fangen Chriftus und Die Apostel Den hymnus bei dem letten Abendmable; auf Diefe Beife lobten Paulus und Gilas Gott um Mitternacht mit hymnen in dem Befängniffe. Diese Befangsweise scheint in einigen Rirchen nur gu bestimmten Beiten und bei gewiffen Pfalmen üblich gewesen ju fein. Denn der beilige Bafilius fest, nachdem er bemerft, wie der Chor abwechselnd zu fingen pflege, bingu: "Bei Tagesanbruch fangen Alle einstimmig, gleichfam mit Ginem Munde und mit Ginem Bergen an, den Pfalm des Befenntniffes gu fingen." 1) Daffelbe bezeugt der heilige Augustinus bezüglich des 94ften Pfalmes, der zu Anfang der Metten gefungen murbe. 2) Der heilige Chryfoftomus, feine Beit mit der apoftolifchen vergleichend, fagt in diefer Beziehung: "Ginft fang die gange Bersammlung einstimmig zusammen, was auch wir heute (b. h. an dem gegenwärtigen Feste) thun." 3) Und an einer anderen Stelle fagt er: "Frauen, Manner, Greife und Junglinge find zwar dem Gefchlechte und dem Alter nach gefchieden, nicht aber in Bezug auf den Gefang. Denn indem der Geift die Stimme eines Jeden regiert, macht er aus allen Gine Melodie." 4)

Nach dem Berichte Caffians war die zweite Gefangsweise der Psalmen besonders unter den Monchen Agyptens üblich.



Basil. Ep. 63. ad Neocaes.: Ἡμέρας ἠδὴ ὑπολαμβούσης πάντες κοινῆ, ὡς ἐξ ἔνος στόματος, καὶ μιᾶς καρδίας τὴν τῆς ἐξομολογήσεως ψαλμὸν ἀναφέρουσι τῷ κυρίῳ.

<sup>2)</sup> Augustin. Serm. X. de verbis Domini: Cantavimus Psalmum exhortantes nos invicem una voce, uno corde dicentes: Venite, adoremus etc.

<sup>3)</sup> Chrysost, Homil. 36. in 1 Cor.

<sup>4)</sup> Ibid. Homil. in Ps. 145.

Einer derselben stand nämlich in der Mitte und sang vor; die Übrigen dagegen saßen auf niedrigen Stühlen um ihn her, und lauschten mit aller Andacht des Herzens der Stimme des Psalstrenden. I) Und wenn auch zuweisen Bier aus der Versammlung zwölf Psalmen sangen, so thaten sie es doch nicht zusammen, sondern Einer nach dem Andern, so daß Jeder drei Psalmen sang, während die Übrigen stillschweigend bis zum letzen Psalme zushörten, den Alle miteinander nach Art einer Antiphone sangen, und mit der Dogologie: Gloria Patri, etc. beschloßen.

Der dritte Modus bestand darin, daß die Versammlung sich in zwei Chöre theilte und die Psalmen abwechselnd einen Vers nach dem andern sang. Während die gemeinschaftliche Gesangsweise die symphonische, cantus symphonus, hieß, führte diese den Namen antiphonische oder responsorische (cantus antiphonus s. responsorius). Man hält dafür, daß Plinins d. J. diesen Wodus bezeichne, wenn er in seinem Berichte an Trajan von den Christen sagt: Soliti stato die ante lucem Christo quasi Deo carmen dicere invicem.

Diese antiphonische Singweise geschah auf verschiedene Art, entweder dadurch, daß der eine Chor einen Theil sang, der andere mit Amen antwortete, oder daß beide in die einzelnen Psalmverse sich theilten. Die erste Art, die schon bei den Juden eine sehr gewöhnliche war, scheint der Apostel mit den Worten anzudeuten: "So du mit dem Geiste lobpreisest, wie soll der Unfundige, der dasit, Amen sagen zu deisner Lobpreisung?" 2) Die zweite war häusiger, und wurde seit dem vierten Jahrhundert ziemlich allgemein. Sie hatte einen doppelten Vortheil; denn sie verhinderte einmal die Ermüdung der Sänger, und dann war sie auch für die Zuhörer bei weitem angenehmer und erbaulicher.

Den Urheber des Wechselgesanges anlangend, so behaupten

Cassian. Institut. Lib. II. c. 12. Absque eo, qui dicturus in medium psalmos surrexerit, cuncti sedilibus humillimis insidentes, ad vocem psallentis omni cordis intentione dependent.

<sup>2) 1</sup> Ror. 14, 16.

Fluck, Liturgit. II.

die Sprer, daß der heilige Ignatius von Antiochia, nachdem er durch eine Bifion ermahnt worden, den Bechfelgefang der Seraphim nachzuahmen, denfelben zuerft in die Rirche eingeführt habe. 1) Rach Theodoret dagegen fame diefes Berdienft zweien Monden, Die unter Ronftantin dem Großen lebten, nämlich Diodor (fpater Bifchof von Tarfus) und Flavian (fpater Bifchof von Untiochien) gu, Die denfelben mit großem Erfolge als Waffe gegen ben Arianismus gebraucht hatten. 2) Das Bidersprechende beider Unfichten verschwindet, wenn man mit Bagi annimmt, daß Flavianus Diefen Bechfelgefang in griechischer Sprache gu Untiochia eingeführt, mahrend er in fprifcher icon lange vorber in jener Rirche nach dem Bengniffe Theodors von Mopsueftia u. A. bestanden habe. 3) Bie dem aber auch fein moge, fo viel ift gewiß, daß diefe Befangsweife nach Flavian in furger Beit fich über die gange Rirche ausgebreitet habe. Chryfoftomus führte fie in Ronftantinopel ein, um den ichadlichen Ginfluß, den die des Wechfelgefanges fich gleichfalls bedienenden Arianer auf Die Ratholifen ausubten, ju nichte ju machen. Daß er es in diefer Abficht und aus diefer Beranlaffung gethan, darüber ftattet uns der Rirchengeschichtfcreiber Cofrates ausführlichen Bericht ab. Der Gitte aller Geften getren, welche das Bolt auf alle Beije an fich zu gieben fuchen, eigneten fich die Arianer den jungft in Antiochia einge-

<sup>1)</sup> Cf. Socrat. Hist. eccl. Lib. VI. c. 8.

<sup>2)</sup> Theodoret. Hist. eccl. Lib. II. c. 24.: Οὖτοι πρώτοι διχή διελόντες τοὺς τῶν ψαλλόντων χορούς.

<sup>3)</sup> Pagi. Critic. in Baron. ann. 400. n. 10.: Ea psalmodiae species jam ante Flavianum atque Diodorum a Syris videtur usurpata. Scribit enim Theodorus (Mopsuestenus), Flavianum ac Diodorum primos omnium eam psalmodiae speciem, quas Antiphonas vocant, ex Syrorum lingua in Graecam transtulisse, et omnium prope solos hujus rei auctores cunctis orbis partibus apparuisse. Quod igitur Syri diu ante Flavianum praestiterant, psalmos Davidicos lingua Syriaca antiphonatim canentes, id Flavianus ac Diodorus a Graecis Antiochensibus, psalmos Graece canentibus, fieri instituerint.

führten Bechselgesang an. Da fie nun unter der Regierung des Theodofius alle ihre Rirchen zu Ronftantinopel verloren batten, fo waren fie genothigt, ihre Bersammlungen unter öffentlichen Gäulengängen abzuhalten. Sier theilten fie fich in Chore, und fangen abwechselnd die Pfalmen, wobei fie manche auf ihre Err= lebre Bezug habenden Gage einschalteten. Gie pflegten an den höchsten Testen und außerdem noch an jedem ersten und siebenten Wochentage fich zu verfammeln. Weil nun der beilige Johannes Chryfoftomus mit Recht fürchtete, es mochten einige Ratho= lifen durch diese neuen liturgischen Formen fich zum Abfall von der Rirche verleiten laffen, jo ermabnte er die Blaubigen, diesen Bechfelgefang nachzuahmen. In furger Zeit fam es dahin, daß fie die Baretifer sowohl durch die Schönheit der Melodie, als auch durch die dabei entfaltete Bracht (man bielt nämlich Brogeffionen, wobei ein filbernes Rreug vorangetragen murde, und die Theilnehmer brennende Rergen in den Sanden hielten) weit "bertrafen. 1) Der heilige Bafilius 2) redet von dem Bechfel= gefange als von etwas zu feiner Zeit im gangen Driente allgemein Ublichem.

Im Abendlande begann der Wechselgesang zuerst in Maisland, und zwar um dieselbe Zeit, wo man ihn zu Antiochia einführte, und auch zu demselben Zweck, nämlich um den Ariasnismus durch diese neue liturgische Form in Schranken zu halten. Der heilige Augustin, welcher Zeuge dieser glücklichen Neuerung

<sup>1)</sup> Socrat. Hist. eccl. Lib. VI. c. 8.

<sup>2)</sup> Ερ. 63. ad Neocaes.: "Οτι τὰ νῦν κεκρατηκότα ἔθη πάσαις ταῖς τοῦ θεοῦ ἐκκλησίαις συνωδά ἐστι καὶ σύμφωνα' ἐκ νυκτός γὰρ ὀρθείζει παρ' ἡμῖν ὁ λαὸς ἐπὶ τὸν οἶκον τῆς προςευχῆς, καὶ ἐν πόνω, καὶ ἐν θλίψει, καὶ ἐν συνοχῆ δακρύων ἐξομολογούμενοι τῷ Θεῷ, τελευταῖον ἀναστάντες τῶν προσευχῶν, εἰς τὴν ψαλμωδίαν καθίστανται' καὶ νῦν μὲν διχῆ διανεμηθέντες, ἀντιψ άλλουσιν ἀλλήλοις, ὁμοῦ μὲν τὴν μελέτην τῶν λογίων ἐντεῦθεν κρατύνοντες, ὁμοῦ δὲ καὶ τὴν προςευχὴν καὶ τὸ ἀμετεώριστον τῶν καρδιών ἑαυτοῖς διακονούμενοι' ἔπειτα πάλιν ἐπιτρέψαντες ἐνὶ κατάρχειν τοῦ μέλους, οἱ λοιποὶ ὑπηχοῦσιν, καὶ οὕτως ἐν τῆ ποικιλία τῆς ψαλμωδίας τὴν γύκτα διενέγκοντες μεταξὺ προςευχόμενοι.

gemefen, entwirft darüber folgende intereffante Schilderung. "Bie oft," fagt er, "murde mein Berg bewegt; wie oft habe ich geweint bei dem Gefange beiner Symnen und Lieder, o Gott! wann die Stimmen Deiner Rirche fo fuß wiederhallten! Jene Stimmen drangen in meine Ohren, und traufelten die Wahrheit in mein Berg; und es erglübte dann bas Teuer der Frommigfeit; es flogen Thranen, und mir ward fo wohl bei ihnen. Noch nicht lange hatte die Rirche von Mailand Diefe Urt des Eroftes und der Erbanung, worin die Stimmen und Bergen der Bruder, miteinander wetteifernd, jufammentonten, begonnen. Es mar jenes Jahr, oder doch nicht viel fruber, wo Juftina, des jungen Balentinianus Mutter, deinen Diener Ambrofius der arianischen Barefie megen, gu ber fie fich hatte verleiten laffen, verfolgte. Das fromme Bolt machte in der Rirche, mit feinem Bifchofe, beinem Diener, ju fterben bereit. Dort war auch meine Mutter, beine Magd, die erfte bei den Nachtwachen, die gleichsam vom Gebete lebte. Obgleich wir damals noch unerwarmt waren vom Feuer beines Beiftes, murden wir doch von der erschutterten und verwirrten Stadt aufgeschredt. Damals murbe Die Sitte eingeführt, daß die homnen und Pfalmen nach Urt des Drients gefungen würden, damit das Bolf der Langeweile nicht erliege; und von jenem Tage an murde fie bis gu dem beutigen beibehalten, und von vielen, ja faft von allen beinen Seerden auf dem Erdfreife nachgeahmt." 1) Bon dem Borhandenfein

<sup>1)</sup> Augustin. Confess. Lib. IX. c. 6 und 7.: Quantum flevi in hymnis et canticis tuis, suave sonantis Ecclesiae tuae commotus acriter! Voces illae influebant auribus meis, et eliquabatur veritas in cor meum; et exaestuabat inde affectus pietatis, et currebant lacrymae, et bene mihi erat cum eis. Non longe coeperat Mediolanensis Ecclesia genus hoc consolationis et exhortationis celebrare, magno studio fratrum concinentium vocibus et cordibus. Nimirum annus erat, aut non multo amplius, cum Justina Valentiniani regis pueri mater, hominem tuum Ambrosium persequeretur, haeresis suae causa qua fuerat seducta ab Arianis. Excubabat pia plebs in Ecclesia, mori parata cum Episcopo suo, servo tuo. Ibi mater mea, ancilla tua, sollicitudinis et vigiliarum primas

des Wechselgesanges zeugt der heilige Ambrosius selbst, wenn er ihn mit dem Rauschen des Meeres vergleicht. 1) Diese Gesangsweise war so beliebt, daß sie auch in das Privatleben übersging, wofür das oben angeführte Beispiel des Kaisers Theosdosius Zeugniß ablegt.

Die vierte Art, die Pfalmen gu fingen, bestand barin, daß Einer vorfang, und die Andern nachfangen, gleichsam die Antwort gaben, weshalb fie auch modus responsorius genannt wurde. Die Antwort erfolgte aber auf doppelte Beife. Nachdem ber Borfanger (im Lateinischen monitor, suggestor, Psalmi pronunciator, praenunciator, praecentor, phonascus, im Griechischen υποβολεύς genannt) einen Pfalmvers vorgefungen hatte, wieder= holte der Chor entweder die letten Borte deffelben, oder er antwortete mit einem besondern paffenden Spruche, mas die Griechen ύπηχείν oder ύπαχούειν, die Lateiner succinere nannten. Diefe Befangsweise war im vierten Jahrhundert fehr gewöhnlich. Rach der vorbin angeführten Stelle aus dem Briefe des beiligen Bafilius an die Neucafaraer wechfelte diefelbe oft bei einem und demfelben Gottesdienfte mit der antiphonischen. Den erften Modus schreiben die apostolischen Ronstitutionen vor, wenn fle fagen: "Nachdem die Lefungen durch je Zwei vollendet find, fo fange Einer an, die Pfalmen Davids zu fingen, und das Bolf antworte mit dem Schluß der Berfe." 2) Der lettere icheint vor-

tenens, orationibus vivebat. Nos adhuc frigidi a calore spiritus tui, excitabamur tamen civitate attonita atque turbata. Tunc hymni et psalmi ut canerentur secundum morem orientalium partium, ne populus moeroris taedio contabesceret, institutum est; ut ex illo in hodiernum retentum, multis jam ac pene omnibus gregibus tuis et per caeteras orbis partes imitantibus. Cf. Paulin. Vita Ambros.

<sup>1)</sup> Ambros. Hexaem. Lib. III. c. 5.: Responsoriis Psalmorum, cantu virorum, mulierum, virginum, parvulorum, consonans undarum fragor resultat.

<sup>2)</sup> Constit. Apost. Lib. II. c. 57. Die betreffenden Worte santen hier: Ὁ λαός τὰ ἀκροστίχια ὑποψαλλέτω, was Cotester mit:

züglich in Alexandria eingebürgert gewesen zu sein. Denn Athanasius erzählt, wie er bei der Besagerung der Kirche durch die Arianer einem Diakon besohlen, einen Psalm zu singen, und dem Bolke, darauf mit: "Denn seine Barmherzigkeit währet ewig," zu antworten, und so sei er in Mitte der Schaar der Psallirenden glücklich entronnen. I) Bon dem heiligen Chrysostomus ersahren wir, daß sie auch in Konstantinopel nicht uns bekannt gewesen sei. 2)

Zuweilen war es eine selbstgemachte Formel. So hatte z. B. der heilige Augustinus 3) einen Psalm gegen die Dosnatisten gedichtet, dessen einzelnen Bersen das Bolf mit den Worten respondirte: Omnes qui gaudetis de pace, modo verum judicate. Sozomenus erzählt von einer ähnlichen Psalmodie, mit welcher die Christen die Reliquien des Martyrers Babylas unter der Regierung des Raisers Julian nach Antiochien gebracht hätten. "Es sangen Zene," heißt es dort, "welche der Psalmen kundig waren, den Übrigen vor, worauf die Volksmenge gemeinsschaftlich antwortete und folgenden Versitel sang: Consus sunt omnes, qui adorant sculptilia, qui gloriantur in simulacris." <sup>4</sup>) Daß am Ende eines jeden Psalmes das Volk mit der Dozologie geantwortet habe, ist bereits oben erwähnt worden.

Extrema versuum succinat, übersett. Binterim (Denkw. IV. 1. S. 322.) halt nach Thomasius diese übersetung für unrichtig, und behauptet, daß mit dem Borte ακροστίχια der ganze vorgesungene Bers zu verstehen sei, so daß also das Bolt den von dem Borfanger vorgetragenen Bers sedesmal wiederholt habe. Wir gestehen aber, daß die zur Begründung dieser Ansicht vorgebrachten Beweisstellen uns nicht haben überzeugen können.

<sup>1)</sup> Athanas. Apolog. I.: Καθεσθείς ἐπὶ τοῦ θρόνου, προέτρεπον τὸν μὲν διάχονον ἀναγινώσκειν ψαλμόν τοὺς δὲ λαοὺς ὑπαχούειν, ὅτι εἰς τὸν αἰῶνα τὸ ἔλεος αὐτοῦ. Cf. Theodoret. Hist. eccl. Lib. II. c. 13. Socrat. Hist. eccl. Lib. II. c. 11.

<sup>2)</sup> Chrysost. Homil. 36. in 1 Cor. Cf. in Ps. 137.

<sup>3)</sup> Retract. Lib. I. c. 20.

<sup>4)</sup> Sozom. Hist, eccl. Lib, V. c. 19.

Bas nun den Ton der Stimme angeht, mit dem die Pfalmen gefungen murden, fo mar derfelbe doppelter Urt. Man unterschied den ruhigen und einfachen (cantus planus et simplex) und den mehr fünftlichen (c. artificiosus) Befang. Bener gefchab mit einer mäßigen, jedoch angenehmen Beugung ber Stimme und einem eigenthumlichen Tone in der Aussprache, und war nicht viel von der Lefung verschieden. Diefe Art von Befang icheint in der alexandrinischen Rirche üblich gewesen gu fein; denn Augustinus ergablt von Athanafius, daß derfelbe ben Lefer die Pfalmen mit einer mäßigen Beugung ber Stimme habe fingen laffen, fo daß er eber einem Bortragenden, als einem Gingenden abnlich gewefen ware. 1) Aus einer andern Stelle des nämlichen Rirchenvaters entnehmen wir, daß diefe Befangsweife auch in den übrigen Rirden Afrifas üblich gewefen, und daß fie hauptfächlich in dem phlegmatischen Temperamente der Afrifaner ihren Grund gehabt habe. 2) Die Donatiften nahmen hievon Beranlaffung, fie ber allzugroßen Ruchternheit und Schläfrigfeit bei dem Pfalmengefang ju beschuldigen, mah= rend fie felber, wie Augustinus fagt, eine Art Trompetengefchmetter bei dem Gefange ihrer felbstverfaßten Pfalmen ertonen ließen, und dadurch fich in einen Buftand von Truntenheit verfetten. Siemit wollte Diefer Rirchenvater Durchaus nicht ben fünftlichen und melodischen Pfalmengefang überhaupt verwerfen, fondern nur das übermaß und die Unnatur darin bei den Donatiften. Denn er lobt anderwarts Diefe Befangsmeife, als geeignet, fromme Gefühle zu erweden, wenn fie mit fliegender Stimme und einer entsprechenden Modulation vorgetragen werde, und bemertt, daß er durch fie ju Thranen gerührt worden fei,



<sup>1)</sup> Augustin. Confess. Lib. X. c. 33.: Tutius mihi videtur, quod de Alexandrino episcopo Athanasio saepe mihi dictum commemini, qui tam modico flexu vocis faciebat sonare lectorem psalmos, ut pronuntianti vicinior esset, quam canenti.

<sup>2)</sup> Augustin. Ep. 119. ad Januar. c. 18.: Pleraque in Africa ecclesiae membra pigriora sunt; ita ut Donatistae nos reprehendant, quod sobrie psallimus etc.

als er fie zum erften Male in der Kirche des heiligen Ambros sins vernommen habe. 1)

Aus dieser Stelle sehen wir zweierlei; einmal, daß neben dem einsachen auch ein fünftlicherer oder musikalischer Gefang in der Kirche bestanden habe, sodann, daß derselbe vorzugsweise in Italien angewendet worden sei.

Diese wenigen Bemerkungen über den Modus, die Pfalmen zu singen, mögen einstweilen hier genugen, da wir später noch ausführlicher über diesen Gegenstand uns verbreiten werden.

Bum Schlusse wollen wir noch eine Bemerkung über die bei dem Psalmengesange beobachtete Körperstellung beifügen. Um seine Wichtigkeit anzudeuten, wurde derselbe meistens stehend vorgenommen. Es ist abermals der heilige Augustinus, den wir hiefür als Zeugen aufrusen. 2) Eine Ausnahme von dieser Regel machten, wie Cassianus berichtet, die ägyptischen Wönche. Er bemerkt jedoch zugleich, daß derjenige, den gerade die Reihe tras, vorzusingen, dieses Geschäft stehend verrichtet, sowie daß bei der Schlußsormel des letzten Psalms sich Alle erhoben und laut: Gloria Patri etc. gesungen hätten. 3)

Augustin. Confess. Lib. X. c. 33.: Verumtamen cum reminiscor lacrymas meas, quas fudi ad cantus ecclesiae tuae, in primordiis recuperatae fidei meae, et nunc ipse commoveor, non cantu, sed rebus quae cantantur; cum liquida voce et convenientissima modulatione cantantur, magnam instituti bujus utilitatem rursus agnosco. Ita fluctuo inter periculum voluptatis et experimentum salubritatis, magisque adducor, non quidem irretractabilem sententiam proferens, cantandi consuetudinem approbare in ecclesia, ut per oblectamenta aurium infirmior animus in affectum pietatis adsurgat.

<sup>2)</sup> Augustin. Serm. 3. in Ps. 36.: Certe verum est, quod cantavi; certe verum est, quod in ecclesia stans tam devota voce personui.

<sup>3)</sup> Cassian. ib. c. 7.

#### § 33.

### Beutiger Gebrauch der Pfalmen.

Aus den bisber geführten geschichtlichen Nachweisungen durfte der Lefer die Uberzeugung gewonnen haben, daß die Pfalmen von jeber einen mefentlichen Bestandtheil des driftlichen Gottes= dienstes gebildet haben. Und fo ift es auch heute noch. Denn fie bilden den Sauptbestandtheil des Breviergebetes der Rlerifer, 1) der Defigebete, des Ritus der meiften Saframente und Safra= mentalien, 2) und pflegen auch bei feinem Bemeinde = Bottes= Dienfte 3) zu fehlen. Bie bei der öffentlichen Gottesverehrung, fo wird von den Pfalmen auch in der privaten ein febr baufiger Bebrauch gemacht. Befonders find es einige Rlaffen von Pfalmen, namentlich die unter dem Namen der Bufpfalmen befannten, welche fast in jedes Gebetbuch übergegangen find. Auch in anderen driftlichen Religionsgenoffenschaften werden die Pfalmen in dem Rultus verwendet. Befonders zeichnet fich bierin die griechische Rirche aus. Weniger ift dies der Fall in der protestantischen Rirche, mit Ausnahme der Reformirten, namentlich der schweizerischen, bei benen wir noch ber eigenthumlichen Erscheinung begegnen, daß fie fich nicht blos der biblischen, sondern auch felbstverfaßter Pfalmen bedienen. 4) Auch die anglikanische Rirche macht von den Pfalmen einen febr häufigen Gebrauch.

Die Kirche hat darum Recht, wenn sie auch heute noch die Pfalmen zum Ausdrucke ihrer Gottesverehrung macht. Sie würde mit ihrer ganzen geschichtlichen Vergangenheit brechen, und mit



<sup>1)</sup> S. Breviergebet. § 74 ff.

<sup>2)</sup> S. die betreffenden Artifel im erft en Bande biefes Werfes. S. 191 ff. und 415 ff.

<sup>3)</sup> S. fpater bie einzelnen Arten biefes Gottesbienftes. § 102 ff.

<sup>4)</sup> Die Pfalmen, welche Ambrosius Lobwasser (1573) nach dem Borgange der Franzosen Clemens und Marot heransgab, erhielten in der reformirten Kirche beinahe ein symbolisches Ansehen, welches nach zwei Jahrhunderten noch nicht erloschen ist. S. Nambach's Anthologie christl. Gefänge. Thl. II. 1817. S. 9 ff.

sich selber in einen auffallenden Widerspruch treten, wollte sie die Pfalmen zu irgend einer Zeit von sich weisen. Oder hat sie vielleicht heute andere Bedürfnisse, als vor tausend oder zweistausend Jahren? Wenn nun die Kirche von Anfang an in den Psalmen einen passenden Ausdruck für diese Bedürfnisse gefunden, warum sollte sie es heute nicht mehr? Sodann, welch' ein ershebendes Moment liegt nicht in dem Umstande, daß wir durch den fortwährenden Gebrauch der Psalmen mit den Millionen Gläubigen der Vergangenheit in die innigste Verbindung treten! Welch' ein erhabenes Schauspiel für Gott, bei dem es keine Vergangenheit und Zukunft gibt, die Millionen seiner Kinder wie aus Einem Munde in den Psalmen sein Lob verfündigen, seine Liebe dankbar anerkennen, seine Allmacht und Barmherzigkeit anslehen zu hören!

überdies haben die Psalmen durch den beinahe zweitausends jährigen ununterbrochenen Gebrauch von Seiten der Kirche nichts von dem versoren, was sie den ersten Christen so theuer machte. Denn sie sind noch immer und werden es bis zum Ende der Zeiten bleiben die heiligen Gefänge, die Gott einem David, den Propheten, und wer immer sonst die Verfasser sein mögen, eingehaucht hat. Was könnte es darum, wie für die Gottesverehrung übershaupt, so auch für die unsrige Geeigneteres geben, als die Psalmen? Welche andere Lieder könnten auch nur entsernt einen Vergleich mit ihnen aushalten?

Ebensowenig ist eine Beränderung in Bezug auf ihren Inhalt mit ihnen vor sich gegangen. Wie ehmals, so haben sie noch heute theils dogmatische, theils moralische, theils geschichtliche Wahrheiten und die denselben entsprechenden religiösen Gesühle zum Gegenstande. In ihnen sprechen sich der sesteste Glaube, die reinste Liebe, eine unerschütterliche Hoffnung, das zuversichtslichse Vertrauen, die erhebendste Bewunderung, die tiesste Demuth und Reue, die heiligsten Gelöbnisse, das inbrünstigste Flehen aus. Wo wäre das religiöse Gemüth, das durch diesen Inhalt sich nicht wunderbar angesprochen fühlte, und in ihnen nicht seine fühnsten Erwartungen befriedigt fände? Grade hierin haben wir, unsers Bedünkens, auch den Grund zu suchen, warum die Psalmen

fo tief in das christliche Volk eingedrungen, warum sie nicht blos in den geheiligten Räumen der Gotteshäuser ertönten, sondern auch den Müden zu seiner Anhe, den Einsiedler in seine Zelle, den Landmann auf das Feld, den Schiffer auf die See, den Wanderer auf seine Reisen begleiteten. Nehmen wir hiezu noch ihren vielsach prophetischen Charafter, wodurch sie auf den kommenden Messias hinweisen, die Herrlichkeit seines Neiches schildern, die Sehnsucht nach ihm rege machen, so werden wir auch ihre innige Beziehung zu dem speziellschristlichen Gottess dienste nicht verkennen dürfen.

Freilich läßt fich das Gefagte nicht auf alle Pfalmen in gleichem Mage anwenden, da viele derfelben nur eine unmittelbare Beziehung zur Geschichte und nationalen Gigenthumlichfeit des judischen Bolfes enthalten, sei es, daß fie irgend eine Berfönlichkeit, fei es, daß fie irgend ein besonderes Ereigniß deffelben jum Gegenstande haben. Und grade diefer Umftand ift es, der häufig den Bormand leihen mußte, um die Benugung der Pfalmen bei der driftlichen Gottesverehrung zu befämpfen. Diefer Einwurf ift jedoch, wie uns dunft, von feinem Belange. Denn gang abgesehen davon, daß diese Behauptung nur auf eine verhältniß= mäßig febr geringe Angabl Anwendung findet, und daß es daber unvernünftig mare, deshalb alle Pfalmen zu verbannen, läßt es fich auf der anderen Seite nicht in Abrede ftellen, daß diese historischen Momente fich auf so wesentliche Situationen des innern und außern Lebens beziehen, daß fie im Leben jeder Beit und jedes Bolfes, sowie im Leben jedes Einzelnen ftets Anklange finden, daß fich in ihnen alfo die Geschichte der Menschheit überhaupt abspiegelt. Überdies darf man auch nicht vergeffen, daß die Rirche derartige Pfalmen nicht wegen ihres speziellen geschicht= lichen Inhaltes, als vielmehr wegen ihres lyrischen Charafters, den fie mit allen übrigen theilen, d. h. wegen ihrer begeifterten und begeifternden Gefühle und Ideen, die an jene geschichtlichen Fakta fich knupfen, aufgenommen bat. Und hiemit haben wir einen neuen Grund berührt, warum die Rirche an den Pfalmen noch immer fo innig fefthält. Es ift beren formelles Beprage.

Die Pfalmen find, wie es Erguffen der erhabenften und

reinften Begeifterung eigenthumlich ift, binfichtlich ihrer Darftellung, wenn fie das Lob Gottes verfundigen, fo voll Schwung und Rraft, wenn fie im Sonnenfcheine der gottlichen Liebe fich ergeben, fo rubrend und falbungsvoll, wenn fie um Erbarmen fleben, fo mehmuthig und ergreifend, und felbft wenn fle von gewöhnlichen Dingen reden, fo voll Frifche und Lebendigfeit, daß auch das faltefte Gemuth ihres beilfamen Ginfluffes fich nicht erwehren fann; jedes empfängliche Gemuth dagegen fich wunderbar ergriffen, lieblich erwärmt und zu beiligen Entschluffen angefeuert fühlt. Man fieht es ihnen an, daß fie Bluthen find, die nicht aus rein irdischem Boden entsproffen, fondern im Beiligthume Gottes felber ihren Farbenfchmelz erhalten haben. Beld,' eine Erhabenheit 3. B. in jenem Bfalme, der die Allgegenwart des Die Gunde guchtigenden Armes Gottes fchildert mit ben Borten: "Bobin foll ich flieben vor beinem Angefichte, o Berr? Rabm' ich der Morgenröthe Flügel, und eilte bis jum fernften Dften, ftieg' ich in die Tiefe der Erde, ichwang' ich mich auf gum Simmel u. f. w." (Pf. 138.) Bas gibt es Lieblicheres, als der Pfalm: "Bie der Sirfc nach der Bafferquelle fcmachtet, fo fcmachtet meine Seele nach bir"? (Pf. 83.) was Ergreifenderes, als ber Pfalm: "D Gott! erbarme dich meiner nach deiner großen Barmbergigfeit u. f. w."? (Pf. 50.) Gewiß, wie bezüglich ihres Inhaltes, fo werden die Pfalmen auch bezüglich ihrer Form ewig als unerreichte Mufter dafteben. 3mar fehlt ihnen der ftrenge Rhythmus und ein bestimmtes Beremaß, wie es fich fpater ausgebildet hat, und fie mogen darum fur unfere verwöhnten Ohren bier und da etwas bart flingen. Man überfebe aber nicht, daß lebendig erregte Gefühle von Saus aus Feinde fein muffen von jeder beengenden Schrante, weil dies nothwendig nur auf Roften der Lebendigfeit und Frifche hatte geschehen fonnen. Es fehlt ihnen indeffen nicht gang an einer gewiffen Rhythmit, wir meinen den den Pfalmen eigenthumlichen Parallelismus der Glieder, der darin besteht, daß fie denfelben Gedanten, daffelbe Gefühl auf verschiedene Beise ausdruden, und der den Zwed hat, den erften Ausdruck theils zu erweitern, theils zu erflaren und gu ergangen.

Bas den Bortrag der Pfalmen bei dem heutigen Gottes-Dienfte angeht, fo mechfeln die verschiedenen Urten deffelben auch jest noch ab. Denn die Pfalmen werden, wie g. B. in den Bespern, theils chorweise gefungen, theils gemeinsam gebetet, theils auch von dem Beiftlichen allein gesprochen, ohne daß jedoch eine bestimmte Regel dafür gegeben mare. Rach Urfprung, Inhalt und Korm nehmen die Pfalmen, wie wir gefeben haben, unter Den Erzeugniffen der beiligen Boefie unftreitig die erfte Stelle ein. Wenn doch diefer hoben Burde auch immer die gebührende Rechnung getragen; wenn doch bei ihrem Bortrage, fei er Befang oder bloje Regitation, auch immer die erforderliche Andacht und Rube beobachtet murde, die ihnen geziemen! Leider aber wird in der Wirklichfeit biegegen gar oft verftogen. Wenn man bort, wie fie in vielen Rirchen fo flüchtig und fo lärmend gefungen oder gelefen, wie fie gum Tummelplat der Bedantenlofigfeit oder der Eitelfeit gemacht werden, fo muß das im bochften Grade betrüben, und den Wunsch nabe legen, daß die Liturgen der äfthetischen Seite des Gottesdienftes eine größere Aufmerksamkeit und Sorgfalt widmen möchten.

### § 34.

Beutiger Gebrauch einzelner Arten von Pfalmen, insbesondere der Buße und Stufenpfalmen.

Dem ersten Versuche, die Psalmen in verschiedene Klassen einzutheilen, begegnen wir bei dem heiligen Augustinus. I) Freilich gesteht er, daß ihm dieselben noch nicht ganz flar geworden; doch unterläßt er es nicht, das Resultat seiner Untersuchungen mitzutheilen. Es schien ihm der Umstand von Bedeutung zu sein, daß der fünfzigste Psalm von der Buße, der hundertste von der Barmherzigseit und dem Gerichte Gottes, der hundertsünfzigste dagegen von dem Lobe Gottes in seinen Heiligen handelt. Er sah hierin einen dreisachen Stusengang festgehalten, und theilt daher die Psalmen in drei Klassen ein. Zur ersten (von Ps. 1



<sup>1)</sup> Enarrat. in psalm. 150. c. 1.

bis 50 incl.) gehören solche Gefänge, welche die Bitte um Buße oder Reinigung; zur zweiten (von Pf. 51—100) solche, welche den Ruf um Gerechtigkeit; zur dritten (von Pf. 101—150) solche, welche die Freude der Verherrlichung enthalten. Nach Augustinus trifft also die Ordnung der Psalmen mit den drei Wegen der Mystif, mit der via purgativa, illuminativa und unitiva zusammen.

Es bedarf jedoch nur eines flüchtigen Blickes auf das Pfalterium, um die Überzeugung zu gewinnen, daß diese Ordnung nicht streng festgehalten werde, da in der ersten Abtheilung Pfalmen der zweiten und dritten Art, und umgefehrt vorsommen.

In neuerer Zeit hat man eine andere Eintheilung beliebt, die von dem Inhalt der einzelnen Pfalmen hergenommen ift, wobei die Reihenfolge ganz außer Ucht gelassen ift. Man untersscheidet nämlich:

1) dogmatische Psalmen, d. h. folche, die fich über Gott, sein Wesen, seine Cigenschaften u. f. w. verbreiten;

2) moralische, d. h. solche, welche sich über sittliche Wahrheiten verbreiten, zum Guten mahnen, vor der Sunde warnen;

3) hiftorische, d. h. solche, welche die Geschichte des Judenvolkes zum Gegenstande haben; als eine Unterart derselben können die messtanischen, d. h. jene Psalmen betrachtet werden, welche den Messias, seine Abstammung, seine Erniedrigung, sein Leiden, seine Verherrlichung und die Ausbreitung seines Reiches zum Gegenstande haben.

4) Lobgefänge, die das Lob Gottes, und Rlagelieder, die den Schmerz über das zeitliche und geistige Elend schildern. Eine besondere Unterart der letteren bilden die sogenannten Bußpsalmen (psalmi poenitentiales), in welchen das Bekenntniß der Sünden abgelegt und Gott um Berzeihung für dieselben angesteht wird, und die sogenannten Stufenpsalmen (psalmi graduales).

Während die zuerst erwähnten Klassen auf die Sonn-, Festund Ferialtage des ganzen Jahres vertheilt sind, werden die letzten, nämlich die Buß- und Stufenpfalmen nur zu gewissen Zeiten gebetet; und zwar die Bußpfalmen an jedem

Freitag in der Faftenzeit, die Stufenpfalmen dagegen an jedem Mittwoch der Kaftenzeit. Beide unterbleiben jedoch in der Charwoche, und an jenen Mittwochen und Freitagen der Kaftengeit, an denen ein Offigium von neun Leftionen zu regitiren ift. Der Grund für Diese Ausnahmsfälle liegt theils in dem Charafter der Charmoche, in welcher die Trauer über den leidenden und fterbenden Beiland vorwiegt, theils in dem Charafter der Tefte, der ein freudiger ift, und daber der Trauer feinen Raum geftattet. Quid enim peccatoris tristitia cum festivitate Beatorum? Die Babl der Bufpfalmen anlangend, fo enthält das Brevier deren fieben, namlich Pf. 6, 31, 37, 50, 101, 129 und 142. Mit ihrer Regitation ift die Litanei von allen Beiligen, von der oben die Rede mar, nebst verschiedenen Orationen verbunden. Ihrem Inhalte nach fprechen fie das Gefühl der Berknirschung über die begangenen Gunden aus, und bitten Gott um Bergebung derfelben. Sie eignen fich daber gang aut fur die firchliche Buggeit, d. i. die Kaftengeit.

Die Stufenpfalmen anlangend, fo gablt das Brevier deren fünfgebn. Wober ihre Benennung fomme, darüber ift man nicht einig. Die Rabbinen nehmen zu einer Fabel ihre Buflucht, indem fie fagen, es fei gur Beit, als die Grundvefte jum zweiten Tempel in Jerusalem gelegt murde, eine fo reich= liche Bafferquelle aus dem Boden bervorgesprudelt, daß fie eine allgemeine Überschwemmung veranlaßt hätte, wenn nicht noch zur rechten Zeit Achitophel (vgl. 2. Kon. 15, 12.) auf die fünfzehn Stufen des Tempels den Namen Gottes (777) gefchrieben hatte. Undere finden in denfelben eine Sinweijung auf die funfzebn Stufen, auf denen man nach Ezechiel (40, 22. 26. 31. 37.) in den Tempel hinaufstieg. Die gewöhnlichere Meinung halt fie für Bergenserguffe frommer Juden gur Beit der babylonischen Gefangenschaft, in deren Sprache die Rudfehr in's gelobte Land gewöhnlich ein Hinaufsteigen (ascendere, gradus ascendere) nach Berufalem genannt wird. Der Inhalt derfelben durfte Diefe Meinung bestätigen, da fich darin bald ein Schmerz über die lange Gefangenschaft, bald die Bitte um Erlösung aus derfelben, bald der antigipirte Dank über die gewährte Freiheit, bald die

schon im Geiste gehaltene Tempelseier und damit verbundene Aufforderung an die Priester und Leviten, sich würdig zu ordnen, ausspricht. 1) Die Mystif des Mittelalters sieht in ihnen die Stufen, auf denen wir zum himmlischen Jerusalem hinansteigen sollen. 2) In Betress ihres Nitus bemerken wir, daß sie in drei Abtheilungen von je fünf Psalmen gebetet werden, von denen jeder Psalm der ersten mit Requiem aeternam etc., die beiden andern dagegen mit Gloria Patri etc. beschlossen werden. Nimmt man an, daß durch diese dreisache Abtheilung der dreisache Weg zur Bollsommenheit angedeutet werde, so paßt der Schluß: Requiem aeternam, ganz gut zu der ersten, als der via purgativa, da es nahe liegt, daß die Betenden sich auf der ersten an die Berstorbenen im Reinigungsorte erinnern.

Für beide Arten von Pfalmen besteht indessen außer dem Chore, seit Pius V. keine Rezitationspflicht mehr, sondern blos ein Rath, dessen Erfüllung eine Indulgenz zur Folge hat. 3)

§ 35.

# 2) Die fogenannten Cantica.

Unter den Cantica versteht man, wie oben bemerkt wurde, jene heiligen Gesänge, die neben den Psalmen in der heiligen Schrift noch vorkommen. Aus dem Alten Testamente gehören hierher: 1) die beiden Triumphlieder Mosis bei dem Durchgang durch das rothe Meer; 4) 2) der Lobgesang Anna's, des Beibes Helfans, nachdem Gott ihr Flehen erhört und ihr in Samuel einen Sohn geschenkt; 5) 3) der Lobgesang des Jesaias; 6) 4) jener

<sup>1)</sup> Rirdenlegifon von Beger und Belte. Art. Gradualpsalmen. Bb. IV. S. 654.

<sup>2)</sup> Bona, de div. Psalmod. c. 15. § 1. n. 1. Cf. Bellarm. de ascensionibus in Deum, worin mit Rucfficht auf die Gradualpsalmen 15 Stufen, auf denen wir zu Gott gelangen, angegeben werden.

<sup>3)</sup> Bulla Pii V. a. 1568.

<sup>4)</sup> Erob. 15. Deut. 32.

<sup>5) 1</sup> Ronig. 2.

<sup>6)</sup> Jef. 12.

des Czechias; 1) 5) der des Habakuk; 2) 6) jener der drei Jünglinge im Fenerofen. 3) Aus dem Nenen Testamente, 1) der Lobgesang der heiligen Maria; 4) 2) der des Zachasrias; 5) 3) der des Simeon. 6) Hiezu kommen noch die kleisneren, aus einzelnen Worten bestehenden, nämlich Halleluja, und Hosanna.

Auch sie sind gleich den Pfalmen von hohem poetischem Werthe. Denn sie sind ebenfalls die Frucht einer heiligen Besgeisterung, die durch besondere Ereignisse veranlaßt wurde. Darum und weil sie Bestandtheile der heiligen Schrift waren, standen sie bei den Juden in hohen Ehren und bildeten einen Bestandtheil ihrer öffentlichen Gottesverehrung. Es konnte daher nicht sehlen, daß sie, wie die Pfalmen, auch in den christlichen Gottessdienst ausgenommen wurden. So empfahl z. B. der heilige Athanasius den Lobgesang der drei Jünglinge im Feuerosen den Jungsrauen zum Privatgebranche bei dem Morgengebete; 7) das vierte Concil von Toledo dagegen schreibt den öffentslichen vor, und droht denen, die es unterlassen, mit der Exsommunisation. 8) Roch früher wurde er in der griechischen Kirche

<sup>1)</sup> Jef. 38.

<sup>2)</sup> habaf. 3.

<sup>3)</sup> Dan. 3.

<sup>4)</sup> Luf. 1, 46.

<sup>5)</sup> Ebend. 1, 68.

<sup>6)</sup> Cbend. 2, 29.

Athanas. de virginit.: Διάφαυμα (sub diluculum), λέγετε· Εὐλογεῖτε πάντα τὰ ἔργα κυρίου τὸν κύριον.

<sup>8)</sup> Concil. Tolet. IV. c. 13. al. 14: Hymnum quoque trium puerorum, in quo universa coeli terraeque creatura Dominum collaudat, et quem ecclesia catholica per totum orbem diffusa celebrat, quidam sacerdotes in missa dominicorum dierum et in solemnitatibus martyrum canere negligunt; proinde hoc sanctum concilium instituit, ut per omnes ecclesias Hispaniae vel Galliciae (alii Galliae) in omnium missarum solemnitate idem in pulpito decantetur; communionem amissuri, qui et antiquam hujus hymni consuetudinem nostramque definitionem excesserint.

öffentlich gefungen, wie Chryfoftomus bezeugt. 1) Ramentlich mar dies bei den neutestamentlichen schon fruhe der Fall, was hauptfächlich darin feinen Grund hatte, daß diefelben mit Befus Chriftus, dem Mittelpuntte Des gefammten driftlichen Rultus, in fo enger Beziehung fteben. Die alteften Rachrichten, denen wir in diefer Beziehung begegnen, beziehen fich auf den liturgifden Gebrauch des fimeonifden Lobgefanges. Denn nach den apostolischen Ronftitutionen bildete er einen Theil des officium vespertinum. Jedoch läßt fich nicht genau bestimmen, ob die deffallfige Borfdrift fich auf den öffentlichen Gottesdienft oder nur auf die Privatgebete zu Saufe beziehe. 2) Gine andere Rachricht über den freilich auch nur privaten Bebrauch des fimeonischen Lobgesanges finden wir in dem Leben ber ägyptischen Maria, die um das Jahr 525 ftarb. Denn darin lefen wir, daß fie furg vor ihrem Tode, nachdem fie das Glaubensbefenntnig und das Gebet des Berrn gesprochen, und die Euchariftie empfangen, ausgerufen habe: "Mun läßt du deine Magd im Frieden fahren; denn meine Augen haben dein Beil gefehen." 3) Richt fo frube ging ber Lobgefang ber beiligen Jungfrau, oder das fogenannte Magnificat in den öffentlichen Gottesdienft über. Die erfte Spur davon erhalten wir erft im fiebenten Jahrhunderte, indem der beilige Cafarins von Arles ihn zuerft in feine Regel aufnahm, und bei dem Officium matutinum gu fingen

<sup>1)</sup> Chrysostom. Quod nemo laeditur nisi a se ipso. C. 10. (Tom. IV. p. 593.): Ἡδην πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης ἀδομένην καὶ ἀσθησομένην εἰς τας μετὰ ταῦτα γενεάς. Cf. Lectionar. Gallican. ap. Mabillon. de liturg. Gallican. Lib. II. p. 108.

<sup>2)</sup> Constit. apostol. Lib. VII. c. 48.

<sup>3)</sup> Vita Mariae Aegypt. ap. Durant. de ritib. Lib. I. c. 15.:
In Mariae Aegyptiae vita, quam Paulus ecclesiae Neapolitanae
diaconus conscripsit, legitur: Mariam Aegyptiacam sanctissimam
feminam aegrotantem Sosimum abbatem rogasse, eucharistiam
sanctis vasculis inclusam sibi deferre, quam quum, symbolo et
dominica oratione recitatis, sumsisset, dixit: Nunc dimittis etc.

befahl. Daffelbe wird in der Regel des heiligen Aurelian versordnet. 1)

Heutzutage find alle Cantica in das Officium divinum eingesflochten, indem jene des Alten Testamentes für die Laudes der Wochentage, die des Neuen, nämlich der Lobgesang des Zacharias für die Laudes an Sonns und Festragen, das Magnificat für die tägliche Besper, und der simeonische für das Completorium bestimmt sind. Seltener ist die Benutzung derselben bei dem Gemeindegottesdienste, indem nur das Magnisicat in den nachmittägigen Bespern vorsommt.

Die Zweckmäßigkeit ihres Gebrauches läßt sich nicht bestreiten, wenn man bedenkt, daß von ihnen das Rämliche gilt, was wir oben von dem Ursprunge, dem Inhalte und der Form der Psalmen gesagt haben.

Nach diesen geschichtlichen Bemerkungen, wollen wir jene Cantica, von denen am häufigsten bei dem Gottesdienste Gebrauch gemacht wird, ihrem Inhalte nach etwas näher betrachten.

Aus dem Alten Testamente gehört hierher der Lobgesang der drei Jünglinge im Fenerosen. Beranlassung zu demselben gab bekanntlich die wunderbare Rettung, welche Gott diesen Jünglingen dafür angedeihen ließ, weil sie der Bersuchung zur Abgötterei frästigst widerstanden hatten. Mitten in dem Fenerosen stehend, und dennoch von den Flammen nicht verletzt, preisen sie wie aus Einem Munde die sich hierin sundsgebende Macht des Herrn, und sordern Himmel und Erde aus, in ihren Preis einzustimmen. Es herrscht in diesem Lobgesang ein höchst staunenswerther logischer Ideengang, der schon allein hinreichend ist, dessen göttliche Inspiration uns ersennen zu lassen. Zuerst wird die Gesammtschöpfung ausgesordert, Gott zu loben: "Preiset den Herrn, alle ihr Werse des Herrn, lobet und erhebet ihn über Alles in Ewigseit." Hierauf

Mabill. De cursu Gallican. p. 407.: Ad haec Caesarius et Aurelianus in matutinis laudibus canticum Magnificat et hymnum Gloria in excelsis pro diebus paschalibus praecipiunt, itemque pro singulis dominicis et majoribus festivitatibus.

ergeht die Aufforderung an die erhabenften Befcopfe, die Engel des Simmels: "Breifet den Berrn, ibr Engel des Berrn" u. f. m. Godann an den fluffigen Ather über bem Dunfifreis der Erde: "Preifet den Berrn, alle ihr Gemaffer über dem Simmel" u. f. w. Sierauf an Die Rrafte des himmels, voran Sonne, Mond und Sterne, an Deren Birfungen: Regen und Thau, Fener und Sige, Ralte und Barme, Froft und Ralte, Gis und Schnee, Racht und Tag, Licht und Finfterniß, Blig und Bolfen. Codann gur Erde niederfteigend, wird diese felbft, mit Allem, was auf und in ihr ift, Berge und Bugel, Pflanzen und Baume, Quellen, Meere, Fluffe, und beren Bewohner, die Fifche, die Bogel der Luft, die Thiere der Erde, gabme und wilde, jum Lobe Gottes gemabnt. Bon nun an gu den vernünftigen Wefen übergebend, fteigt er von dem Menfchen überhaupt ju jenen binauf, beren gang besonderer Beruf es ift, den Berrn zu preisen, zu Ifrael, dem ausermählten Bolfe Gottes, ju feinen Prieftern und Dienern, ju den Geiftern der Gerechten, gu ben Beiligen, und gulegt mabnen fie fich felber, da ihnen, als den Sochbegnadigten, gang befonders der Lobpreis Gottes zieme.

Dies der Inhalt unsers herrlichen Lobgesanges. Neben seinem Inhalte darf auch dessen höchst poetische Form nicht außer Acht gelassen werden. Wie es lebendigen Gefühlen eigenthümlich ift, so bewegt er sich in fräftigen, prägnanten Sätzen, und fügt jeder neuen Aufforderung litaneienartig als Refrain hinzu: "Lobet und erhebet ihn über Alles in Ewigkeit."

Bum Lobe Gottes muß sich auch die Kirche gedrungen fühlen: denn große Wunder hat der Herr auch an ihr gethan. So oft sie sich daher einer Liebesthat des Herrn erinnert, ertönt auch dieser Gesang aus ihrem Munde; darum an allen Festtagen des Herrn, an welchen sie irgend eines bedeutungsvollen Erlösungsmomentes gedenkt, an jedem Sonntage, der ihr die Auferstehung Christi vergegenwärtigt, an jedem Heiligenfeste, worin sie der gnadenreichen Wirkung der Erlösung an einem ihrer Glieder gedenkt.

Aus dem Neuen Bunde:

1) Der Lobgesang der beiligen Jungfrau oder das Magnificat. 1) Er beginnt mit den Borten: "Soch preifet meine Geele den Berrn, und mein Beift froblodet in Gott, meinem Berrn." Maria fang ihn während ihres Aufenthaltes bei Elisabeth, nachdem diefe fie als die Mutter ihres Berrn begrußt. Er ift der Ausdruck reinfter Freude über Das Bunder der Liebe, das der Berr an ihr, der niedrigen Magd, gethan, und ergeht fich dann voll beiliger Begeifterung in fcwunghafter Betrachtung der göttlichen Macht und Barmbergigfeit, die er an den Schwachen und Armen, der göttlichen Gerechtigfeit, die er an den Gewaltigen und Stolzen übt. ("Er ift barm. bergig von Geschlecht zu Geschlechte denen, die ibn fürchten. Er übet Macht mit feinem Urme, gerftreut, die da hoffartig find in ihres Bergens Ginne. Die Gewaltigen fturgt er vom Throne, und erhöht die Miedrigen. Die Sungrigen erfüllt er mit Butern, die Reichen läßt er leer ansgeben." 2. 50-53.) Bum Schluffe ruht ihr Blick auf Ifrael, an dem fich nun die Berbeigungen Gottes zu erfüllen beginnen. ("Er nimmt fich Ifraels an, feines Anechtes; eingedent feiner Barmbergigfeit: wie er zu unfern Batern gefprochen bat, zu Abraham und feinen Rachtommen auf ewig." 3. 54 und 55.)

Die Worte, mit welchen die heilige Jungfran ihrer heiligen Frende einen Ausdruck geliehen, sind theils aus ihrer eigenen begeisterten Seele gestossen, theils den Büchern des Alten Testaments entnommen. Man hat das Lettere unnatürlich sinden und darin einen Grund der Anächtheit dieses Lobgesanges sehen wollen, indem man behauptete, daß eine wahre Begeisterung nur produstiv wirke, und nicht fremder Ausdrücke sich bediene. Wir unsverseits vermögen in diesem Umstande nichts Unnatürliches, und darum auch sein Zeichen der Unächtheit dieses Lobgesanges zu erblicken. Wir sehen darin nur das gänzliche Durchdrungenssein von der heiligen Schrift, die Maria durch stete Beschäftigung



<sup>1)</sup> Luf. 1, 46 — 55.

mit ihr, durch stetes Sinnen über sie fo fehr zu ihrem Eigenthum gemacht, daß deren Sprache auch die ihrige geworden.

Die Rirche bedient fich des Magnificat in der täglichen Besper sowohl wegen der Segnungen, deren sie überhaupt, als auch wegen jener, die sie an dem nun zu Ende gehenden Tage empfangen bat.

Gine abuliche Bewandtniß bat es 2) mit dem Lobgefange des Zacharias oder dem Benedictus, 1) fowohl hinfichtlich feiner Entstehung, als nach 3med und Inhalt. Er preift Gott wegen der Erfüllung feiner Berbeigungen, die er den Batern gemacht ("Gepriefen fei der Berr, der Gott Ifraels: denn er hat fein Bolf beimgefucht und ibm Erlo: fung verschafft, . . . . wie er es durch den Mund feiner heiligen Propheten zu allen Zeiten verbeißen bat, . . . . daß wir, aus der Sand unferer Reinde erlöft, furchtlos ibm dienen, in Beiligfeit und Gerechtigfeit vor ihm alle Tage unfers Lebens." 2. 68-75); fieht im Beifte Die Berrlichfeit Des Reiches Gottes, gu deffen Borlaufer fein Rind von dem Beren bestimmt ift. ("Und du, Rind, wirft ein Prophet des Bochften genannt werden; denn du wirft vor dem Angesichte des Berrn bergeben, um ibm den Beg gu bereiten, um fein Bolf gur Erfenntniß des Beiles gu führen, gur Bergebung der Gunden, durch die innigfte Barmbergigfeit unfers Gottes, in welcher uns beimgefucht bat der Aufgang aus der Bobe, um denen gu leuchten, die im Finftern und Todesschatten figen, und unfere guße auf den Beg des Friedens gu leiten." B. 76-79.)

Die Kirche fingt diesen Lobgesang täglich zu den Laudes, und begrüßt damit den neuen Tag, wie Zacharias den Tag der Erlösung, der mit der Geburt seines Sohnes begann.

3) Der Lobgefang Simeons, 2) den diefer fromme und

<sup>1)</sup> Luf. 1, 68 - 79.

<sup>2)</sup> Cbend. 2, 29 - 32.

ehrwürdige Greis im Tempel sprach, als er das Zesuskind auf den Armen trug. Er ist eigentlich ein Dankgebet für die große Gnade, daß er gewürdigt worden, den Erlöser zu sehen, den Gott als Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrlichung des Bolkes Israel aufgestellt. ("Nun entläßt du, Herr! nach deinem Worte deinen Diener im Frieden; denn meine Augen haben dein Heil gesehen, das du besteitet hast vor dem Angesichte aller Völker, als ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrstichung deines Volkes Israel.")

Die Kirche hat ihn in das Completorium aufgenommen, um ihn am Schlusse jedes Tages von ihren Kindern beten zu lassen. Wie sinnvoll diese Einrichtung! Wenn es uns auch nicht vergönnt war, gleich Simeon, den Heiland von Angesicht zu Angesicht zu sehen, wir haben ihn doch in seinen Wirkungen, in den zahllosen Erweisen seiner Liebe an dem dahingeschwundenen Tage sehen können, an der Wahrheit, die er uns sehrte, an dem Troste, den er uns spendete, an der Hisp, die er uns angedeihen ließ. In seligem Entzücken hierüber segen wir, wie jener Greis, unser Haupt getrost zur Ruhe nieder.

§ 36. Fortsetung.

# Das Salleluja und Sofanna.

1) Halleluja 1) ist, wie Amen, ein hebräisches Wort und enthält eine Aufforderung zum Preise Gottes. Es fommt in den Psalmen sehr häusig vor, und war bei dem jüdischen Gottesdienste sehr gewöhnlich, namentlich in dem großen Hallel, das bei der Passafeier gesungen wurde. Es darf uns daher nicht befremden, wenn es in den Gottesdienst der Judenchristen überging. Diese Ansicht wird bestätigt durch das Zeugniß Gregors des Großen, welcher sagt, daß das Halleluja aus der Kirche von



ו) הַלְלוּ־יָה preiset den herrn.

Ferusalem sich nach dem Abendlande verbreitet habe. 1) Und dies ist wohl auch der Grund, warum man das hebräische Wort selbst beibehalten hat. 2) Vielleicht blieb darauf auch der Umsstand nicht ohne Einsluß, daß Johannes in der geheimen Offenbarung das Halleluja als einen Gesang der Himmlischen vernommen haben will. 3) Nur die englische Kirche macht hies von eine Ausnahme, welche es in der Übersetzung: Praise ye the Lord, mit der Antwort des Bolkes: The Lord's Name de praised (der Name des Herrn sei gepriesen), gebraucht. 4)

Der Gebrauch dieses Lobspruches war von jeher in der Rirche unbestritten; sowohl das Morgenland, als das Abendland bedienten sich seiner gleichmäßig. Nur darin herrschte einige Berschiedenheit, wann dasselbe zu gebrauchen sei. In der Kirche von Ferusalem war es üblich, ihn während der Osterseier und in der Zeit der Quinquagesima, d. h. von Ostern bis Pfingsten, zu singen. Und dies ward auch im Abendlande Regel. "Die Sitte," schreibt z. B. Augustinus, "das Halleluja nur

<sup>1)</sup> Greg. M. Epist. Lib. IX. ep. 12.

<sup>2)</sup> Augustin. Exposit. in Ev. S. Joann. Cf. Serm. de temp. 151.: Laudes nostrae Alleluja sunt. Quid autem est Alleluja? Verbum est hebraicum: Alleluja, laudate Dominum; Alleluja, laudate Deum. Canamus et invicem nos excitemus ad laudandum Deum, nec non corde melius quam cithara dicimus, laudes Deo canamus Alleluja; et cum cantaverimus, propter infirmitatem recedimus, ut corpora reficiamus.

<sup>3)</sup> Isidor. Hispal. Orig. Lib. VI. c. 19.: Quae duo verba: Amen et Alleluja, nec Graecis, nec Latinis, nec Barbaris licet in suam linguam omnino transferre, vel alia lingua annuntiare. Nam quamvis interpretari possint, propter sanctiorem tamen auctoritatem servata est ab Apostolis in iis propriae linguae antiquitas. Tanto enim sacra sunt nomina, ut etiam Joannes in Apocalypsi refert, se spiritu revelante vidisse et audivisse vocem aquarum multarum et tonitruum validorum, dicentium: Amen et Alleluja; ac per hoc sic oportet in terris utrumque dici, sicut in coelo resonant.

<sup>4)</sup> Bingham, Orig. eccl. Tom. VI. p. 42.

fünfzig Tage lang zu fingen, wird nicht überall beobachtet." 1) Underwärts nennt er diese Sitte eine alte Tradition. 2)

Schon frühe indessen ward es üblich, auch noch zu andern Zeiten als in der Ofterzeit des Jahres das Halleluja zu singen, wie die eben angeführte Stelle des heiligen Augustinus besweist. Ausgeschlossen war nur die vierzigtägige Fastenzeit, als eine Zeit der Trauer, für die sich die Freude nicht ziemt, wie der nämliche Kirchenvater uns belehrt. 3) Nachdem im Mittelzalter die Fastenzeit dis zum Sonntag Septuagesima ausgedehnt worden war, unterblieb das Halleluja schon von diesem Sonntage an. Das deßfallsige Berbot datirt aus dem Pontisistate Alezyanders II. (im eisten Jahrhundert) her. Man sagte: Deponitur s. clausum est Halleluja. In Frankreich bildete sich sogar seit dem dreizehnten Jahrhundert die Sitte, an dem fraglichen Sonntage dem Halleluja ein seierliches Leichenbegängniß zu halten (sepelitur Halleluja). 4) Da die Adventszeit neben der schmerze



Augustin. Ep. 119.: Ut Alleluja per solos dies quinquaginta cantetur in ecclesia, non usquequaque observatur. Cf. Hieron. Praef. in Ps. 50.

<sup>2)</sup> Augustin. in Ps. 106.: Halleluja quod nobis cantare certo tempore solemniter moris est, secundum ecclesiae antiquam traditionem. Neque enim et hoc sine sacramento certis diebus cantamus halleluja.

<sup>3)</sup> Augustin. in Ps. 148.: Propter haec duo tempora, unum quod nunc est in tentationibus et tribulationibus hujus vitae, alterum quod tunc erit in securitate et exsultatione perpetua, instituta est nobis etiam celebratio duorum temporum ante pascha et post pascha... Illud tempus in jejuniis et orationibus exercemus, hoc vero tempus relaxatis jejuniis in laudibus agimus. Hoc est enim halleluja, quod cantamus, quod latine interpretantur, ut nostis: Laudate Dominum.

<sup>4)</sup> Varietés Historiques. Vol. III. p. 160. In dem dabei stattsindenden Todtenamte sam solgende Oration vor: Deus, qui nos concedis Allelujatici cantici deducendo solemnia celebrare, da nobis in aeterna beatitudine cum Sanctis tuis Alleluja cantantibus perpetuum seliciter Alleluja posse cantare. Per Dominum etc. Hiers auf solgte der Hymnus;

lichen doch immer auch eine freudige Seite (denn wir harren ja des verheißenen Erlösers, und sollen ihn bald feben) darbietet, so blieb der Halleluja Gesang für dieselbe bestehen.

Eine eigenthümliche Erscheinung bietet in dieser Beziehung die spanische Kirche dar, die wir nicht übergehen wollen. Das vierte Concil von Toledo verbietet denselben nämlich nicht blos in der vierzigtägigen Fastenzeit, sondern auch an andern Fasttagen, besonders am ersten Januar, welcher in der spanischen Kirche deshalb als Fasttag angesehen wurde, weil die Heiden denselben mit vielen abergläubischen Gebräuchen und Gewohnsbeiten zu seiern pflegten. 1)

Das Halleluja wird heutzutage auch nicht bei dem Todtengottesdienste gesungen. Der Grund dafür ist einleuchtend. So
war es indessen nicht immer. Denn sowohl aus der Liturgia
Mozarabica und Gallicana, 2) als auch aus Hierony=
mus 3) ersehen wir, daß man damals auch hier dasselbe gebraucht
habe. Letzterer erzählt in dem Epitaphium Fabiolae, daß bei der
Beerdigung derselben Psalmen ertönt wären, und die vergoldeten
Gewölbe der Tempel von dem Halleluja wiedergehallt hätten.
Seit Gregors des Großen Zeiten aber sing man an, dasselbe
wegzulassen. Wenigstens bemerkt schon Umalarius, 4) daß

Alleluja dulce carmen,
Vox perennis gaudii.
Alleluja laus suavis,
Est choris coelestibus,
Quod canunt Dei manentes
In domo per saecula.

Conc. Tolet. IV. c. 10.: In omnibus quadragesimae diebus (quia tempus non est gaudii, sed moeroris) alleluja non decantetur. Hoc enim ecclesiae universalis consensio roboravit. In temporibus vero reliquis, i. e. kalendis Januarii, quae propter errorem gentilitatis aguntur, omnino alleluja non decantabitur.

<sup>2)</sup> Cf. Hug. Menard. Not. ad Sacrament. Greg. M. Opp. Tom. III. P. I. p. 480.

<sup>3)</sup> Ep. XXX. c. 4.: Sonabant psalmi, aurata tecta templorum reboans in sublime quatiebat alleluja.

<sup>4)</sup> De off. eccles. Lib. III. c, 44.: Missa pro mortuis differt a con-

man zu seiner Zeit das Salleluja in den Meffen für die Abgeftorbenen nicht mehr gefungen habe.

Was die orientalische Rirche angeht, bedient sie fich deffelben jest zu jeder Zeit und bei jedem Gottesdienste, also auch felbst in der vierzigtägigen Kaftenzeit und bei dem Todtengottes= Dienfte, fei es, daß fie darin nicht, wie die Lateiner, ein Beichen der Freude, fondern der Trauer und des Schmerzes erblickten, fei es, daß fie, von dem concreten Kalle und feinen unmittelbaren Birfungen megfebend, nur den 3med deffelben in's Huge faßten. Und in diefer letten Begiehung fonnte fie allerdings behaupten, daß der Alleluja - Gesang auch in der Kastenzeit nicht unstatthaft fei, weil ja in dem Leiden und Tode des Berrn die Erlöfung des Menschengeschlechtes sich vollendet, ja fogar bei Todtenmessen, infofern man erwägt, daß der Tod die Erlösung von dem Elende Diefes Lebens und der Ubergang zu der ewigen Seligfeit ift, oder infofern man darin das Beftreben der Rirche erblickt, die um des Todes der Ihrigen trauernden Gläubigen zu tröften, und jum Preise der verborgenen, aber liebevollen Rathschluffe der gott= lichen Borfehung aufzufordern. Wenn auch diefer Rechtfertigungsversuch, dem wir bei Goar 1) mehrmals begegnen, Manches für fich hat, so will es uns doch scheinen, als ob er etwas gesucht



sueta missa, quod sine Gloria et Hallelujah et pacis osculo celebratur. . . . Gloria et Hallelujah suavitatem et laetitiam nostris mentibus inculcant.

<sup>1)</sup> Euchol. graec. p. 174. n. 8.: In officiis quadragesimalibus canticum Alleluja frequentant saepius et iterant Graeci, eique decantando facilius indulgent, quo tempus illud diuturniores divinas laudes requirere agnoscunt, idem quoque in mortuorum exsequiis assumunt, atque ita non sicut Latinis laetitiae, sed potius moeroris, compunctionis devotionisque apud eos est argumentum. P. 435. n. 6.: Nulla vox frequentior in Graecorum exequiis quam Alleluja . . . quasi defuncto, hujus vitae miseriis perfuncto et jam beatitudinis aeternae compoti gratulari gestiant viventes, vel, ut alii exponunt, quasi perturbatos quosvis de morte suorum consolari tentet Ecclesia et ad laudandum secretum aequumque divinae providentiae ordinem excitare.

fei. Biel natürlicher fommt uns der Gebrauch der lateinischen Rirche vor, die, einem unabweisbaren Gefühle Rechnung tragend, das Halleluja bei solchen Gelegenheiten wegläßt.

Die bisher beschriebene Sitte der abendländischen Kirche besteht noch heute. Daß dieser Freudenruf ganz besonders der Ofterzeit wohl anstehe, wer wird das läugnen wollen? Daß er aber auch bei dem Gedächtniß jedes andern freudigen Ereignisses sich dem Christen nahe lege, ist ebenso gewiß.

2) Hofanna. Die Etymologie dieses Wortes anlangend, so ist es gebildet aus κρίστος. Dieses Wort kommt im ganzen Alten Testament nur einmal vor, nämlich Pf. 118, 25, wo es die LXX mit: μείσε σῶσον δη (ο Herr, erlöse mich doch), <sup>1</sup>) überset hat, also ein Bittgebet ist. Im Neuen Testamente begrüßt die Volksmenge Jesus bei seinem Einzuge in Jerusalem <sup>2</sup>) damit und fügt noch die Worte ἐν ύψίστοις (in der Höhe) bei. Daraus, daß die Evangelisten bei dieser Gelegens heit sich nicht der Übersetzung, sondern des hebräischen Wortes selber bedienen, folgern Hieronymus, Augustinus u. A., daß man dieses Wort, gleichwie Halleluja, nur in der Ursprache gebrauchen dürse.

Obgleich dasselbe, wie wir eben gehört haben, eigentlich nur ein Bittgebet ist, so kommt es doch nach dem Borgange der Evangelisten in der Kirche nur als Preisgesang vor, und erscheint als gleichbedeutend mit  $\delta \delta \xi \alpha$  (Ehre, Preis), wie es denn Lufas 3) in der That auch so übersetzt hat.

<sup>1)</sup> Diese Übersetzung erkennen auch Origenes (Comment. in Matth. Tom. I. p. 438. ed. Colon.) und hieronymus (Ep. 145 ad Damas.)

<sup>2)</sup> Matth. 21, 9. 15. Mark. 11, 9. 10. Joh. 12, 13. Der Gebächtnistag dieses Ereignisses, der Palmsonntag, erhielt von diesem Worte den Ramen Festum Hosiannae.

<sup>3)</sup> K. 19, B. 38.: Εἰρήνη έν τῷ οὐρανῷ, καὶ δόξα έν ὑψίστοις. The ophilaft (Comment. in Marc. c. 11. p. 252.) zieht ebenfalls diese übersegung der erstern vor, und Suidas (Lex. Tom. II. p. 768. ed. Küst.) erkennt nur diese als richtig an.

Den ersten liturgischen Gebrauch sehen wir davon in den apostolischen Konstitutionen gemacht, wo es mit der großen Dozologie: Είς άγιος, είς Ἰησούς Χριστός είς δόξαν Θεοῦ πατρός, u. s. w. in Berbindung gesetzt wird. Sein Gebrauch sindet sich auch in der Liturgie des heiligen Chrysostomus. Goar nennt den Hosanaruf den Hymnus triumphalis. 1)

In Betreff des heutigen Gebrauches bemerken wir, daß es in der Messe mit dem Dreimalheilig vor der Wandlung verbunden wird, und in dem Hymnus: Gloria, laus et honor, der für die Palmen-Prozession vorgeschrieben ist, vorsommt.

# § 37. 3) Die Hymnen.

Es hat, wie schon oben bemerkt worden ist, nicht an Solchen gesehlt, welche der Ansicht waren, der von Matthäus erwähnte und von Christus und den Jüngern nach der Feier des heiligen Abendmahles gesungene Hymnus gehöre zu jener Klasse heiliger Lieder, von denen hier die Rede ist, sei nämlich von Christus selber versaßt worden. Da man ihn aber nicht in dem Neuen Testamente sand, so glaubte man, daß er durch die Tradition sortgepflanzt worden, später aber verloren gegangen sei. Nur Eine Seste behauptete, ihn zu besitzen. Es waren dies nach Augustinus die Priscillianisten. Das Ungereimte dieser Behauptung springt aber sogleich in die Augen, wenn man das von Augustinus ausbewahrte Bruchstück desselben etwas näher betrachtet. Es sautet:

Solvere volo, et solvi volo.
Salvare volo, et salvari volo.
Generari volo.
Cantare volo.
Saltate cuncti.
Ornare volo, et ornari volo.
Verbo illusi cuncta, et non sum illusus in toto.



<sup>1)</sup> Goar, Euch. graec. p. 117.

"Das ift," sagten sie, "der Hymnus des Herrn, den er im Geheimen zu den heiligen Aposteln, seinen Schülern, gesprochen, weil in dem Evangelium geschrieben steht: "Nachdem sie den Hymnus gesungen, gingen sie an den Ölberg hinaus. ""

Der in Rede stehende Symnus war jedoch fein anderer, als der für die Passah Feier in der jüdischen Liturgie vorgeschriebene Lobgesang, nämlich das große Sallel (Pf. 112—117).

Wenn wir aber auch hiernach nicht Chriftus felbft als Beweis fur den Gebrauch felbstverfaßter Lieder bei der Liturgie aufrufen fonnen, fo find wir doch feineswegs zu der Unnahme be= rechtigt, als feien fie in der apostolischen Beit überhaupt nicht üblich gemefen. Das Zeugniß des Apostels Paulus an den obenangeführten Stellen fpricht zu laut für das Wegentheil. Much dürfte es nicht ichwer halten, in den Schriften des Reuen Teftamentes felbft Spuren von apostolischen Symnen gu finden. 2) Diefe Citte mar naturlich maggebend fur Die fpateren Beiten. Und in der That fehlt es auch nicht an Beugniffen dafür aus der alteften Rirche. Go bemerft Juftin der Martyrer in feiner zweiten Apologie, daß Symnen gur Ehre Gottes und Jefu Chrifti in den driftlichen Berfammlungen gefungen worden feien; und wir haben wohl auch an Symnen zu denfen, wenn Plinius in feinem Berichte über die bithynischen Chriften fagt, daß fie Loblieder auf Chriftus als ihren Gott mit einander fangen. 3) Mus den Martyraften des beiligen Ignatius erfahren wir, daß Die Glänbigen zu Rom nach dem Tode des heiligen Bifchofs mehrere Nächte bindurch Symnen angeftimmt hatten. 4) Und Enfebius

Augustin. Ep. 237. ad Ceret.: Hymnus Domini, quem dixit secrete sanctis Apostolis discipulis, quia scriptum est in Evangelio: "Hymno dicto adscendit in montem."

<sup>2)</sup> Dergleichen Stellen find: Apg. 4, 21—30, die jedoch mehr pfalmensartig ist; Offenb. 1, 4—6. 5, 9 ff. 11, 15—19. 15, 3. 4. 21, 1—8. 22, 10—18. n. s. S. Augusti, Denkw. Bd. V. S. 248 ff., wo dieselben metrisch und rhythmisch übersetzt sind.

<sup>3)</sup> Plin. lib. X. ep. 97.: Carmen Christo quasi Deo dicere invicem.

<sup>4)</sup> Martyr. Ignat. c. 7.: Μετά πολλής τοίνυν χαράς ταῦτα ἰδόντες

theilt uns die Borte des Presbyters Cajus mit, die Diefer gu dem die Gottheit Chrifti laugnenden Artemon gesprochen: "Wer weiß nicht, in wie vielen Pfalmen und hommen, die von Anfang an von gläubigen Chriften verfaßt worden find, Chriftus als Gott befungen wird?" 1) In ebendemfelben Beschichtschreiber lefen wir, daß der beilige Dionpfins von Alexandrien den ägpptischen Bischof Nepos gelobt, weil er fo vortreffliche Symnen verfaßt habe. 2) In der abendlandifchen Rirche beftätigt ihren frühen Gebrauch Tertullian, der da fagt, daß der Symnengefang ebenfo baufig gewesen fei, als der Pfalmengefang. Auch der fprifchen Rirche mar derfelbe nicht fremd. Ein großes Berdienft erwarb fich bier in diefer Begiehung Ephram, genannt der Sprer, der, um dem Ginfluffe der von Bardefanes und Sarmonius berrührenden quoftifchen Gefange ein Begengewicht entgegenzustellen, eine bedeutende Angabl von Symnen verfaßte, die noch jett im Driente üblich find.

Wenn es sich nun auch nicht läugnen läßt, daß die orienstalische Kirche früher, als die abendländische, sich der Hymnen bei dem Gottesdienste bedient habe, so ist es doch auf der andern Seite gewiß, daß diese jene in späterer Zeit weit hinter sich zurückgelassen habe, sowohl was die Zahl der Hymnen angeht, als auch in Betress ihres erhabenen Schwunges, ihrer formellen Aussbildung. Wer kennt nicht die Namen eines Hilarius, Amsbrosius, Gregorius, Paulinus, Prudentius, Marius Vistoriuus, Prosper Aquitanius, Avitus Alcimus, Sidonius Apollinarius, Benantius Fortunatus, Gregor des Großen, Beda des Chrwürdigen, Notzer, Robert, Königs von Frankreich, Petrus Dasmiani, Bernhard von Clairvaux, Thomas von Aquin, Zafobus de Benedistis, Thomas von Celanou. v. A., die auf dem Gebiete der christlichen Poesie so Stannenss



καὶ συμβαλόντες τὰς ὄψεις τῶν ὀνειράτων, ὑμνήσαντες τὸν Θεὸν, τὸν δοτῆρα τῶν ἀγαθῶν, καὶ μακαρίσαντες τὸν ἄγιον.

<sup>1)</sup> Euseb. Hist. eccl. Lib. V. c. 28.

<sup>2)</sup> Idem. l. c. Lib. VII. c. 24.

werthes geleistet, und an deren Erzeugnissen sich heute noch unzählige fromme Seesen laben? Die griechische Kirche ist im Bergleich zur römischen, was die Hymnendichter angeht, wahrhaft arm zu nennen. Außer Klemens von Alexandrien, der seinen Pädagogus mit einem Hymnus auf den Logos schließt, Gregor von Razianz, dessen Hymnus auf den Logos schließt, Gregor von Razianz, dessen Hymnen jedoch nie in die Liturgie aufgenommen wurden, Synesius, Bischof von Ptolemais, Kosmas, Johannes Damascenus, Theophanes und einigen Andern, hat dieselbe nichts Nennenswerthes aufzuzählen. 1)

Die Hymnen haben zum Gegenstande theils das Lob Gottes, sowohl Gottes überhaupt, als der Trinität und der einzelnen Perssonen derselben im Besondern, theils der Heiligen, namentlich der heiligen Jungfrau. Die Hymnen auf die letztere gehören unsstreitig zu dem Schönsten, was die christliche Dichtfunst hervorsgebracht hat.

Hieraus ergibt sich also, daß man von der altesten Zeit her bei dem driftlichen Gottesdienste sich auch solcher Lieder bedient habe, die von Privatpersonen gedichtet worden waren. Diese Sitte blieb lange Zeit hindurch unangesochten. Der Erste, welcher Anstoß daran nahm, war, unsers Wissens, Paul von Samosata, 2) der sie in der Kirche von Antiochia verbot. Es geschah dies aber weniger,

<sup>1)</sup> Der Raum dieses Werkes gestattet uns nicht, auf die Geschichte der Hymnologie weiter einzugehen. Wir könnten dieselbe doch auch nur unvollständig liesern. Wer eine gründliche und umfassende Besehrung über diesen Gegenstand wünscht, mag sie in den einschlägigen Schriften von Chlichtoväns (Elucidator eccl. ad off. eccles. pertinentia planius exponens. Venet. 1555.), Thomassins (Opp. omnia. Tom. II.), Cassander (Hymni eccles.), Fabricius (Poetarum vet. eccles. opp. christ. etc.), Björn (Hymni vett. poetarum christ. eccl. lat.), Rambach (Anthologie christs. Gesänge), Bähr (Geschichte der christs. Dichter und Geschichtscher), Daniel (Thesaurus Hymnolog.), Angusti (Denkw. Bd. V.), Lüst (Liturgis. Thl. I. Abthl. 2.) u. m. A. sesen.

<sup>2)</sup> Euseb. Hist. eccl. Lib. VI. c. 30.: Ψαλμούς δὲ τούς μὲν εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν παύσας, ὡς δή νεωτέρους καὶ νεωτέρων ἀνδρῶν συγγράμματα.

weil fie menschliche Produtte waren, als vielmehr weil fie feiner Irre lebre von der Berfon des Logos miderfprachen. Ginen edlern Bemeg= grund hatte die Synode von Laodigaa (zwiften 344 - 364), als fie derartige Pfalmen verbot. 1) Denn fie wollte damit entmeder, wie Balfamon und Bonaras die Stelle erflaren, die unter Salomo's Namen befannten Apofrpphen verbieten, 2) oder, was mabricheinlicher ift, dem Unfuge der Baretifer mehren, melde nach dem Beugniffe des heiligen Chryfoftomus und Ephram's Des Syrers zur Berbreitung ihrer Irrlehren Pfalmen und humnen dichteten und bei den gottesdienftlichen Berfammlungen von dem Bolfe fingen liegen. 3) Wenn man auch den beiligen Augustinus unter die Wegner der fraglichen Lieder rechnen will, fo ift man in großem Irrthum. Allerdings tadelt er die Dona= tiften megen ihrer felbstverfertigten Pfalmen, jedoch nicht deshalb, weil fie felbft folche verfaßt hatten, fondern weil fie diefelben jenen der heiligen Schrift und deren unanftandige Befangsweise der nuchternen und ernften der Rirche vorzogen. Augustinus fonnte gegen derartige Pfalmen an fich um fo weniger einen Tadel aussprechen, als er ja felber einen Pfalm gegen die Errthumer der Donatiften verfaßte, um ihn von dem Bolfe fingen zu laffen. 4) Bie unfonfequent und lächerlich mare

Omnes, qui gaudetis de pace, Modo verum judicate.

In den Retractat. Lib. I. c. 20. gibt er felbft darüber folgende Erffarung: "Beil ich munichte, daß die Sache ber Donatiften auch ber niedrigften und unwiffendften Bolfoflaffe befannt werden und foviel als möglich ihnen im Gedachtniffe bleiben möchte, habe ich einen Pfalm nach ben lateinischen Buchstaben (man nennt fie Abecedarios) bis jum Buchstaben V gemacht, welch en fie fingen fonnten. Die brei Fluck, Liturgif. II.

13



<sup>1)</sup> Conc. Laodic. c. 59.: "Οτι οὐ δεῖ ἰδιωτικούς ψαλμούς λέγεσθαι έν τη έκκλησία, ούδε ακανόνιστα βιβλία, αλλά μόνα τά κανονικά της καινής και παλαιάς διαθήκης.

<sup>2)</sup> Bingham, Orig. Tom. VI. p. 26.

<sup>3)</sup> Mugufti, Denfwurdigfeiten. Bb. V. G. 271 und 272.

<sup>4)</sup> Augustin. Psalmus c. partem Donati. Opp. Tom. VII. p. 5. Derfelbe beginnt:

es von Augustinus gewesen, hatte er Andern zum Berbrechen anrechnen wollen, was er sich selber zu thun erlaubte.

And in der fpanischen Rirche erhob fich ein Widerfpruch gegen die in Rede ftebende Art beiliger Befange. Er fand einen Ausdruck auf Der im Jahre 563 ju Braga gehaltenen Gynode, 1) die mit den Schlußworten: Sicut et sancti praecipiunt canones, ohne Zweifel auf den oben angeführten Ranon der Synode von Laodigaa hinweif't. Diefe Unficht fand jedoch feinen Beifall; fie murbe vielmehr gradezu als unftatthaft von dem vierten Concil von Toledo im 3. 633 verworfen. Denn dort murde folgender Befchluß gefaßt: "Befanntlich find von Ginigen durch menschlichen Gleiß hommen gum Lobe Gottes und der Triumphe der Apostel und Martyrer verfaßt worden, wie jene, welche die beiligen Lehrer Silarius und Ambro= fins verfaßten, die jedoch gewiffe Leute besonders barum verwerfen, weil fie nicht in den beiligen Schriften, ben heiligen Ranonen und der apostolischen Tradition vorfommen. Diefe mögen daber auch jenen Symnus, welchen wir täglich im öffentlichen, wie im privaten Offizium am Ende aller Bfalmen fprechen, nämlich: Ehre fei bem Bater u. f. m., verwerfen. Bon nun an table feiner mehr die zum Lobe Gottes verfaßten humnen, fo wenig als die Orationen, fondern man bediene fich ihrer auf gleiche Beife in Galligien und Spanien. Wer die homnen zu verwerfen fich unterfangen follte, foll mit



letten Buchstaben hab' ich weggelassen, um einen andern Epilog dafür anzubringen, worin die Kirche die Leute auredet, wie die Mutter ihre Kinder. Es ist auch ein Hypopsalm (oder Diapsalm, axeoredeurtor) dazu, zur Antwort, und noch ein Eingang, ebenfalls zum Singen, aber außer der Reihe der Buchstaben, welche erst nach dem Eingang ansangen. Übrigens hab' ich's nicht metrisch machen wollen, damit ich nicht in die Nothwendigkeit gesetzt würde, allensalls ungewöhnliche Worte zu brauchen."

<sup>1)</sup> Concil. Bracar. can. 12.: Item placuit, ut extra Psalmos vel canonicarum scripturarum novi et veteris Testamenti, nil poetice compositum in Ecclesia psallatur, sicut et sancti praecipiunt canones.

der Exfommunikation bestraft werden." 1) Bas hier von den Hymnen gesagt wird, gilt natürlich auch von den Psalmen, die ja oft in der alten Kirche diesen Namen führen.

Das Gesagte beweist also hinlänglich, daß man von den ältesten Zeiten her kein Bedenken getragen, bei dem öffentlichen Gottesdienste auch solche Psalmen und Hymnen zu gebrauchen, die von Menschen versaßt waren, vorausgesetzt, daß sie religiösen Inhaltes, mit der gesunden Lehre übereinstimmend, von ausgezeichneten Personen versaßt, durch die rechte Austorität aufgezommen, und nicht heimlich in die Kirche eingesührt waren. 2)

Einen neuen Angriff hatte dieser Theil des katholischen Kultus von den Borläusern der Resormation, Bikles und Huß, und von den Resormatoren selbst zu bestehen, die ihrem Prinzip gemäß Alles, was der Tradition angehörte, verwersen und nur Biblisches dulden zu dürsen glaubten. Es ist aber bekannt, daß sie diesem Prinzip selbst untren wurden, indem sie statt der alten neue Formeln versaßten, 3) und so den menschlichen Faktor, den sie zu einer Thür hinausgetrieben, durch eine andere wieder hereinließen.

Es ift eine eigenthumliche Erscheinung, daß die Barefte fast durchgängig die menschlichen Produfte des Rultus anfeindet.

<sup>1)</sup> Concil. Tolet. IV. c. 12.: Quia a nonnullis Hymni humano studio compositi esse noscuntur in laudem Dei et Apostolorum ac Martyrum triumphos, sicut hi, quos beatissimi doctores Hilarius atque Ambrosius ediderunt, quos tamen quidam specialiter reprobant, pro eo quod de scripturis, sanctorum canonum vel apostolica traditione non existunt. Respuant ergo et illum Hymnum, quem quotidie publico privatoque officio in fine omnium Psalmorum dicimus: Gloria et honor Patri, etc. Sicut ergo orationes, ita et Hymnos in laudem Dei compositos nullus nostrum ulterius improbet, sed pari modo in Gallicia Hispaniaque celebrent. Excommunicatione plectendi, qui Hymnos rejicere fuerint ausi.

<sup>2)</sup> Bingham, l. c. p. 26.

<sup>3)</sup> Man vergl. hierüber die trefflichen Bemerkungen Gueranger's, Liturg. Unterweisungen, übers. von Fluck, G. 413 ff.

Woher dieses? Unsers Erachtens liegt der Grund nicht allein in ihrem Prinzip, sondern auch darin, weil jener Theil des Kultus ein bestimmter Ausdruck des katholischen Glaubens zu sein pslegt, weit bestimmter, als blose Schriftworte, die eine vielsache Deutung zulassen. Würden sie denselben daher dulden, so unterschrieben sie gewissermaßen selbst ihr Verdammungsurtheil. Hieraus erstärt es sich aber auch auf der andern Seite, warum sie selbst wieder zu menschlichen Produsten ihre Zuslucht nehmen. Sie sehen darin das einfachste und zugleich leichteste Mittel, ihre häretischen Aussichten zu verbreiten und zu verewigen. Wir erinnern hier an das, was oben von den Arianern und Donatisten gesagt worden ist.

Wir versuchen es, nur die vorzüglichsten hymnen, die noch heute in der Liturgie der katholischen Kirche im Gebrauche find, aufzuzählen und sie mit erläuternden Bemerkungen zu begleiten.

§ 38.

Die vorzüglichften firchlichen Symnen.

# 1) Gloria in excelsis Deo.

Dieser Hymnus führt verschiedene Namen. Zum Unterschiede von der oben als Schlußformel der Psalmen behandelten kleineren Dozologie: Gloria Patri et Filio etc., heißt er die große Doz vologie (magna doxologia). Weil ihn, wenigstens die Anfangssworte, die Engel bei der Geburt Zesu sangen, heißt er auch der englische Hymnus (hymnus angelicus). Die ersten Worte: "Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den Mensschre auf Erden, die eines guten Willens sind," sind, wie angedeutet wurde, aus der heiligen Schrift i) genommen. Das übrige: "Dich loben wir; dich preisen wir; dich beten wir an; dich verherrlichen wir; dir danken wir wegen deiner großen Herrlichseit. Herr Gott, himmlischer König, Gott, allmächtiger Vater! Herr! eingeborner Sohn Jesus Christus! Herr Gott,

<sup>1)</sup> Luf. 2, 14.

Lamm Gottes, Gobn des Baters, der du binwegnimmft Die Gunden der Welt, erbarme dich unfer! Der du binmegnimmft Die Gunden der Welt, nimm auf unfer Fleben! Der du gur Rechten des Baters figeft, erbarme dich unfer! Denn du allein bift beilig, du allein der Berr, du allein der Allerhöchfte, Jefus Chriftus mit dem beiligen Beifte in der Berrlichfeit Gottes des Baters. Umen." - ift fpateren Urfprungs. Ber Diefen Bufat aber gemacht, lagt fich nicht mit Gewißheit bestimmen. Jeden= falls aber ift er febr alt. Denn ihn führen ichon die apoftos lifchen Ronftitutionen 1) fast mit denselben Worten an, und schreiben ihn als hymnus matutinus (προσευχή έωθωή) vor. Auch Athanafius 2) gedentt deffelben, empfiehlt ihn aber gleichfalls nur als Privatgebet. Gine abnliche Bemerfung macht Chryfoftomus. 3) Den Gottesdienft der Asceten beschreibend, fagt er, daß fie, fobald fie fich am Morgen vom Bette erhoben, wie mit Ginem Munde Gott durch Symnen lobten, für alle eignen fowohl, als gemeinschaftlichen Wohlthaten Gott danften, und unter Anderm gleich ben Engeln fangen: Ehre fei Gott in der Bobe u. f. m. Auch im Abendlande murde bier und da unfer hymnus als Morgengefang benutt, wie Mabillon aus ben Regeln des heiligen Cafarius von Arles und Aurelianus (im Unfang des fechsten Jahrh.) nachweist. Jedoch war dies dort nur an den Sonntagen, am Dfterfeste und an andern Feften der Fall. 4) Geine vorzüglichfte Bermendung fand in der Meffe ftatt. Ber ibn hiefur angeordnet, und welche Bedeutung er in dem Gangen der Meffe habe, ift schon fruber gezeigt worden. 5)

<sup>1)</sup> Lib. VII. c. 47.

<sup>2)</sup> De virginit. tom. 1. p. 1057.

<sup>3)</sup> Homil. 69. in Matth.

<sup>4)</sup> Mabill. de cursu Gallican. p. 407.: Ad haec Caesarius et Aurelianus in matutinis laudibus canticum: Magnificat, et hymnum: Gloria in excelsis, pro diebus paschalibus praecipiunt, itemque pro singulis dominicis et majoribus festis.

<sup>5)</sup> Bergl. Bd. I. S. 155.

Wie der Priester, so singt ihn auch die Gemeinde bei der Feier der heiligen Messe, obgleich nicht immer in wörtlicher Übersetzung. Daß er hier den nämlichen Zweck habe, wie in den Meßgebeten selbst, ist flar.

Seinem Inhalte und seiner Form nach gehört das Gloria zu den schwungvollsten Lobgesängen, welche die Kirche besitzt. Er ist ein Loblied auf den Bater, der uns seinen Eingebornen aus unsendlicher Liebe geschenft; auf den Sohn, der gesommen ist, um uns von der Sünde zu erlösen, und, nachdem er dieses Liebesswerf vollendet, zur Rechten des Baters erhoben worden ist, und nun mit dem Bater und dem heiligen Geiste der Herrlichseit des Himmels genießt.

#### \$ 39.

# 2) Das Dreimalheilig.

Das Dreimalheilig (trisagion) führt den Namen cherubisnischer Lobgesang, weil ihn Zesaias i) von den Seraphim vernommen haben will. Es lautet: "Heilig, heilig, heilig bist du, o Herr, Gott Sabaoth! Himmel und Erde sind voll von deiner Herrlichkeit. Hosanna in der Höhe! Gebenedeit sei, der da kömmt im Namen des Herrn! Hosanna in der Höhe!" Der zweite Theil dieses Lobgesanges (Hosanna u. s. w.) ist der heiligen Schrift des Neuen Testaments?) entnommen. Eine etwas andere Form hat unser Hymnus in den apostolischen Konstitutionen. Wer lautet dort: "Heilig, heilig, heilig ist der Herr Sabaoth. Himmel und Erde sind voll von seiner Herrlichkeit. Gebenedeit in Ewigkeit. Umen!" In dieser Form kommt er auch bei Chrysostomus 4) vor. Später erhielt er, wahrscheinlich durch Proflus, Patriarch

<sup>1)</sup> R. 6, B. 3.

<sup>2)</sup> Matth. 21, 9, 15.

<sup>3)</sup> Lib. VII. c. 12.

<sup>4)</sup> Homil. I. de verbis Jesaiae. Homil. VI. in Scraphim. Cf. Cyrill. catech. myst. V. n. 5.

von Ronftantinopel, und Theodofins den Jungern um das Jahr 446 einen Bufat in den Worten: "Beiliger Gott, beiliger Starter, beiliger Unfterblicher, erbarme dich unfer!" Und in dieser Beise finden wir ihn nicht lange nachher auch von dem Concil zu Chalgedon 1) bei der Berdammung des Dios= forus angewendet. Bie mir aus Johannes Damascenus erfahren, fo gebrauchte man diefe Formel, um feinen Glauben an die Trinitat gu befennen, indem man das heiliger Gott von dem Bater, beiliger Starter von dem Sohne, und beiliger Unfterblicher von dem beiligen Beifte verftand. 2) Einen weitern Bufat erhielt unfer Symnus in Der griechischen Rirche durch den Raifer Unaftafius, 3) oder, wie Andere 4) wollen, durch Petrus Gnapheus, Bifchof von Un= tiochien, in den Borten: "Der du fur uns gefreugigt worden bift," um damit die Sarefie der fogenannten Theopaschitae einzuführen, welche lehrten, die göttliche Natur felber habe am Rreuze gelitten, mas gleichbedeutend mar mit dem Sage: Die göttliche Trinität hat gelitten, weil dieser hymnus allgemein als ein Lobgefang auf die Dreieinigfeit angesehen wurde. Um diesen Brrthum zu vermeiden, fügte ein gemiffer Calandio, Bifchof von Antiochia, zur Zeit des Raifers Beno, nach sanctus immortalis die Borte: Christe rex, hingu. 5) Die gulett erwähnten Bufage brachten eine große Aufregung in der orientalisch en Rirche hervor. Die Rirche von Ronstantinopel hat sie nie aufgenommen; desgleichen die abendlandische. Wie man aus den alten griechischen Liturgieen feben fann, so murde das Trisagion an verschiedenen Stellen der beiligen Meffe gebraucht, zuerft vor der Lefung der Epiftel, und dann vor der Wandlung, wo es noch heute feine Stelle hat. Das erfte nannte man furzweg das Trisagion, das zweite Epinicion oder den Hymnus triumphalis.



<sup>1)</sup> Conc. Chalced. act. 1.

<sup>2)</sup> Johann. Damascen. de orthodox. fide. Lib. III. c. 10.

<sup>3)</sup> Evagr. Hist. eccl. Lib. III. c. 44.

<sup>4)</sup> Johann. Damascen. 1. c.

<sup>5)</sup> Theodor, Lect. Lib. II. Cedren. an. 16. Zenonis.

Wie bereits früher bemerkt wurde, so wird die Aufnahme des Dreimalheilig in den Mehritus dem Papste Sixtus I. († 130) zugeschrieben. Die Kirche spricht darin ihre Freude aus über das Glück, daß sich der Eingeborne des Baters würdigt, in ihre Mitte zu treten, und mit seinem heiligen Opfer sie zu entsündigen. 1)

#### \$ 40.

## 3) Te Deum laudamus.

Das Te Deum, welches man, wie es auch von Binterim 2) geschieht, füglich unter die Cantica rechnen könnte, da es fast nur aus Stellen der heiligen Schrift zusammengesetzt ist, nimmt unter den Hymnen der katholischen Kirche, sowohl was seinen Inhalt, als auch seine Melodie betrifft, eine der ersten Stellen ein, und lebt, wie kein anderer, in dem Munde des katholischen Bolkes.

Uber seinen Berfaffer liegt indeffen ein tiefes Dunkel ausgebreitet, das faum mehr gang aufgehellt werden durfte. Er führt gewöhnlich die Überschrift: Hymnus S. Ambrosii et Augustini. Gie beruht auf dem Beugniffe der Chronif des beiligen Dezins, eines Bifchofs von Mailand, welche ergablt: 2118 Anguftinus von Ambrofins getauft wurde, fo hatten beide, während fie am Taufbrunnen fanden, aus göttlicher Eingebung in Gegenwart aller Unwefenden diefen Symnus gefungen. Mit der Unachtheit diefer Chronif, welche Joh. Mabillon febr grundlich nachgewiesen, fällt jedoch diese Behauptung in fich selber zusammen. Nicht viel beffer fteht es um eine andere Anficht, die auf den Worten des vierten Concils von Toledo (633) beruht, nämlich, daß Umbrofins allein der Berfaffer fei. Denn Diefes Concil fagt nur, daß gewiffe Symnen von Silarius und Umbrofius für die Rirche verfaßt worden feien, ohne jedoch unfere hymnus namentlich Erwähnung zu thun. Satte das

<sup>1)</sup> S. Band I. S. 178.

<sup>2)</sup> Denfw. Bd. IV. Thl. 1. S. 401.

Concil unsern Hymnus wirklich im Auge, so leuchtet ein, daß eben so sehr Hilarius als Ambrosius der Verfasser sein könnte. Die gelehrten Benediftiner, welche die Werke des heiligen Ambrosius herausgegeben haben, sprechen ebenfalls die Urhebersichaft diesem Feiligen ab, weil sich weder in seinen Schriften, noch bei seinem Biographen Possibius eine Andeutung dafür sindet.

Wahrscheinlicher ist es, daß derselbe von einem gallischen Schriftsteller, etwa hundert Jahre nach dem Tode des Ambrossius, zum Gebrauche der gallifanischen Kirche versaßt worden sei. Nach dem Zeugnisse Pagi's \*) fand Gavanti den fraglichen Hymnus in einem alten Manuscripte mit dem Titel: Hymnus Abundii, in andern mit diesem: Hymnus Sisebuti; in zwei anderen wird er nach Jak. Usser dem Nizetius, Bischof von Trier, der ungefähr um 535 sebte, zugeschrieben. Und dieser gilt bei den Gelehrten heutzutage ziemlich allgemein als Versasser.

Den ersten Spuren desselben begegnen wir in der Regel des heiligen Benedift 3) und in jener des heiligen Cafarius von Arles, welche dessen Gesang für das Offizium vorschreiben.

Den heutigen Gebrauch des Te Deum anlangend, so bildet er einen Bestandtheil des Brevieres, wo er, die Advents und Fastenzeit abgerechnet, die Matutin beschließt. Außerdem wird es bei allen wichtigen Beranlassungen, z. B. bei öffentlichen Danksagungen, nach Ertheilung der heiligen Firmung, nach Empfang der ersten heiligen Kommunion u. s. w. gesungen.

Inhalt und Form unsers Hymnus tragen das Gepräge der höchsten Begeisterung an sich. Es ist, wie der gelehrte Maistre sich ausdrückt, eine begeisterte Poesie, die sich über alle Schranken des Metrums hinwegsetzt, eine göttliche Dithyrambe, worin die Begeisterung sich auf eignen Flügeln erhebt und aller Negeln der Kunst spottet. Glaube, Liebe und Dankbarkeit haben nie eine ausdrucksvollere Sprache geredet. Wir geben denselben hier wortgetreu wieder:



<sup>1)</sup> Critic. in Baron. 388. n. 11.

<sup>2)</sup> De Symb. p. 2.

<sup>3)</sup> C. 11.

"Dich, Gott, loben wir; dich, den Herrn, bekennen wir. Dich, den ewigen Bater, verehrt das gange Weltall.

Dir rusen alle Engel, dir die Himmel und alle Mächte, dir die Cherubim und Seraphim unablässig: Heilig, heilig, heilig, Herr Gott Sabaoth! Himmel und Erde sind voll deiner Herrs lichkeit.

Dich preift die glorreiche Schaar der Apostel, der Propheten lobwürdige Bahl; dich lobt der Martyrer glanzendes Heer.

Dich befennt auf dem ganzen Erdenrunde die heilige Rirche, dich, den Bater der unermeßlichen Majeftat, deinen anbetungswurdigen, mahren und einzigen Sohn, desgleichen den heiligen Beift.

Du, o Chriftus! bift der König der Herrlichkeit; du bift des Baters emiger Cohn.

Indem du zur Erlösung des Menschen Fleisch annehmen wolltest, bast du nicht den Schoos der Jungfrau verabscheut.

Rachdem du den Stachel des Todes überwunden, haft du den Gläubigen das Reich der himmel erschlossen.

Du sigest zur Nechten Gottes, in der Herrlichfeit des Baters. Wir glauben, daß du als Richter dereinst wieder kommen werdest.

Darum flehen wir dich an: Romm zu Silfe deinen Dienern, die du mit deinem fostbaren Blute erlöfet haft!

Laß fie unter die Zahl deiner Seiligen im himmel gerechnet werden!

Erlose, o Herr! dein Bolf, und segne dein Erbe; regiere fie und erhebe fie bis in Ewigkeit.

Wir preisen dich an jedem Tage, und loben deinen Namen von Ewigfeit zu Ewigfeit.

Würdige dich, o Herr! uns an diesem Tage ohne Sunde zu bewahren.

Erbarme dich unfer, o Berr! erbarme dich unfer!

Deine Barmherzigkeit komme über uns, o Herr! wie wir auf dich gehofft haben.

Auf dich, o herr! hoffe ich; lag mich in Ewigfeit nicht zu Schanden werden."

Aus dem Wortlaute des Te Deum feben wir, daß daffelbe

in seiner ersten hälfte ein Lobgesang auf die Trinität ist, in seiner zweiten dagegen sich in ein Bittgebet an den Heiland auflöst. Man wundere sich darüber nicht. Dieser Übergang erscheint als ein ganz natürlicher und, wir möchten sagen, nothwendiger, wenn wir uns die Sache etwas näher ansehen. Indem nämlich die Kirche die Hauptmomente des Erlösungslebens Jesu Christi an ihrem Geiste vorüberziehen läßt, und ihrer Freude darüber in einer Lobpreisung einen Ausdruck leiht, kann sie nicht umhin, zugleich ihrer selbst, um derentwillen Christus Mensch geworden und am Kreuze gestorben ist, und damit ihrer Noth zu gedenken. Das Gesühl der Noth drängt aber unwillsührlich zur Bitte hin. Gerade dieser letzte Theil unsers Hymnus ist es, der sast ganz aus der heiligen Schrift, namentlich aus den Psalmen, genommen ist.

Ebenso ausgezeichnet wie durch seinen Inhalt, ist das Te Deum auch durch seine Melodie. Wer kennt nicht den herrslichen, volksthümlichen Strophengesang des deutschen: Großer Gott! wir loben dich? Alter und erhabener noch aber ist der Choral, nach dem er in der römischen Kirche gesungen wird.

#### \$ 41.

### 4) Advents - Symnen.

Indem wir bei der Aufzählung der vorzüglichsten Kirchenlieder der Ordnung des Kirchenjahres folgen, beginnen wir mit dem Advente.

Das römische Brevier enthält beren drei, nämlich:

- 1) Creator alme siderum, für die Besper,
- 2) Verbum supernum prodiens, für die Matutin, und
- 3) En clara vox redarguit, für die Laudes, die alle den heiligen Ambrosius zum Verfasser haben. Ihrem Inhalte nach sind sie ein feuriger Erguß der Freude und des Danses, weil Gott sich gewürdigt, seinen Eingebornen zur Retzung des Menschengeschlechtes in die Welt zu senden, und ein inständiges Flehen um Barmherzigseit, wann der Herr zum Gezichte kommen werde. Der erste lautet:



Creator alme siderum, Aeterna lux credentium, Jesu Redemptor omnium, Intende votis supplicum.

Qui, daemonis ne fraudibus Periret orbis, impetu Amoris actus, languidi Mundi medela factus es.

Commune qui mundi nefas Ut expiares, ad Crucem E Virginis Sacrario Intacta prodis victima.

Cujus potestas gloriae,
Nomenque cum primum sonat,
Et coelites et inferi
Tremente curvantur genu.

De deprecamur ultimae Magnum diei Judicem; Armis supernae gratiae Defende nos ab hostibus,

Virtus, honor, laus, gloria Deo Patri, cum Filio, Sancto simul Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Der zweite:

Verbum supernum prodiens E Patris aeterni sinu, Qui natus orbi subvenis, Labente cursu temporis. Gott, Schöpfer, hoch gebenedeit, Der Glanb'gen Licht in Ewigkeit, Reig', herr, aus beinen sel'gen hoh'n, Dich beiner niedern Knechte Fleb'n.

Der du, daß Feindes Lift und Buth Sie nicht verderb', in Liebesglut Entbraunt, jum heiltrant, Jesu Chrift, Der franken Belt geworden bift.

Der für der Menschheit Sünd' und Schuld, Am Stamm des Krenzes, du, voll huld, Dich aus dem Schoos der reinen Magd Zum Sühnungsopfer dargebracht.

Bor beffen Macht und herrlichfeit Und hehrem Namen weit und breit Des himmels heer fich zitternd bengt, Der hölle Schaar bebt und erbleicht:

Der du am großen Tag dereinft Als Richter aller Welt erscheinft, Sei uns barmherzig, Jesu Christ, Und schüt,' uns vor ber Feinde Lift.

Lob, Ehr' und Preis erschast' jum Thron Dem Bater und dem ew'gen Sohn, Dem heit'gen Tröster auch geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. ') Amen.

Bort, Gott aus Gott, das hehr und groß Kam aus des ew'gen Baters Schoos: Das Mensch geworden in der Zeit, Die Belt vom Sündenfluch befreit:

<sup>1)</sup> Schloffer, die Kirche in ihren Liedern durch alle Jahrhunderte. Maing 1851. Bb. I. S. 39.

Illumina nunc pectora, Tuoque amore concrema; Ut cor caduca deserens Coeli voluptas impleat.

Ut, cum tribunal Judicis Damnabit igni noxios, Et vox amica debitum Vocabit ad coelum pios:

Non esca flammarum nigros Volvamur inter turbines, Vultu Dei sed compotes Coeli fruamur gaudiis.

Patri, simulque Filio, Tibique sancte Spiritus, Sicut fuit, sit jugiter Saeclum per omne gloria. Amen. Schent' uns bein Licht, o höchftes Gut! Geuß in die Bergen Liebesglut: Daß, Richt'gem abgewandt, die Bruft Entbrenn' in reiner himmelsluft:

Daß, wenn verdammt bes Richters Mund Die Gunder in der Golle Schlund, Und holder Stimme milder Ton Die Frommen ruft jum fel'gen Lohn:

Uns nicht ber Flamme wuth'ge Glut Berschling' in buft'rer Birbel Fluth: Dag wir, durch Gottes huld erneut, Uns fein erfren'n in Ewigkeit.

Preis fei dem Bater und dem Sohn, Und dir, o Geist! auf gleichem Thron, Gleichwie er sein wird, ist und war Bu allen Zeiten immerdar. 1)

## Der dritte:

En clara vox redarguit, Obscura quaeque personans: Procul fugentur somnia: Ab alto Jesus promicat.

Mens jam resurgat torpida, Non amplius jacens humi: Sidus refulget jam novum, Ut tollat omne noxium

En Agnus ad nos mittitur Laxare gratis debitum: Omnes simul cum lacrymis Precemur indulgentiam: Sieh', eine helle Stimm' erklingt, Die mahnend durch das Dunkel dringt: Fern fliehe nächt'ger Traume heer: Bom himmel schimmernd glangt ber herr.

Auf! träger Geift, ermunt're bich! Des Schlummers Erdenbande brich! Ein neuer Stern glänzt hell und licht, Deß' Strahl des Unheils Nacht durchbricht.

Sieh', Gottes Lamm naht uns voll hulb, Bu tilgen unfrer Gunden Schuld: Bu ihm mit Thränen laßt uns fchrei'n, Daß er uns wolle gnädig fein;

<sup>1)</sup> Schloffer a. a. D. S. 42.

Metuque mundum cinxerit, Non pro reatu puniat, Sed nos pius tunc protegat.

Virtus, honor, laus, gloria Deo Patri cum Filio, Sancto simul Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Ut cum secundo fulserit, Dag, wenn gum andern Mal er nabt, Und Schreden alle Belt umfabt, Er mild von Strafen uns befrei', Und uns ein treuer Schirmer fei.

> Lob, Ehr' und Preis erichall' jum Thron Dem Bater und bem em'gen Gobn: Dem beil'gen Trofter auch geweiht Sei Rubm und Breis in Ewigfeit. 1) Umen.

Siezu fommt noch der befannte und fo beliebte Symnus:

Thauet, Simmel, Den Berechten, Bolfen, regnet ibn berab! Rief bas Bolt in bangen Rachten, Dem Gott die Berheißung gab, Ginft den Mittler felbit gu feben , Und jum himmel einzugeben: Denn verschloffen war das Thor Bu des Beiles Erb' empor.

Gott ber Bater ließ fich rühren, Daß er uns zu retten fann, Und den Ratbichluß auszuführen, Erng ber em'ge Gobn fich an. Gottes Engel fam bernieder, Rebrte mit ber Antwort wieder: Sieb', ich bin bes herren Dagb, Mir gescheh', wie du gefagt.

Mls bie Botichaft angefommen, Lag Maria im Gebet: Als das Wort Fleisch angenommen, Bing fie gu Elifabeth. Bon dem Gruße gang burchbrungen, 3ft Johannes aufgesprungen, Der von Gott geheiligt mar, Ch' die Mutter ihn gebar.

Diefer ließ die Stimm' erschallen: Sünder, macht vom Schlummer auf! Denn es nabt bas Beil uns Allen; hemmet enern Gundenlauf! Bruder, lagt ju Diefen Beiten Unfer Berg gur Bug' bereiten! Bandelt auf der Tugendbabn, Biebet Jefum Chriftum an!

Lagt uns wie am Tage manbeln, Richt in Frag und Trunkenbeit: Suchet, um gerecht zu handeln, Bahrheit, Fried' und Ginigfeit! Jenem ganglich nachzuarten, Deffen Unkunft wir erwarten: Dies, burch bes Apoftels Mund, Macht die ew'ge Babrheit fund.

Romm', o Berr, bilf uns erfüllen Deines Anechtes beil'gen Rath! Romm', nach beines Baters Billen, Bie fein Bot' verfündet bat! Romm' berab, bring' une ben Frieden, Den bu Jenen haft beschieden, Belde guten Billens find. Romm' gu une, o göttlich Rind! 2)



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. G. 41.

<sup>2)</sup> Cbend. Bb. II. S. 241.

Dieser Hymnus, dem die im priesterlichen Gebete für diese Zeit sich häusig wiederholenden Worte des Jesaias: Rorate coeli desuper, nubes pluant justum etc. (Jes. 45, 8.), zu Grunde liegen, der indessen in seiner dermaligen Gestalt erst neuern Ursprungs und auch nicht überall gleichlautend ist, drückt auf eine rührende Weise die Sehnsucht der vorchristlichen Welt, in welche sich die Kirche versetzt, aus, läßt sodann den Bußerus des Johannes erschallen, und mahnt mit den Worten des Apostels Paulus (Röm. 13, 11—14.) zu einem heiligen Leben, damit der Heiland bei seiner Ankunst eine würdige Wohnung in unsern Herzen sinden möge. Genso ansprechend, wie sein Inhalt, ist auch seine Melodie.

#### \$ 42.

# 5) Weihnachts . Symnen.

Die Kirche hat in das Offizium für die Geburt Jesu zwei Hymnen aufgenommen, nämlich:

1) Jesu, Redemptor omnium,

Quem lucis ante originem, für die Besper und Matutin, und

2) A solis ortus cardine, für die Laudes.

Der erfte wird dem heiligen Umbrofius zugeschrieben, und lautet alfo:

Jesu, Redemptor omnium, Quem lucis ante originem Parem Paternae gloriae Pater supremus edidit.

Tu lumen et splendor Patris, Tu spes perennis omnium, Intende, quas fundunt preces Tui per orbem servuli.

Memento, rerum Conditor, Nostri quod olim corporis, Sacrata ab alvo Virginis Nascendo, formam sumpseris. D Jefn, ber die Belt befreit, Dem Bater gleich an herrlichfeit, Der, eh' das Licht geschaffen war, Dich, Sohn, von Ewigkeit gebar.

D du, des Baters Glang und Licht, Du Aller Troft und Zuversicht, Du wirst die Deinen nicht verschmäh'n, Die heut' zu dir in Demuth fleb'n.

Bedent', o Schövfer! hehr und flar, Daß unfer Fleisch einst wunderbar, Als dich gebar der Jungfran Bier, Du nahmst, und wurdest Mensch, wie wir.

Testatur hoc praesens dies Currens per anni circulum, Quod solus e sinu Patris Mundi salus adveneris.

Hunc astra, tellus, aequora, Hunc omne quod coelo subest, Salutis Auctorem novae Novo salutat cantico.

Et nos, beata quos sacri Rigavit unda sanguinis, Natalis ob diem tui Hymni tributum solvimus.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Bom hent'gen Tag wird dies bewährt, Der in dem Kreislauf wiederkehrt, Daß du aus Baters Schoofe kamft, Und unfre Menscheit an dich nahmst.

D helle, gnadenvolle Racht, Die heil und Leben uns gebracht! Dir janchzt die Erde, dir das Meer, Dir aller himmelsburger heer.

Auch wir, die du durch deinen Tod Erlöset von der Sünde Noth, Beih'n dir an diesem Tage Dank, Und seiern dich mit Lobgesang.

Preis dir, o Jesu! immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. 1) Amen.

Der zweite: A solis ortus cardine, hat Sedulius (in der Mitte des fünften Jahrhunderts) zum Berfasser, und lautet also:

A solis ortus cardine Ad usque terrae limitem, Christum canamus Principem, Natum Maria virgine.

Beatus auctor saeculi Servile corpus induit; Ut carne carnem liberans, Ne perderet quos condidit.

Castae Parentis viscera Coelestis intrat gratia: Venter Puellae bajulat Secreta, quae non noverat. Bom Aufgang bis jum Niedergang Erschalle Preis und Lobgesang Dem Sohn ber Jungfrau, Jesu Chrift, Der aller herren herrscher ift.

Der aller Belt bas Dasein gab, In Anechtsgestalt kam er herab, Das Fleisch im Fleische zu befrei'n, heil den Gesall'nen zu verleib'n.

Der Gnade himmelöstrom ergoß Sich in der Jungfrau reinsten Schoos: Ihr Leib umschloß das Gottespfand, Das der Natur war unerkannt.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bb. I. S. 43.

Domus pudici pectoris Templum repente fit Dei: Intacta nesciens virum, Concepit alvo Filium.

Enititur puerpera, Quem Gabriel praedixerat, Quem ventre Matris gestiens, Baptista clausum senserat.

Foeno jacere pertulit: Praesepe non abhorruit: Et lacte modico pastus est, Per quem nec ales esurit.

Gaudet chorus coelestium, Et Angeli canunt Deo; Palamque fit pastoribus Pastor, Creator omnium.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Die Klause heil'ger Züchtigkeit hat Gott zum Tempel sich geweiht; Der unberührte Leib sofort Empfing den heiland durch bas Wort.

Geboren hat die keusche Magd, Den Gabriel vorausgesagt: Dem, als ihr Schoos ihn noch umschloß, Johannes jaucht' im Mutterschoos.

Bum Lager mahlt er fich bas Beu, Ruht in ber Rrippe sonder Schen: Er ward mit farger Milch getrankt, Der selbst dem Bogel Nahrung ichenft.

Soch freuet fich ber Engel Chor, Laut schallt ihr Jubelfang empor: Als hirte macht ber hirten Schaar Der herr ber Welt fich offenbar.

Preis dir, o Jesu, immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. 1) Amen.

Diese beiden Hymnen haben theils die ewige, theils die zeitliche Geburt des Erlösers im Auge, preisen die sich darin fundgebende Liebe, und fordern die Christenheit zum Danke auf. In ihnen spiegelt sich daher die Idee des Weihnachtssestes auf vortressliche Weise ab.

Außer diesen beiden im Breviere enthaltenen Hymnen auf die Geburt Jesu ist in neuerer Zeit noch ein anderer sehr allgemein geworden, der in der Christmette gesungen zu werden pflegt, und sowohl was seinen Inhalt, als auch was seine Meslodie betrifft, sich würdig an diese anreiht. Er lautet:

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. Bd. I. S. 80.

Seiligste Nacht!
Erste der Nächte für Menschen hienieden,
Heiligste, ewig uns heiligste Nacht!
Engel erscheinen, verksinden den Frieden;
Ullen wird fröhliche Botschaft gebracht.
Nun ist die größte Berheißung erfüllt;
Endlich die Sehnsucht der Bäter gestillt.
Staunet, o Sterbliche!
Sehet der Ewige

Christen bedenkt!

Raum von dem Schoose der Mutter entbunden,
Ward er zum Leiden, zum Dulden bestimmt.

Der nie die Freuden der Erde empsunden,
Den zogen Sünder, von Bosheit ergrimmt —

Also beschloß es der heilige Gott —

hin zu dem schmählichsten bittersten Tod.

Dadurch riß uns der Herr,

Ihm sei Dank, Preis und Chr'!

Aus unserer Noth.

Göttlicher Freund!
Allen zum Lehrer, zum Beispiel geboren,
Sei es, so lang' ich noch lebe, auch mir!
Dann bin ich nicht für die Tugend versoren,
Sondern ich sinde den himmel in ihr:
Bin nicht vergebens geboren zur Belt:
Lebe und sterbe dann, wie's dir gefällt,
Mit dir, du Göttlicher!
Du bist mein Gott und herr
Der mich erhält.

# § 43.

# 6) Symnen für das Feft ber Erfcheinung.

Das Fest der Erscheinung hat zwei hommen, deren erster: Crudelis Herodes, Deum, den Colins Sedulius (gegen die Mitte des fünften Jahrhunderts lebend), deren zweiter: O sola

<sup>1)</sup> Mainzer Gefangbuch. N. A. S. 164.

magnarum urbium, Prudentius († nach 405) zum Verfasser hat. Während jener drei Thatsachen aus dem Leben Jesu, die Huldigung der Weisen, die Taufe Christi und dessen erstes Wunder zu Kana feiert, hat dieser blos die Ankunft und das Opfer der Weisen zum Gegenstande. Sie lauten:

# 1) Fur die Besper und Matutin:

Crudelis Herodes, Deum Regem venire quid times? Non eripit mortalia, Qui regna dat coelestia.

Ibant Magi, quam viderant, Stellam sequentes praeviam: Lumen requirunt lumine: Deum fatentur munere.

Lavacra puri gurgitis Coelestis Agnus attigit: Peccata quae non detulit, Nos abluendo sustulit.

Novum genus potentiae: Aquae rubescunt hydriae, Vinumque jussa fundere, Mutavit unda originem.

Jesu, tibi sit gloria, Qui apparuisti Gentibus, Cum Patre, et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen

# 2) Für die Laudes:

O sola magnarum urbium Major Bethlehem, cui contigit Ducem salutis coelitus Incorporatum gignere. Bas rafest du in grimmem Wahn? Schreckt dich, herodes, Gottes Nah'n? Nicht ird'scher Kronen Glanz begehrt, Der himmelskronen uns bescheert.

Die Beisen zogen her von fern, Ihr Führer war der lichte Stern: Im Lichte sucht das Licht die Schaar, Bringt Gaben ihm zum Opfer dar.

Der reinen Boge Taufe nahm Das hochgelobte Gotteslamm: Die Sünde, rein von Sündenschuld, Abwaschend, reint uns seine huld.

Der Allmacht Kräfte thut er fund, Die Belle röthet fich zur Stund'; Des Baffers Elemente schafft Er um in Bein durch seine Kraft.

Dir, Jesu, Preis und ew'ger Dienst, Der du den Bolfern einst erschienst: Dir, Bater, Trofter, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit. 1) Amen.

Db allen Städten hehr und groß Ragt Bethleh'm, wo zum Licht entsproß, Mit unserm Fleische angethan, Der Führer auf des heiles Bahn.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 82.

Quem stella, quae solis rotam Vincit decore ac lumine, Venisse terris nuntiat Cum carne terrestri Deum.

Vidêre postquam illum Magi, Eôa promunt munera; Stratique votis offerunt Thus, myrrham et aurum regium.

Regem Deumque annuntiant Thesaurus, et fragrans odor Thuris Sabaei ac myrrheus Pulvis sepulchrum praedocet.

Jesu tibi sit gloria, Qui apparuisti Gentibus, Cum Patre, et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Der Stern, vor beffen Licht fo rein Erbleicht ber Sonne Flammenschein, Berfundet durch sein macht'ges Blub'n, Daß Gott in Knechtsgestalt erschien.

Des Morgens Beifen feb'n den Stern, Sie neigen huld'gend fich dem herrn: Sie bringen dar der Treue Sold, Beihranch und Myrrh' und Königegold.

Das Gold des Königs Würde preist:
Sabä'ichen Weihrauchs Dust erweist
Den Gott: die Myrrhe deutet an,
Daß Grabesnacht ihn werd' umfah'n.

Dir, Jesu, Preis und ew'ger Dienst, Der bu den Bolfern einst erschienst: Dir, Bater, Trofter, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. 1)

#### 8 44.

# 7) Symnen für die beilige Faftenzeit.

Das römische Brevier gahlt deren drei, nämlich:

1) Audi benigne Conditor,

dessen Verfasser der heilige Gregor der Große ift. Seinem Inhalte nach ist derselbe ein aufrichtiges Schuldbekenntniß und eine herzliche Bitte an Gott, theils um Vergebung der Sünden, theils um ein reines Herz und einen heiligen Wandel, als Früchte des Kastens. Er lautet lateinisch und deutsch 2) also:

Audi, benigne Conditor, Nostras preces cum fletibus, In hoc sacro jejunio Fusas quadragenario. Sieh', herr, ans deinen lichten höh'n, Auf unfre Thränen, unfer Fleb'n, Das in der heil'gen Fastenzeit Die Schaar der Deinen dir geweiht.



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 78.

<sup>2)</sup> Ebend. G. 96.

Infirma tu scis virium: Ad te reversis exhibe Remissionis gratiam.

Multum quidem peccavimus, Sed parce confitentibus: Ad nominis laudem tui Confer medelam languidis.

Concede nostrum conteri Corpus per abstinentiam: Culpae ut relinquant pabulum Jejuna corda criminum.

Praesta beata Trinitas, Concede simplex Unitas: Ut fructuosa sint tuis Jejuniorum munera.

Amen.

Scrutator alme cordium, Du schauest in bes Bergens Grund, All' unfre Schwächen find bir fund: Mit Schmerg erfüllt uns unfre Schuld, Erzeig' uns Gundern beine Guld.

> Biel Ilbels haben wir gethan, Rimm unfre Reue gnabig an : Mach' uns von unfern Schaben rein, Bu Chr' und Preis bem namen bein.

Der Faften und der Buge Frucht Sei bes begahmten Leibes Bucht: Daß unfer Berg von Gunden frei, Und unfer Wandel heilig fei.

Du Brunnquell aller Beiligfeit, D feligfte Dreieinigfeit, Lag unfer Faften uns gedeib'n, Und ewig une bein eigen fein.

Umen.

# 2) Ex more docti mystico.

Diefer von dem beiligen Umbrofius berrührende Faftenhomnus lenkt die Blide der Glaubigen zuerft auf die heiligen Borbilder der Faftenzeit fowohl im Alten, als im Reuen Bunde, mahnt dann zu ernfter Buge, und endet in einem inbrunftigen Aleben um Erbarmung. Er lautet lateinisch und deutsch in möglichst wortgetreuer Übersetung 1) alfo:

Ex more docti mystico, Servemus hoc jejunium, Deno dierum circulo Ducto quater notissimo.

Lex et Prophetae primitus Hoc praetulerunt, postmodum Christus sacravit, omnium Rex atque Factor temporum.

Durch muft'icher Sitte Brauch geweißt, Sei beilig uns die Faftengeit, Da uns von Gott geschenket ift Der vierzig Tage Bnadefrift.

Befet und beil'ger Geber Chor Befdritten Diefe Babn, bevor Der Berr fie beil'gend felbit betrat, Der Welt und Beit geschaffen bat.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 51.

Utamur ergo parcius
Verbis, cibis et potibus,
Somno, jocis et arctius
Perstemus in custodia.

Vitemus autem noxia, Quae subruunt mentes vagas, Nullumque demus callidi Hostis locum tyrannidi.

Flectamus iram vindicem, Ploremus ante Judicem, Clamemus ore supplici, Dicamus omnes cernui:

Nostris malis offendimus Tuam, Deus, clementiam: Effunde nobis desuper Remissor indulgentiam.

Memento quod sumus tui, Licet caduci, plasmatis: Ne des honorem nominis Tui, precamur, alteri.

Laxa malum, quod fecimus, Ange bonum, quod poscimus: Placere quo tandem tibi Possimus hic, et perpetim.

Praesta beata Trinitas, Concede simplex Unitas, Ut fructuosa sint tuis Jejuniorum munera.

Amen.

So mäß'gen wir der Triebe Drang In Bort' und Rede, Speif' und Trank: Den Schlaf, den Scherz mit fraft'ger Hand Bezähme ftrenger Bugel Band.

Die Sünde flieh'n wir, die den Geist In des Berderbens Abgrund reißt: Auf daß fein Raum gegeben sei Des list'gen Feindes Tyrannei.

Den Born des Rächers beugen wir, Und fleh'n jum Richter für und für, Mit Renethranen brunftiglich, Und fprechen all' einmuthiglich:

Wir haben, Gott, durch unfre Schuld Beleidigt beine Liebeshuld: Sieh' uns, Erbarmer, gnädig an, Und laß Bergebung uns empfah'n!

Gedenf', daß uns dein Almachteruf, Wenn auch aus schwachem Thon, erschuf: Gib, die du schufft zu deinem Ruhm, herr, nicht dem Feind' zum Eigenthum.

Bergib das Bofe, so gescheh'n, Das Gute mehr', um das wir fleh'n: Daß hier und ewig dir allein Bir endlich wohlgefällig sei'n.

Du Brunnquell aller Beiligkeit, D feligste Dreieinigkeit, Laß unfer Fasten uns gedeih'n, Und ewig uns bein eigen sein.

Umen.

3) O sol salutis intimis, aus dem zehnten bis dreizehnten Jahrhundert stammend, und einem unbekannten Verfasser angehörig. Dieser hymnus ist eine begeisterte Bitte um würdige Früchte der Buße mährend der heiligen Fastenzeit, damit das heilige Ofterfest uns als neue Menschen antreffe. Er lautet lateinisch und deutsch 1) also:

O sol salutis, intimis Jesu refulge mentibus, Dum nocte pulsa gratior Orbi dies renascitur. Genß, Heiles Sonne, beinen Schein, herr, in der herzen Tiefen ein: Da, siegend, ob der dunklen Nacht, Des jungen Tages Licht erwacht.

Dans tempus acceptabile, Da, lacrymarum rivulis Lavare cordis victimam, Quam laeta adurat charitas Der du uns schenkft bie Gnabenzeit, Gib, baß, jum Opfer bir geweiht, Das Berg, gereint in Zährenflut, Entbrenn' in heil'ger Liebe Glut.

Quo fonte manavit nefas, Fluent perennes lacrymae, Si virga poenitentiae Cordis rigorem conterat. Dem Brunnquell, bem bie Schuld entquoll, Entströmet, Thranen, renevoll: Daß ichmelg', im Schmerg ber Buß' ernen't, Des ftarren herzens hartigfeit.

Dies venit, dies tua, In qua reflorent omnia: Laetemur et nos in viam Tua reducti dextera. Es naht der Tag, dein Tag erglüht, An welchem Alles neu erblüht: Führ' uns, herr, auf des heiles Bahn, Zu sel'gen Wonnen himmelan.

Te prona mundi machina Clemens adoret Trinitas, Et nos novi per gratiam Novum canamus canticum.

Dreiein'ger Gott, vor dem die Welt In Staub anbetend niederfällt, Laß uns, in deiner Gnade Schein Ernen't, ein neues Lied dir weih'n.

radiana in access in

4) Vexilla regis prodeunt.

Der Berfasser dieses hymnus ist Benantius Fortunatus († c. 610). Ein Lobgesang auf das heilige Kreuz, singt ihn die Kirche vom Passionntage an bis zum Gründonnerstag. Er sautet 2):

Vexilla Regis prodeunt: Fulget Crucis mysterium, Qua vita mortem pertulit, Et morte vitam protulit.

Des Königs Banner wallt hervor: hell leuchtend strahlt bas Krenz empor, Boran im Tod bas Leben sank, Und Leben in dem Tod errang.



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 189.

<sup>2)</sup> Ebend. S. 85 und 86.

Quae vulnerata lanceae Mucrone diro, criminum Ut nos lavaret sordibus, Manavit unda et sanguine.

Impleta sunt, quae concinit David fideli carmine, Dicendo nationibus: Regnavit a ligno Deus.

Arbor decora et fulgida, Ornata Regis purpura, Electa digno stipite Tam sancta membra tangere.

Beata, cujus brachiis Pretium pependit saeculi, Statêra facta corporis, Tulitque praedam tartari.

O crux ave spes unica, Hoc passionis tempore Piis adauge gratiam, Reisque dele crimina.

Te fons salutis, Trinitas, Collaudet omnis spiritus: Quibus Crucis victoriam Largiris, adde praemium. Das, von der scharfen Lange Stich Grausam verwundet, mildiglich Bon uns zu waschen unfre Schuld, Strömt Blut und Wasser aus voll huld.

Erfüllt ift, was im heil'gen Drang, Im trenen Liede David fang, Als er ben Bolfern Kunde gab: Es herrichte Gott vom holz herab.

Baum, schöngeschmudt und lichtumftrahlt, Bom Konigspurpur reich umwallt, Deß' murb'ger Stamm erforen ward, Bu ruhr'n die beil'gen Glieber gart.

Seil dir, des Arm umschlungen halt Das Lösegeld der fund'gen Welt, An dem der reinste Leib fich wiegt, Das Tod und Gölle obgefiegt.

Rreng, unfre hoffnung allezeit, In dieser heil'gen Leidenszeit 1) Den Frommen mehre Gnad' und huld, Bu nichte mach' der Sünder Schuld.

Dir, Beiles Quell, Dreieinigfeit, Lob, Ehr' und Preis in Ewigfeit: Bum Sieg bes Rrenzes, welchen bu Schenkft, schent' uns, herr, ben Lohn hingu. Amen.

1)

O crux ave spes unica: Hoc passionis tempore.

So in der Passionszeit. Um Feste der Kreuzerfindung lautet die zweite Zeile:

Paschale quae fers gaudium, Das Ofterwonnen uns verleiht.

Am Feste der Kreuzerhöhung: In hac triumphi gloria, In deines Sieges Herrlichseit. 5) Pange lingua gloriosi Lauream certaminis. <sup>1</sup>)

Dieser Hymnus wird ebenfalls dem Benantius Fortus natus, von Andern Claudius Mamertus zugeschrieben. Seinem Inhalte nach ist er ein Lobgesang auf den Erlöser. Nachs dem der Dichter den Sündenfall des Menschen an dem Blicke der Gläubigen vorübergeführt, beschreibt er den ganzen Borgang der Erlösung, die Geburt, hierauf das Leiden des Herrn, und endigt mit einer unübertrefslichen Apostrophe an das Wertzeug der Erlösung, an das Kreuz. Die fünf ersten Strophen mit dem dozologischen Schlusse bilden den Hymnus für die Matutin, die übrigen jenen für die Laudes. Wir lassen ihn mit seiner Übersetung<sup>2</sup>) hier folgen:

Pange lingua gloriosi Lauream certaminis, Et super Crucis trophaeo Dic triumphum nobilem: Qualiter Redemptor orbis Immolatus vicerit.

De parentis protoplasti Fraude Factor condolens, Quando pomi noxialis In necem morsu ruit: Ipse lignum tune notavit, Damna ligni ut solveret.

Hoc opus nostrae salutis Ordo depoposcerat: Multiformis proditoris Ars ut artem falleret: Et medelam ferret inde, Hostis unde laeserat. Ründ', o Bunge, des erhab'nen Rampfes lorbeerreichen Sieg, Und den auf der Arengtrophae Sochgefeierten Triumph, Bie der hohe Belterlöfer Singeschlachtet überwand.

Um des erstgeschaff'nen Baters Fall erbarmungsvoll bewegt, Da er durch des schieksalvollen Apfels Biß jum Tod gestürzt, Zeichnet selbst das Holz der Schöpfer, Das des Holzes Schuld bezahlt.

Dieses Werk hat unsers Seiles Plan von Anbeginn erheischt: Daß des vielgewandten Trügers Lift durch Lift getäuschet sei, Und die Beilung da entquelle, Wo der Feind den Schaden gab.

Pange lingua gloriosi Proelium certaminis.



<sup>1)</sup> In älterer Form:

<sup>2)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 87.

Quando venit ergo sacri Plenitudo temporis, Missus est ab arce Patris Natus, orbis Conditor: Atque ventre Virginali Carne amictus prodiit.

Vagit infans inter arcta Conditus praesepia: Membra pannis involuta Virgo Mater alligat: Et Dei manus pedesque Stricta cingit fascia.

Lustra sex qui jam peregit,
Tempus implens corporis,
Sponte libera Redemptor
Passioni deditus,
Agnus in Crucis levatur
Immolandus stipite.

Felle potus ecce languet,
Spina, clavi, lancea
Mite corpus perforarunt:
Unda manat et cruor:
Terra, pontus, astra, mundus,
Quo lavantur flumine.

Crux fidelis, inter omnes
Arbor una nobilis:
Silva talem nulla profert
Fronde, flore, germine:
Dulce ferrum, dulce lignum,
Dulce pondus sustinent.

Flecte ramos arbor alta, Tensa laxa viscera, Et rigor lentescat ille, Quem dedit nativitas: Et superni membra Regis Tende miti stipite. Mls der heil'gen Zeiten Fülle Endlich nun erschienen war, Bard gesandt der Sohn, der Schöpfer, Aus des Baters Burg herab, Der aus jungfräulichem Schoose In des Fleisches hülle kam.

Sieh', das Anablein schreit, gebettet In der Krippe engem Raum, Und in Windeln hüllt die Glieder Die magdliche Mutter ihm, Und um Gottes händ' und Füße Windet sie die Binden fest.

Als er breißig Jahr' vollenbet, Und bes Lebens Zeit erfüllt, Gab er fich, ber Welterlöfer, Billig hin in Bein und Tod, Um als Opferlamm zu bluten, An des Krenzes Stamm erhöht.

Galle tränkt ihn, fieh', er durstet, Sieh', mit Dornen, Nägeln, Speer Bohren fie den garten Leib wund, Baffer rinnt und Blut gumal: Erde, Meere, Sterne, Beltall Bafchet rein der heil'ge Strom.

Krenz, du treues, unter allen Bäumen einzig edler Baum, Kein Wald zenget einen solchen, Gleich an Laub, an Bluth', an Keim: Süßes Holz, das suße Nägel, Das die suße Bürde trägt.

Beng' die Afte, hoher Baumstamm, Mach' bein hartes Inn'res weich, Und laß alle Starrheit schmelzen, Welche die Natur dir gab; Winde dich mit zarten Zweigen Um bes herrn ber herren Leib.

Ferre mundi victimam, Atque portum praeparare Area mundo naufrago, Quam sacer cruor perunxit, Fusus Agni corpore.

Sempiterna sit beatae Trinitati gloria, Aequa Patri Filioque Par decus Paraclito: Unius Trinique nomen Laudet universitas.

Amen.

Sola digna tu fuisti Du nur warft ber wurd'ge Altar Für des Beltalls Opferlamm, Und als Arche aus bem Schiffbruch Lentst zum Safen du die Belt, Beil das beil'ge Blut dich falbte, Das bem reinsten Leib entquoll.

> Em'ger Lobgefang ertone Der fel'gen Dreifaltigfeit, Bleich dem Bater, gleich dem Sohne, Bleicher Rubm bem Trofter Beift: Des Dreiein'gen Rame rühme Breifend aller Bolfer Mund.

# \$ 45.

## 8) Symnen für die Dfterzeit.

1) Victimae Paschali.

Der Berfaffer Diefes hymnus ift unbefannt. Bie boch Die Rirche ihn von jeher geschätt habe, geht daraus hervor, daß fie ibn in das Mefformular des Ofterfestes aufgenommen bat. Er gebort zu den fogenannten Sequengen, und lautet in lateinischer und deutscher Übersetzung 1) wie folgt:

Victimae Paschali laudes immolent Christiani.

Agnus redemit oves: Christus innocens

Patri reconciliavit peccatores. Mors et vita duello conflixere mirando.

Dux vitae mortuus regnat vivus.

Dic nobis Maria: quid vidisti in via?

Sepulcrum Christi viventis, et gloriam vidi resurgentis:

Opfert dem Ofterlamme, o Chriften, Be= fange des Dantes:

Das Lamm erlofte die Schafe: Chriftus, unschuldig, verfohnte die Gunder bem Bater.

Tod und Leben fampften in munderwür= digem Rampfe.

Der Fürft des Lebens, geftorben, berr= Schet lebendig.

Maria, o rede: Bas fahft du auf bem Beae ?

"Chrifti Grab, bes Lebendigen, und bie Glorie fab ich, des Erftandenen :

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 209.

vestes.

Surrexit Christus, spes mea; praecedet vos in Galilaeam. Scimus Christum surrexisse a mortuis vere:

Tu nobis victor Rex mise-

Amen. Alleluja.

Angelicos testes, sudarium et "Engel ale Beugen erfanut' ich, bas Schweißtuch und bie Gemande:

"Erstanden ift Chriftus, mein Leben; voran euch geht er nach Galilaa." Bir miffen, daß Chriftus erftand aus bes Todes Armen:

D wolle bich unfer, o Sieger, Ronig! erbarmen.

Umen. Alleluja.

2) Ad regias Agni dapes.

Diefer Symnus, welcher ben beiligen Ambrofins jum Berfaffer bat, und in die Besper des Officium divinum fur die öfterliche Zeit aufgenommen ift, nimmt feinen Ausgang von dem judischen Ofterlamme, dem Borbilde des Opfertodes Jesu Chrifti, befdreibt dann deffen Sieg über den Tod und Solle und mahnt jum Schluffe die Gläubigen, mit dem Berrn ein fittliches Auferftebungofeft zu feiern. Auf biblifcher Grundlage fich bewegend, offenbart unfer Symnus einen erhabnen Schwung der Phantafie. Er lautet wie folgt 1):

Ad regias Agni dapes Stolis amicti candidis, Post transitum maris rubri Christo canamus Principi.

Divina cujus charitas Sacrum propinat sanguinem, Almique membra corporis Amor sacerdos immolat.

Sparsum cruorem postibus Vastator horret Angelus: Fugitque divisum mare: Merguntur hostes fluctibus.

Jam Pascha nostrum Christus est, Paschalis idem Victima, Et pura puris mentibus Sinceritatis azyma.

Da wir dem Mabl des Lamm's uns nab'n, Mit weißen Rleibern angethan, Schall' Chr' und Preis ihm, ber regiert, Der uns burch's rothe Meer geführt:

Der priefterlich, voll Liebesgluth, Darbringt für uns fein theures Blut, Und feinen Leib gebenedeit Bum beil'gen Liebesopfer weiht.

Sieh', ber Burgengel flieht entfest Bom Blute, bas die Pfoften nest: Es theilt und icheibet fich bas Meer, Die Mlut verschlingt ber Feinde Beer.

Uns ward jum Ofterlamm ber Berr, Und auch jum Ofteropfer er: Er, für die Bergen treu und rein, Bum ungefau'rten Brod allein.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 49.

O vera coeli Victima, Subjecta cui sunt tartara, Soluta mortis vincula, Recepta vitae praemia.

Victor subactis inferis Trophaea Christus explicat, Coeloque aperto, subditum Regem tenebrarum trahit.

Et sis perenne mentibus Paschale Jesu gaudium: A morte dira criminum Vitae renatos libera.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In sempiterna saecula.

Amen.

D wahres Opfer Jesu Christ,
Dem unterthan die Hölle ist:
Der aus des Todes Banden sich
Aufschwang zum Leben mächtiglich:

Def Urm ber bolle Trop bezwingt, Der hoch sein Siegesbanner schwingt: Den himmel öffnend, schlägt mit Macht In Fesseln er ben Fürst ber Nacht.

Daß fich bie herzen ewig dein Und deiner Ofterwonnen freu'n, Schent' une, vom Sundentod befreit, Bu leben, herr, in dir erneut.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Bon nun an bis in Ewigfeit.

Umen.

#### 3) Rex sempiterne coelitum.

Ebenfalls dem heiligen Ambrofins angehörig, schildert dieser Hymnus im Eingang die erhabene Würde des Erlösers, dessen Menschwerdung, besingt sodann die Auferstehung Christi, unsere eigene in der Taufe, und fordert zum Schlusse zu heiliger Freude über den Sieg des Herrn und zu einem himmlischen Leben auf. Er ist in die Matutin der Ofterzeit aufgenommen, und lautet 1) also:

Rex sempiterne Coelitum, Rerum Creator omnium, Aequalis ante saecula Semper Parenti Filius.

Nascente qui mundo Faber Imaginem vultus tui Tradens Adamo, nobilem Limo jugasti spiritum. Der Engel König, Jesu Chrift, Der du des Weltalls Schöpfer bift, Du, gleichen Besens vor der Zeit, Des Baters Sohn, von Ewigkeit.

Der du, der Schöpfung Zier und Kron', Saft Adams Leib aus Erdenthon Geformt, und haft in ihn gehüllt Den edlen Geift, dein Chenbild:

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Anhang I. S. 417,

Cum livor et fraus daemonis Foedasset humanum genus, Tu carne amictus, perditam Formam reformas Artifex.

Qui natus olim e Virgine, Nunc e sepulchro nasceris, Tecumque nos a mortuis, Jubes sepultos surgere.

Qui Pastor aeternus gregem Aqua lavas Baptismatis: Haec est lavacrum mentium: Haec est sepulchrum criminum.

Nobis diu, qui debitae Redemptor affixus Cruci, Nostrae dedisti prodigus Pretium salutis sanguinem.

Ut sis perenne mentibus Paschale Jesu gaudium: A morte dira criminum Vitae renatos libera.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In sempiterna saecula.

Amen.

Du, als der Menich durch Satans Trug Berfallen war der Sünde Fluch, Gabst, Fleisch geworden, ihm das heil Berlor'ner Burbe neu zu Theil.

Du, ben der Jungfrau Leib umschloß, Erschwingst dich aus des Grabes Schoos: Billft, daß mit dir, durch deine Macht, Bir aufersteh'n aus Grabes Nacht.

Du, ew'ger hirte, waschst voll hulb Uns in der Taufe flar von Schuld: Sie ist der Seelen Rein'gungsbad, Das Grab der Sünd' und Missethat.

Für unfre Schuld, o Gottes Lamm, Starbst du voll huld am Rreuzesstamm: Du, uns zum Leben zu erneu'n, Gabst hin bein theures Blut so rein.

Daß deiner Ofterwonnen fich Die Bergen freu'n beständiglich, Gib, daß, vom Sundentod befreit, Wir leben, herr, in dir ernent.

Preis sei dem Bater, unserm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Trost verleiht, Bon nun an bis in Ewigkeit.

Amen.

4) Aurora coelum purpurat.

Auch dieser Hymnus hat den heiligen Ambrofius zum Berfasser. Er übertrifft die vorausgegangenen an Umfang, wie an Tiese der Gefühle, und ist ein bewundernswürdiger Preissgesang der Auserstehung. Die Kirche hat einen Theil davon den Laudes der Osterzeit (Str. 1—4), einen andern (Str. 5—8.11) der Besper des Commune Apostolorum paschali tempore und den dritten (Str. 9 bis zum Ende) den Laudes ebendaselbst einges

fügt. Seine Übersetzung entnehmen wir der Schloffer'schen Sammlung. 1) Er lautet alfo:

Aurora coelum purpurat, Aether resultat laudibus, Mundus triumphans jubilat, Horrens avernus infremit.

Rex ille dum fortissimus De mortis inferno specu Patrum senatum liberum

Cujus sepulchrum plurimo Custode signabat lapis, Victor triumphat, et suo Mortem sepulchro funerat.

Educit ad vitae jubar.

Sat funeri, sat lacrymis, Sat est datum doloribus:

Surrexit extinctor necis, Clamat corruscans Angelus.

Tristes erant Apostoli De Christi acerbo funere, Quem morte crudelissima Servi necarant impii.

Sermone verax Angelus Mulieribus praedixerat: Mox ore Christus gaudium Gregi feret fidelium.

Ad anxios Apostolos Currunt statim dum nuntiae, Illae micantis obvia Christi tenent vestigia. Der himmel glüht im Morgenduft, Triumphgesang durchhallt die Luft, Frohlockend jaucht das Erdenrund, Die hölle bebt im finstern Schlund.

Der Siegesfürst, der herr der Macht, Führt aus des Abgrunds Todesnacht, D'rin harrend sie gesesselt war, Befreit an's Licht der Bäter Schaar.

Sein Grab verschließt ein schwerer Stein, Der Bächter viele hüten sein: Doch triumphirend fiegt der held, Deß Tod des Todes Macht gefällt.

Bersieget Thränen, Senfzer schweigt, Des Grabes Gran'n, der Schmerz entfleucht:

Er, der den Tod befiegt, erstand: Der Engel ruft's, im Lichtgewand.

Durchdrungen war von bitterm Schmerz Bon Chrifti Tod ber Junger Berg, Den graufamlich, in frevlem Muth, Gewurgt hat frecher Knechte Buth.

Den heil'gen Frau'n, in früher Stund', Erscholl das Bort aus Engels Mund: Bald zeigt der herr von Angesicht Sich seinen Glanb'gen, zaget nicht.

Schnell flieh'n fie zu den Eilfen fort, Bu kund'gen das vernomm'ne Bort: Da, auf dem Wege, schimmernd seh'n Sie sich den Herrn entgegengeh'n.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 46.

Galilaeae ad alta montium

Se conferunt Apostoli,

Jesuque, voti compotes,

Almo beantur lumine.

Paschale mundo gaudium Sol nuntiat formosior, Cum luce fulgentem nova Jesum vident Apostoli.

In carne Christi vulnera Micare tanquam sidera Mirantur, et quidquid vident, Testes fideles praedicant.

Rex Christe clementissime, Tu corda nostra posside: Ut linga grates debitas Tuo rependat nomini.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito In sempiterna saecula.

Amen.

Nach Galilaa's Bergen zieh'n D'rauf die Apostel eilig hin: Wo sie, umstrahlt von hehrem Licht, Den heiland schau'n von Angesicht.

In Ofterwonnen jauchst die Welt, Bon icon'rer Sonne Glanz erhellt, Ale lichtverklärt fich offenbar Der herr macht ber Apostel Schaar.

Der Bunben Mal' am Leibe fein, Gleich Sternen, geben hellen Schein: Es frannt die Schaar, und boch entgudt Bezengen fie, mas fie erblidt.

D Chrifte, herr voll Gütigfeit, In unfern herzen herrsch' allzeit: Daß wir, in dir erneut und rein, Dir ein erneutes Leben weih'n.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Bon nun an bis in Ewigkeit.

Umen.

§ 46.

## 9) Symnen auf die Simmelfahrt Chrifti.

1) Salutis humanae sator. Berfasser dieses Hymnus ist der heilige Ambrosius. Nachdem er die Liebe des Herrn, die sich in dessen Tode gegen die Menschheit kundgegeben, geschildert, bestingt er dessen Sieg über den Tod und die Himmelsahrt, sleht zum Schlusse um Erbarmen, sowie um die Gnade, dereinst sein Angesicht im Himmel zu schauen, und damit dies geschehen könne, um seinen Schutz während der irdischen Pilgersahrt. Die Kirche singt ihn in der Besper und den Laudes des Himmels

Übersetzung 1) lautet er alfo:

fahrtsfestes und deffen Oftav. In der Ursprache und in deutscher

Salutis humanae Sator, Jesu, voluptas cordium, Orbis redempti Conditor, Et casta lux amantium.

Der bu ber Menschbeit Beiland bift, Der Bergen Bonne, Jefu Chrift, Du Schöpfer ber erlösten Belt, Def Licht ber Seelen Racht erhellt.

Qua victus es clementia, Ut nostra ferres crimina? Mortem subires innocens, A morte nos ut tolleres?

Bie gwang bich beine But' und Buld, Auf dich zu nehmen unfre Schuld? Schuldlos zu tragen Tod und Bein, Bom Tod und Gunder gu befrei'n?

Perrumpis infernum chaos: Vinctis catenas detrahis: Victor triumpho nobili Ad dexteram Patris sedes.

Du brichft der Solle Thor entzwei, Machit, die in Banden liegen, frei, Schwingft nach vollbrachtem Siegeslauf, Dich zu bes Baters Rechten auf.

Te cogat indulgentia, Ut damna nostra sarcias, Tuique vultus compotes Dites beato lumine.

Du, unfer Beil, erbarme bich, Beil' unfre Schaben milbiglich; Silf uns, bid, herr, von Angeficht Bu ichau'n in beinem fel'gen Licht.

Tu dux ad astra, et semita, Sis meta nostris cordibus, Sis lacrymarum gaudium, Sis dulce vitae praemium.

Gei Beg uns auf ber himmelsbahn, Sei Biel bes Beg's und führ' uns an; Sei unfrer Thranen Bonne du, Sei unfer Lohn, und em'ge Rub.

2) Aeterne rex altissime. Der Berfaffer Diefes hymnus ift unbefannt, gehört aber mahrscheinlich in die Zeit vom sechsten bis zum neunten Sahrhunderte. Der Symnus felbst ift ein begeifterter Lobgefang auf die Simmelfahrt Chrifti, wodurch der Beiland fich gur Rechten des Baters gefest, um dort die Guldigung des Weltalls zu empfangen, und von dort aus die erlöste Menschheit zu regieren. Am Ende löst fich derselbe in ein Bitt= gebet auf, das um die Gnade der Gundenvergebung, um die Rraft auf dem Lebenswege zum Simmel, um ein gnädiges Gericht

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 35. Fluck, Liturgit. II.

und Aufnahme in den Himmel fleht. Er bildet einen Beftands theil der Matutin des Himmelfahrtsfestes, und lautet lateinisch und deutsch also 1):

Aeterne Rex altissime, Redemptor et fidelium, Cui mors perempto detulit Summae triumphum gloriae.

Ascendis orbes siderum, Quo te vocabat coelitus Collata, non humanitus

Rerum potestas omnium:

Ut trina rerum machina, Coelestium, terrestrium, Et infernorum condita, Flectat genu jam subdita.

Tremunt videntes Angeli Versam vicem mortalium: Peccat caro, mundat caro,

Regnat Deus Dei caro.

Sis ipse nostrum gaudium, Manens olympo praemium, Mundi regis qui fabricam, Mundana vincens gaudia.

Hinc te precantes quaesumus, Ignosce culpis omnibus, Et corda sursum subleva Ad te superna gratia.

Ut cum repente coeperis Clarere nube Judicis, Poenas repellas debitas, Reddas coronas perditas. D König, Gott von Ewigkeit, Der du die Glanb'gen hast befreit, Als siegreich mit dem Tod du rangst, Und triumphirend dich erschwangst.

Du fährst hinan zum Sternengelt, Wo beinen Thron dir hat bestellt Der Bater, ber zu eigen dir Gab alle Dinge für und für:

Daß der dreifält'ge Beltbau sich, Dir huld'gend, beuge ewiglich, Bas himmlisch und was irdisch ift, Und was der Hölle Schlund verschließt.

Der Engel Chöre zitternd seh'n Der Menschheit Wiederausersteh'n: Fleisch sühnt des Fleisches Schuld, das Wort, Das Fleisch ward, herrschet fort und fort.

Du unfre Wonne, Gottes Sohn, Im himmel unfer ew'ger Lohn, Du senkst die West mit starter hand: Lehr' uns verschmäh'n der Erde Tand.

Wir fleh'n zu bir, erbarme bich, Seil' unfre Schaden milbiglich: Erleucht' uns auf des heiles Bahn, Beuch unfre herzen himmelan.

Daß, wenn du einst in hellem Licht Auf Wolfen sigest jum Gericht, Du unfre Schuld uns wollst verzeih'n, Und sel'ger Wonnen Lohn verleih'n.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 114. 115.

#### 227

Qui victor in coelum redis, Cum Patre, et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Jesu, tibi sit gloria, Dir, Jefu, ben ber Beltfreis ehrt, Der fiegreich beim gen himmel febrt, Dir, Bater, Trofter, bir geweiht Sei Rubm und Breis in Ewigfeit.

\$ 47.

#### 10) Pfingft-Symnen.

1) Die Sequeng: Veni, sancte Spiritus. Sie mird dem beiligen Robert, König von Frankreich († 1031), zugeschrieben, und ift ein Lobgefang auf den beiligen Geift, voll munderbarer Salbung, und von dem erhabenften Schwunge. In findlich ruhrender Beije beschreibt fie die Birfungen des heiligen Beiftes, und fleht mit Inbrunft feine Gaben auf die Glaubigen berab. Benn auch die Übersetzung, 1) die wir fogleich geben werden, nicht ungelungen genannt werden fann, so wird man doch nicht in Abrede ftellen wollen, daß fie binter dem Driginal weit gurud= bleibt. Jene bundige Rurge, jenes gartliche Fleben, jene beilige Begeisterung läßt fich eben nicht gang getren wiedergeben.

Veni, sancte Spiritus, Et emitte coelitus Lucis tuae radium!

Veni Pater pauperum, Veni dator munerum, Veni lumen cordium!

Consolator optime, Dulcis hospes animae, Dulce refrigerium!

In labore requies, In aestu temperies, In fletu solatium!

Romm berab, o beil'ger Beift, Beug ben Strahl, ber bir entfleußt, In der Deinen Bergen ein.

Bater, bor' ber Armen Schrei'n, Romm, une Gaben zu verleib'n, Romm, ber Geelen lichter Schein.

Unfre Troftung, unfre Raft, Du, der Geelen füßer Baft, Guge Labung, zeuch berein.

Du in Arbeit unfre Rub, In der Sige Rühlung du, Silf und Troft in aller Bein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 125.

O lux beatissima, Reple cordis intima Tuorum fidelium!

Sine tuo numine Nihil est in homine, Nihil est innoxium.

Lava quod est sordidum, Riga quod est aridum, Sana quod est saucium!

Flecte quod est rigidum, Fove quod est frigidum, Rege quod est devium!

Da tuis fidelibus In te confidentibus Sacrum septenarium!

Da virtutis meritum,
Da salutis exitum,
Da perenne gaudium!
Amen.

Seil'ger Lichtquell, fel'ge Luft,
Fülle beiner Glänb'gen Bruft
Mit bem Licht ber Gnaben bein.

Dhne beiner Gottheit Strahl Rann im Menschen nichts zumal, Richts von Gunde ledig fein.

Bas beflectt ist, wasche rein, Bas verweltt ist, woll' erneu'n, Und den Bunden heilung leib'n.

Mache weich, was fprod und hart, Barme, was von Frost erstarrt, Führ' auf sichern Pfad uns ein.

Gib, Herr, deiner Glänb'gen Schaar, Die auf dich vertrauet gar, Deiner Gaben Siebenschein.

Woll' der Tugend Lohn verleih'n, Laß das Ende felig fein, Dort uns ewig dein zu freu'n.

Umen.

2) Veni, Creator Spiritus. Neben dem Te Deum kommt dieser Hymnus in der Liturgie am häusigsten vor. Nicht nur hat die Kirche ihn in die kanonischen Horen, in die Besper und die Terz des Pfingstestes und seiner Oktav, aufgenommen, sondern sie singt ihn auch bei vielen andern Gelegenheiten, z. B. bei der Spendung der Firmung, bei der Priester- und Bischossweihe, und bei allen andern Gelegenheiten, wo man der Erleuchstung des heiligen Geistes ganz besonders bedarf. Als Berkasser desselben wird Karl der Große genannt. In deutscher überssetzung 1) lautet er also:

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 104.

Veni, Creator Spiritus, Mentes tuorum visita, Imple superna gratia, Quae tu creasti pectora.

Qui diceris Paraclitus, Altissimi donum Dei, Fons vivus, ignis, charitas, Et spiritalis unctio.

Tu septiformis munere, Digitus paternae dexterae, Tu rite promissum Patris, Sermone ditans guttura.

Accende lumen sensibus: Infunde amorem cordibus: Infirma nostri corporis Virtute firmans perpeti.

Hostem repelle longius,
Pacemque dones protinus:
Ductore sic te praevio
Vitemus omne noxium.

Per te sciamus da Patrem, Noscamus atque Filium: Teque utriusque Spiritum Credamus omni tempore.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Komm, Schöpfer Geift, fehr' in uns ein, Der Deinen herzen harren bein: Full' an mit lichter Gnaden Strahl Die Seelen, die du schufft, zumal.

Dich preisen wir, o Tröfter werth, Dich, den uns Gottes Suld bescheert, Lebend'ger Born, Fen'r, Liebe, dich, Und Geiftessalbung fraftiglich.

Du fiebenfält'ger Gaben Pfand, Du Finger an des Baters hand, Bon Gott verheiß'ner Gnadenhort, Du schenkst der Zunge Flammenwort.

Die Sinn' erlencht' mit lichtem Schein, Geng Lieb' in unfre herzen ein: Bann unfer muber Leib erschlafft, Start' uns mit beiner ew'gen Kraft.

Des Feindes Grimm ichend,' von uns weit, Und ichent' uns Fried' in aller Zeit: D leit' uns stets auf rechtem Pfad, Und ichng' uns, wann Gefahr uns nabt!

Den Bater auf bem ew'gen Thron Lehr' uns erkennen, und ben Gohn: Geift, ber aus beiben ftromt, an bich Glaub' unfer Berg beständiglich.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Trost verleiht, Dem heil'gen Geist in Ewigkeit.

Umen.

3) Jam Christus astra ascenderat. Ein Werf des heiligen Ambrosius, besingt dieser Lobgesang die wunderbaren Umsttände, unter welchen die Herabkunft des heiligen Geistes nach dem Berichte der Apostelgeschichte stattsand. Die Kirche hat ihm

eine Stelle in der Matutin des Festofstziums angewiesen. Er lautet lateinisch und deutsch 1) also:

Jam Christus astra ascenderat, Reversus unde venerat, Patris fruendum munere Sanctum daturus Spiritum. Gen himmel aufgefahren schon, Boher er fam, war Gottes Sohn: Da, durch des Baters huld bescheert, Sandt' er den Geift, den Tröster werth.

Solemnis urgebat dies, Quo mystico septemplici Orbis volutus septies, Signat beata tempora.

Es brach heran ber hehre Tag, Da, dunkler Deutung, fiebenfach Das Licht war fiebenmal gekehrt, Das fel'ger Zeiten Nah'n bewährt.

Cum lucis hora tertia Repente mundus intonat, Apostolis orantibus Deum venire nuntiat. Sieh, um die britte Stund' erhebt Sich plöglich, haß bas-haus erbebt, Ein Brausen, fündend Gottes Nah'n Den betenden Avosteln an.

De Patris ergo lumine Decorus ignis almus est, Qui fida Christi pectora Calore Verbi compleat.

Dem Licht bes Baters wunderbar Entströmt das Feu'r, das hell und flar Gerab auf Christi Jünger finkt, Sie mit des Wortes Glut durchbringt.

Impleta gaudent viscera, Afflata sancto Spiritu, Vocesque diversas sonant, Fantur Dei magnalia. Der Bergen lauter Jubel preift, Entflammet von dem beil'gen Geift, In fremden Jungen, hoch erfreut, Des Gerren Macht und herrlichkeit.

Notique cunctis Gentibus Graecis, Latinis, Barbaris, Simulque demirantibus, Linguis loquuntur omnium.

Die allen Bölfern find befannt, Ans Affen, Rom und Griechenland, Sie sprechen — Staunen faßt die Schaar — In allen Sprachen wunderbar.

Judaea tunc incredula, Vesana torvo Spiritu, Madere musto sobrios Christi fideles increpat.

Ungläub'ges Judenvolf, erfüllt Bon wildem Grimme, rast, und schilt Die Glänb'gen Christi, meint, es sei'n Die Jünger voll von sugem Wein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 36 und 37.

Sed editis miraculis Occurrit, et docet Petrus, Falsum profari perfidos, Joële teste comprobans.

Deo Patri sit gloria, Et Fiko, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Doch Petrus tritt hervor, bewährt Durch Bunderzeichen, und belehrt Die Schaar, falich fei ber Juden Bort, Bas er burch Joël zeigt fofort.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tob, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Dem heil'gen Geift, in Ewigkeit.

Umen.

4) Beata nobis gaudia. Dieser Hymnus, den die Kirche den Laudes einverleibt hat, ist eines der wenigen Überbleibsel, die wir noch von dem heiligen Hilarius, Bischof von Poitiers († 308), besitzen. Man sieht daraus, welch' hohes Dichtertalent diesem Heiligen eigen war. Der Hymnus beschreibt in sehr anziehender Weise die wunderbare Herabsunft des heiligen Geistes auf die Apostel, dessen Wirfungen in diesen, und löst sich am Schlusse in ein Bittgebet auf, das auf uns die Gaben des heisligen Geistes herabsleht. Er lautet also:

Beata nobis gaudia Anni reduxit orbita, Cum Spiritus Paraclitus Illapsus est Apostolis.

Ignis vibrante lumine Linguae figuram detulit, Verbis ut essent proflui, Et charitate fervidi.

Linguis loquuntur omnium: Turbae pavent Gentilium: Musto madere deputant Quos Spiritus repleverat.

Patrata sunt haec mystice, Paschae peracto tempore, Sacro dierum circulo, Quo lege fit remissio. Blüdfel'ge Wonnen, hoch und hehr, Bringt uns des Tages Wiederkehr, Da fich ergoffen wunderbar Der Geift auf der Apostel Schaar.

Die Flamme, die hernieder wallt, Beigt, Fenerzungen gleich gestalt't, Daß start sei ihrer Rede Flut, Und brunftig ihrer Liebe Glut.

In allen Sprachen tont ihr Wort, Es staunt der Bolter Schaar sofort: Berauscht von füßem Beine schilt Man sie, die Gottes Geift erfüllt.

Bollbracht ward Solches wunderbar, Als das Passah vollendet war, Und jener heil'gen Tage Zeit, Da Nachlaß das Geset gebent. Te nunc, Deus piissime, Vultu precamur cernuo, Illapsa nobis coelitus Largire dona Spiritus.

Dudum sacrata pectora Tua repleti gratia: Dimitte nostra crimina, Et da quieta tempora.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Sieh, herr, aus beinen fel'gen hoh'n Boll huld auf unfrer Demuth Fleh'n; Ergieß' auf uns vom himmelsbom Der Geistesgaben Gnadenstrom.

Du haft die herzen dir geweiht, Mit Gnad' erfüllt und Freudigkeit: Tilg' unfre Schuld auch mildiglich, Und schenk' und Friede gnädiglich.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Graf und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Dem heil'gen Geift in Ewigkeit. 1)

§ 48.

### 11) Dreifaltigfeits - Symnen.

Für das Fest der heiligen Dreifaltigseit (sest. ss. Trinitatis) enthält das römische Brevier drei Hymnen, nämlich für die Besper: Jam sol recedit igneus; für die Matutin: Summae Parens clementiae, und für die Laudes: Tu Trinitatis Unitas. Sie sind Bestandtheile des ambrostanischen Symnus: O lux, beata Trinitas, 2) eines Lob= und Bittgesangs auf das Geheimnis der Trinität vom höchsten Schwunge. Jeder dieser Theile besteht aus zwei Strophen mit dem dozologischen Schlusverse. Sie sauten also:

(Besper.)

Jam sol recedit igneus, Tu lux perennis Unitas, Nostris, beata Trinitas, Infunde amorem cordibus.

Du ew'ger Lichtquell, Einigkeit, Sochheiligste Dreifaltigkeit, Schon weicht der Sonne Flammenschein, Genß Licht in unfre herzen ein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 3 und 4.

<sup>2)</sup> Die vollständige übersetzung dieses hymnus f. bei Schloffer, a. a. D. S. 59 und 60.

Te mane laudum carmine, Te deprecamur vespere: Digneris, ut te supplices Laudemus inter Coelites. Dich fleh'n wir, wann der Morgen graut, Dich, wann der Abend niederthaut: Schent' uns, mit deiner Sel'gen Schaar, Dein Lob zu preisen immerdar.

#### (Matutin.)

Summae Parens clementiae, Mundi regis qui machinam, Unius et substantiae, Trinusque personis Deus: D Bater, herr voll Gutigkeit, Der mächtig aller Welt gebent, In beines Wesens Einigkeit Dreieinig, Gott, in Ewigkeit:

Da dexteram surgentibus, Exurgat ut mens sobria, Flagrans et in laudem Dei, Grates rependat debitas. Reich' uns Erwachenden die hand, Rein sei das herz, flar der Berstand, Daß brünstig wir, zur Ehre dein, Dir würd'ge Dankgefänge weih'n.

#### (Laudes.)

Tu Trinitatis Unitas, Orbem potenter quae regis, Attende laudis canticum, Quod excubantes psallimus. Du, Einheit der Dreifaltigkeit, Die mächtig aller Welt gebeut, Dich preisen wir inbrunftiglich: Nimm an dies Loblied gnädiglich.

Ortus refulget lucifer, Praeitque solem nuntius: Cadunt tenebrae noctium: Lux sancta nos illuminet. Der Morgenstern erglänzt mit Macht, Dem Lichte weicht die dunkle Nacht: Er fundet uns der Sonne Nah'n; Dein heil'ges Licht gund' in uns an.

Deo Patri sit gloria,
Ejusque soli Filio,
Cum Spiritu Paraclito,
Nunc et per omne saeculum.
Amen.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit. 1) Amen.

Außer diesem durch sein hohes Alterthum, wie durch die Schönheit feines Inhaltes und seiner Form ausgezeichneten, laffen

wir einen Preis- und Bittgefang auf die heilige Dreifaltigkeit aus neuerer Zeit hier folgen, der hauptfächlich wegen seiner volks-

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 18. 14, 16.

thumlichen Melodie fehr beliebt ift und eine weite Berbreitung gefunden hat. Es ift folgender 1):

Gott Bater, set gepriesen Auf deinem höchsten Thron, Und Ehre werd' erwiesen Dir, eingeborner Sohn. Heiligste Dreifaltigkeit, Ungertheilte Einigkeit, Jung und Alt, Groß und Klein, Preiset Alle insgemein.

Auch fei von uns geehret Du, Geist ber heiligkeit: Der alle Bahrheit lehret, Und uns mit Troft erfreut. Beiligfte u. f. w.

Bereine beine Rinder In Glaubenseinigkeit: Bekehr' zu dir die Sünder Zum heil der Chriftenheit. heiligfte n. f. w.

Beglüde ben Regenten Durch beine milbe hand, Und lag burch sein Berwenden Stets blüh'n das Baterland. heiligfte u. f. w.

D fchenke uns ben Frieden, Den Niemand geben fann: Es bete dich hienieden Die Rirche ruhig an. heiligste u. f. w. Bend' ab des Kriegs Gefahren: Berbrich des Feindes Schwert, Und halt', uns zu bewahren, Uns deines Schutzes werth. Heiligste Dreifaltigkeit, Unzertheilte Einigkeit, Jung und Alt, Groß und Klein, Preifet Alle insgemein.

Beschirm' in unsern Tagen Uns alle väterlich; Entferne Pest und Plagen, O herr, wir bitten bich. Heiligste u. s. w.

Auf unfer frommes Bitten Gib uns das täglich Brod, Und fern von unfern hütten Sei Brand und hungersnoth. Heiligste u. s. w.

Auf unfrer letten Reife, In unfrer Todesnoth, Reich' uns zur Seelenspeise Das wahre himmelsbrod. Heiligste u. s. w.

Dort führe uns zusammen In deine Engel Schaar: Ber dies begehrt, sprech' Amen: Dies Alles werde wahr. Heiligste u. s. w.

<sup>1)</sup> Mainzer Gefangbuch. Rene Auft. S. 495 und 496.

#### § 49.

#### 12) Frohnleichnams - Symnen.

Das Fest des heiligen Frohnleichnams, dessen Entstehung in das dreizehnte Jahrhundert fällt, verdankt seine herrlichen Lobgessänge dem heiligen Thom as von Aquin, der mit der Abfassung eines Offiziums für dasselbe von Papst Urban beaustragt wurde. Sie zählen ohnstreitig zu dem Erhabensten, was die Kirche von heiliger Poesse aufzuweisen hat. In ihnen muß man ebensosehr die Bestimmtheit des katholischen Dogmas, als die hohe Besgeisterung für das Geheimniß der Liebe bewundern. Diese Hymnen sind:

1) Die Sequeng:
Lauda, Sion, Salvatorem.
Sie lautet mit ihrer deutschen Übersetzung 1):

Lauda, Sion, Salvatorem,
Lauda ducem et pastorem,
In hymnis et canticis:
Quantum potes, tantum aude,
Quia major omni laude,
Nec laudare sufficis.

Laudis thema specialis,
Panis vivus et vitalis,
Hodie proponitur:
Quem in sacrae mensa coenae
Turbae fratrum duodenae
Datum non ambigitur.

Sit laus plena, sit sonora, Sit jucunda, sit decora Mentis jubilatio: Dies enim solemnis agitur, In qua mensae prima recolitur Hujus institutio. Preif', o Sion, beinen Führer, Deinen hirten und Regierer, Mit Gebet und Lobgesang: Bas du fanuft, bas laß erklingen, Denn ihn würdig zu besingen, If zu schwach bes Liedes Klang.

Sente laß dein Lob vor Men Bu des Brodes Ruhm erschassen, Belches lebt und Leben beut: Das beim heil'gen Mahl, im Kreise Seiner Jünger, hat zur Speise Selbst der heisand eingeweiht.

Jauchzend ton', in fugen Rlangen Schnell' empor, in Lobgefangen, Inbel, ber bas herz entzucht: Denn bies Feft ift ausersehen, Die Einsetzung zu begehen Jenes Mabls, das uns erquicht.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 171 ff.

In hac mensa novi Regis
Novum Pascha novae legis
Phase vetus terminat:
Vetustatem novitas,
Umbram fugit veritas,
Noctem lux eliminat.

Quod in coena Christus gessit, Faciendum hoc expressit In sui memoriam: Docti sacris institutis, Panem, vinum in salutis Consecramus hostiam.

Dogma datur Christianis,
Quod in carnem transit panis,
Et vinum in sanguinem:
Quod non capis, quod non vides,
Animosa firmat fides,
Praeter rerum ordinem.

Sub diversis speciebus,
Signis tantum, et non rebus,
Latent res eximiae:
Caro cibus, sanguis potus,
Manet tamen Christus totus
Sub utraque specie.

A sumente non concisus, Non confractus, non divisus, Integer accipitur: Sumit unus, sumunt mille, Quantum isti, tantum ille; Nec sumptus consumitur.

Sumunt boni, sumunt mali, Sorte tamen inaequali Vitae vel interitus: Mors est malis, vita bonis, Vide paris sumptionis Quam sit dispar exitus. Seht den nenen Gerrn fich weihen, Renes Dfterlamm bes neuen Bunds: das alte Borbild weicht: Altes schwand, das Neue flegt, Schatten vor der Bahrheit Licht, Bor bem Tag das Dunkel fleucht.

Was beim Mable Chriftus borten That, thun, folgsam seinen Worten, Wir zum Denkmal seiner Huld: Beihend, tren des herrn Geheiße, Brod und Wein, geheimer Weise, Zum Sühnopfer unstrer Schuld.

Dies ift unsers Glaubens Lehre, Daß das Brod in Fleisch sich kehre, Und in Christi Blut der Bein: Bagt Berstand, seh'ns nicht die Sinne, Kühner Glaube doch wird's inne, Ungetäuscht vom äußern Schein.

Unter den Gestalten beider Zeichen nur, nicht Wesenheiten, Liegt Hochheiliges verhüllt: Blut Getrante, Fleisch ift Speise, Doch bleibt Christus gleicher Weise Ganz in beiberlei Gebilb.

Dom Empfänger nicht versehret, Nicht gebrochen, nicht zerstöret, Ungetheilt an sich gewährt: Giner — Tausend ihn empfangen, Der erlangt, was die erlangen, Nicht verzehrt ihn, der ihn zehrt.

Gute, Bose ihn genießen, Doch verschieden unter diesen Sind die Loose, — Leben, Tod: Tod den Bosen, Guten Leben, Sieh, ungleiches End' erstreben, Die genießen gleiches Brod. Fracto demum sacramento, Ne vacilles, sed memento, Tantum esse sub fragmento, Quantum toto tegitur.

Nulla rei fit scissura, Signi tantum fit fractura, Qua nec status, nec statura Signati minuitur.

Ecce panis Angelorum, Factus cibus viatorum, Vere panis filiorum, Nec mittendus canibus.

In figuris praesignatur, Cum Isaac immolatur, Agnus Paschae deputatur, Datur Manna patribus,

Bone Pastor, Panis vere, Jesu, nostri miserere, Tu nos pasce, nos tuere, Tu nos bona fac videre In terra viventium.

Tu qui cuncta scis et vales, Qui nos pascis hic mortales, Tuos ibi commensales, Coheredes et sodales Fac sanctorum civium.

Amen.

2) Der Symnus:
Pange lingua gloriosi
Corporis mysterium.

welcher der Besper des Festoffiziums einverleibt ist. Seine worts getreue Übersehung lautet lateinisch und deutsch nach Schlosser \*\*), wie folgt:

1) A. a. D. S. 163.

Sind gebrochen die Gestalten, Banke nicht, woll' fest es halten, So viel sei im Theil enthalten, Als das Gange in sich schloß.

Richt bas Wesen wird zerriffen, Rur bas Zeichen wird zerschlissen, Stand und Maß bleibt, wie wir wissen, Im Bezeichneten gleich groß.

Seht das Brod, das Engel nähret, Pilgern jest zur Koft bescheeret, Behres Brod, dem Rind gewähret, Nicht vor hunde hingestellt.

In Borbildern ift's bedeutet, Wie jum Opfer Isaat schreitet, Jum Passah bas Lamm bereitet Wird, ben Batern Manna fallt.

Wahres Brod, sieh' auf uns Arme, Guter hirte, dich erbarme, Beid' uns, birg in deine Arme Uns, daß wir einft, frei vom harme, heil im Land des Lebens seh'n.

Der du fiehst in Rah' und Beiten, Sier im Todesthal ber Leiben Mild uns weidest, ju den Freuden Deines Mahls woll' uns, jur Seiten Deiner heil'gen, dort erhöh'n.

Umen.

Pange, lingua, gloriosi Corporis mysterium, Sanguinisque pretiosi, Quem in mundi pretium Fructus ventris generosi Rex effudit gentium

Nobis datus, nobis natus
Ex intacta Virgine,
Et in mundo conversatus,
Sparso verbi semine,
Sui moras incolatus
Miro clausit ordine.

In supremae nocte coenae Recumbens cum fratribus, Observata lege plene Cibis in legalibus, Cibum turbae duodenae Se dat suis manibus.

Verbum caro, panem verum Verbo carnem efficit: Fitque sanguis Christi merum: Et si sensus deficit, Ad firmandum cor sincerum Sola fides sufficit.

Tantum ergo Sacramentum Veneremur cernui, Et antiquum documentum Novo cedat ritui: Praestet fides supplementum Sensuum defectui.

Genitori, Genitoque
Laus et jubilatio,
Salus, honor, virtus quoque
Sit et benedictio:
Procedenti ab utroque
Compar sit laudatio.

Amen.

Künd', o Zunge, des verkfärten Frohnleichnams Mysterium; Und des Bluts, des hochbewährten, Das zur Weltentsündigung Gab die Frucht des unversehrten Leibs, der Bölter heil und Ruhm.

Uns geboren, uns gegeben Aus dem Schoos der reinen Magd, Als er in der Belt zu leben Und des Bortes Saat vollbracht, Schloß der Herr sein irdisch Leben Durch ein Werf der Bundermacht.

Bei bem letten Mahl im Kreise Sigend mit ber Brüder Schaar, Als in ber gebotnen Speise Das Gesetz erfüllet war, Reicht zur Speise gleicher Beise Er fich selbst ben 3wölsen bar.

Wort und Fleisch, schafft mit dem Worte Wahres Brod in Fleisch er um: Wein wird Blut fraft seiner Worte: Und, ob auch ber Sinn verstumm', Bu bes treuen herzens horte G'nuat bes Glaubens heiligthum.

Solch' erhab'nes Bundeszeichen Beten wir mit Chrfurcht au: Und ber alte Brauch muß weichen, Da ber nene Brauch begann: Bo die Sinne zagend schweigen, Steigt ber Glaube himmelan.

Preis dem Bater und dem Sohne, Preis und steter Jubessang: Seil und Ehre schall' zum Throne, Lob und Segens Bonnessang: Auch den Geist, in gleichem Tone, Singe unser hochgesang.

Amen.

3) Der Hymnus der Matutin: Sacris solemniis juncta sint gaudia, der mit feiner Übersetzung 1) alfo lautet:

Sacris solemniis juncta sint gaudia, Et ex praecordiis sonent praeconia: Recedant vetera, nova sint

omnia,

Corda, voces et opera.

Noctis recolitur coena novissima. Qua Christus creditur agnum et azyma Dedisse fratribus, juxta legitima

Post agnum typicum, expletis epulis, Corpus Dominicum datum di-

Priscis indulta patribus.

scipulis, Sic totum omnibus, quod totum singulis,

Ejus fatemur manibus.

Dedit fragilibus corporis ferculum,

Dedit et tristibus sanguinis poculum,

Dicens: Accipite quod trado vasculum.

Omnes ex eo bibite.

Beiligen Jubel heifcht heute Die Feft= lichfeit,

Und mit Lobgefang mifche fich Frohlich= feit:

Beich, o Beraltetes, Alles fei gang er= neut,

Befänge, Berte, Bergen auch.

Feiernd begeh'n wir bas nächtige lette Mahl,

Da, wie des alten Bundes Batern ber Berr befahl,

Chriftus das Ofterlamm theilte der Bruder Babl,

Und brach das ungefau'rte Brod.

Als bas vorbildliche Lamm gang genoffen

Siebe, des Berren Leib reichet ber Junger Schaar,

Banglich ben Sammtlichen, ganglich Jed= wedem dar,

Mit feiner eignen Sand ber Berr.

Bur Speife gab er ben Leib ben Be= brechlichen,

Gab jum Getrante fein Blut ben Be= ängsteten,

Sprechend: Den Relch, ben ich reiche, den heiligen, Rehmt bin und trinfet All' baraus.

1) Schloffer, a. a. D. S. 165.

Sic sacrificium istud instituit, Cujus officium committi voluit Solis presbyteris, quibus sic congruit,

Ut sumant et dent ceteris.

Go fest' er jenes bochheilige Dpfer ein, Deffen erhabenen Dienft gu begeh'n allein Den Brieftern er befahl, daß fie Empfan= ger fei'n

Bugleich und Spender auch zumal.

Panis Angelicus fit panis hominum:

Dat panis coelicus figuris terminum:

O res mirabilis, manducat Dominum

Pauper, servus et humilis.

Brod, bas bie Engel nahrt, wird Brod ber Menichen gar,

Und vor dem himmelsbrod weicht der Borbilber Schaar:

Siebe, ben Berrn empfängt gur Speife wunderbar

Der Arme, Ruecht und Riedrige.

Te trina Deitas unaque poscimus,

Sic nos tu visita, sicut te colimus:

Per tuas semitas duc nos quo tendimus,

Ad lucem quam inhabitas. Amen.

Ein' und dreifältige Gottheit, wir fleben did,

Rehr' in uns ein, o Berr, gleichwie wir ehren dich,

Leit' uns auf beinem Pfad bin, wo wir schauen bich

Im beil'gen Lichte, D'rin bu wohnft. Amen.

4) Der Symnus der Laudes: Verbum supernum prodiens, Nec patris linquens dexteram, den Schloffer 1) also verdeutscht hat:

Verbum supernum prodiens, Nec Patris linquens dexteram, Ad opus suum exiens, Venit ad vitae vesperam.

Das Wort, das fam vom himmel ber, Und nicht von Baters Rechten wich, Bu feinem Bert ging aus ber Berr, Dem Lebensabend naht er fich.

In mortem a discipulo Suis tradendus aemulis, Prius in vitae ferculo Se tradidit discipulis.

Eb' von dem Jünger er gum Tob Begeben feinen Feinden mar, Bab er guvor jum Lebensbrod Sich felber feiner Junger Schaar.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 167.

#### 241

Quibus sub bina specie Carnem dedit et sanguinem, Ut duplicis substantiae Totum cibaret hominem.

Se nascens dedit socium, Convescens in edulium, Se moriens in pretium, Se regnans dat in praemium.

O salutaris hostia, Quae coeli pandis ostium: Bella premunt hostilia, Da robur, fer auxilium.

Uni trinoque Domino
Sit sempiterna gloria:
Qui vitam sine termino
Nobis donet in patria.
Amen.

Er reicht in der Gestalten zwei, Bon Fleisch und Blut, den Seinen sich, Den Menschen so, von zweierlei Substanz, ju nabren völliglich.

In der Geburt jum Bruder fich, Im Mahl er fich zur Speise bent, Im Tod zum Kaufpreis minniglich, Bom Thron zum Lohn er fich verleibt.

Beilvolles Opfer, hoch und hehr, Du schließest auf des himmels Thur: Der Feinde Grimm bedrängt uns fehr: Gib Kraft und hilfe für und für.

Lob sei und Chre ewiglich Gott, dem dreieinen herrn, geweiht, Deß huld im himmel mildiglich Und Leben schent' und Seligfeit.

§ 50.

# 13. Symnen auf einige Jefu- Fefte zweiten Ranges.

Es gibt in dem Kirchenjahre außer den bisher angeführten Hauptfesten des Herrn noch einige andere Feste zweiten Ranges, die ebenfalls besondere Hymnen besitzen. Wir haben hier vorzüglich das Fest des Namens (am zweiten Sonntag nach Epiphanie) und jenes der Verklärung (s. transsigurationis, 6. August) Jesu im Auge.

I. Das Fest des Namens Jesu. Die Hymnen desselben sind Theile eines Lobgesanges des heiligen Bernhard von Clairvaux († 1153) auf Jesus Christus: Jesu duleis memoria, dem, was die Zartheit und Lebendigseit der Gefühle, die Schönheit der Darstellung angeht, kaum ein anderes Lied an die Seite gestellt werden dürste. Der große Mystifer schildert darin die Seligseit einer mit Jesus Christus innig verbundenen Seele. Da uns der Naum mangelt, dieses herrliche Erzeugniß der heis

Fluck, Liturgik. II.

ligen Boefie - es enthält 47 Strophen - gang hierhersegen gu fonnen, fo geben wir bier nur jene Strophen wieder, die das römische Brevier enthält, 1) nämlich

### 1) für die Besper:

Jesu dulcis memoria, Dans vera cordi gaudia: Sed super mel et omnia Ejus dulcis praesentia.

Nil canitur suavius, Nil auditur jucundius, Nil cogitatur dulcius, Quam Jesus Dei Filius.

Jesu, spes poenitentibus, Quam pius es petentibus, Quam bonus te quaerentibus! Sed quid invenientibus?

Nec lingua valet dicere, Nec littera exprimere: Expertus potest credere, Quid sit Jesum diligere?

Sis, Jesu, nostrum gaudium, Qui es futurus praemium: Sit nostra in te gloria, Per cuncta semper saecula. Amen.

Jefu, bein fuß Bedachtniß macht, Daß mir bas berg por Freuden lacht: Doch füßer über Alles ift, Bo du, o Jefu, felber bift.

Richts Lieblichers man fingen fann, Nichts Wonnevollers boret man, Richts Gugers ju gebenfen ift, Mls du, Sohn Gottes, Jefu Chrift.

Jefu, Soffnung der Renenden, Bie bold bift bu ben Bittenden, Bie gnadevoll ben Suchenden! 2Bas wirft bu fein den Findenden?

Rein Mund es je aussprechen mag, Die blogen Borte find gu fchwach: Rur wer's erfahren, glaubet's frei, Bie fuß es Jefum lieben fei.

Sei, Jeju, unfre Seligfeit, Du, unfer Lohn in Ewigfeit: Mll' unfer Ruhm, Berr, fei allein, Uns dort einft ewig bein zu freu'n. Mmen.

### 2) Kur die Matutin:

Jesu, Rex admirabilis, Et triumphator nobilis, Totus desiderabilis.

Jefu, du Ronig behr und flar, Du Gieger ftart und wunderbar, Dulcedo ineffabilis, Du unnennbare Gußigfeit, Nach dir verlangt mich alle Beit.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 136 ff.

#### 243

Quando cor nostrum visitas, Tunc lucet ei veritas, Mundi vilescit vanitas, Et intus fervet charitas.

Jesu, dulcedo cordium, Fons vivus, lumen mentium, Excedens omne gaudium, Et omne desiderium.

Jesum omnes agnoscite, Amorem ejus poscite: Jesum ardenter quaerite, Quaerendo inardescite.

Te nostra, Jesu, vox sonet, Nostri te mores exprimant: Te corda nostra diligant, Et nunc, et in perpetuum.

Amen.

Beuchst du in unser Berze ein, So leuchtet ihm ber Bahrheit Schein, All' Eitelkeit fleucht dann bahin, Und innen Liebesflammen glub'n.

Jesu, du herzens Freud' und Wonn', Lebend'ger Brunnquell, Geistessonn', Dir gleichet nichts auf bieser Erd', In dir ift, was man je begehrt.

Jesum erkennet allzumal, Rach seiner Liebe dürstet all, Jesum sucht auf inbrunstiglich, Nach ihm verlanget ewiglich.

Dir, herr, sei unser Mund allzeit, Und unser Bandel dir geweiht: Du unser Seelen Freudigkeit, Sei unser Lieb' in Ewigkeit.

Umen.

### 3) Für die Laudes:

Jesu, decus Angelicum, In aure dulce canticum, In ore mel mirificum, In corde nectar coelicum.

Qui te gustant, esuriunt, Qui bibunt, adhuc sitiunt, Desiderare nesciunt, Nisi Jesum, quem diligunt.

O Jesu mi dulcissime, Spes suspirantis animae! Te quaerunt piae lacrymae, Te clamor mentis intimae.

Mane nobiscum, Domine, Et nos illustra lumine, Pulsa mentis caligine, Mundum reple dulcedine. Jesu, du Bier der Engelschaar, Dem Mund ein Honig wunderbar, Dem Ohr ein wonniger Gesang, Dem herzen sel'ger himmelstrant.

Die von dir effen, hungern noch, Die von dir trinken, durften noch, Doch all ihr Sehnen ewig bist Du, den fie lieben, Jesu Christ.

D Zesu, meine Sußigkeit, Der Seele Troft, die zu dir schreit! Die frommen gahren fließen dir, Des herzens Angstschrei ruft nach dir.

Bleib' bei uns, herr, und weiche nicht, Erleuchte uns mit deinem Licht, Treib' aus der Seele Dunkelheit, Füll' an die Belt mit Süßigkeit.

16 \*

Jesu, flos Matris Virginis, Amor nostrae dulcedinis, Tibi laus, honor nominis, Regnum beatitudinis.

Amen.

Der Jungfrau ewig blüh'nder Sohn,
D Jesu, meine Lieb' und Wonn',
Lob und Anbetung sei geweiht
Dir, und das Reich der Seligkeit.

II. Das Fest der Berklärung Jesu hat zwei Hunnen, von denen der eine: Quicunque Christum quaeritis (für die Besper und Matutin), Prudentius, und der andere: Lux alma Jesu mentium (für die Laudes), dem heiligen Bernhard angeshört. Der erste läßt den Heiland uns in seiner Herrlichkeit auf Tabor schanen, und legt uns die dort von dem Bater ergangene Mahnung, ihn zu hören, an das Herz; der zweite entwirft ein anziehendes Bild von den Wirfungen, welche die Einsehr Jesu in uns hervorbringt. Jener lautet mit deutscher Übersetzung valso:

Quicunque Christum quaeritis, Oculos in altum tollite: Illic licebit visere Signum perennis gloriae.

Illustre quiddam cernimus, Quod nesciat finem pati, Sublime, celsum, interminum, Antiquius coelo et chao.

Hic ille Rex est Gentium, Populique Rex Judaici, Promissus Abrahae patri, Ejusque in aevum semini.

Hunc et Prophetis testibus, Iisdemque signatoribus, Testator, et Pater jubet Audire nos, et credere. Die ihr den herrn sucht mit Begier, Rach oben schauet für und für: Dort seht ihr strahlend, hocherfrent, Den Abglanz ew'ger herrlichkeit.

In lichtem Schimmer zeiget fich, Bas endlos mahret, ewiglich, Erhaben, granzenlos und flar, Bas eh' als Welt und himmel war.

Der Herrscher ist es aller Welt, Der Juda's Königsscepter halt, Der Ubraham verheiß'ne Hort, Und seinem Saamen fort und fort.

Ihn, dem gur Seiten auf den Boh'n Als Beugen beil'ge Seber fteb'n, Bezengt der Bater, beißt uns ichau'n Auf ihn, ihn boren, ihm vertran'n.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 79.

Jesu, tibi sit gloria, Qui te revelas parvulis, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Preis dir, o Jesu, immerdar, Der du dich zeigst der Deinen Schaar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. Amen.

### Der zweite lautet mit beutscher Übersetzung 1):

Lux alma, Jesu, mentium, Dum corda nostra recreas, Culpae fugas caliginem, Et nos reples dulcedine,

Quam lactus est, quem visitas, Consors paternae dexterae, Te dulce lumen patriae, Carnis negatum sensibus.

Splendor paternae gloriae, Incomprehensa Charitas, Nobis amoris copiam Largire per praesentiam.

Jesu, tibi sit gloria, Qui te revelas parvulis, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

D herr, ber Seelen heil'ges Licht, Der herzen Troft und Zuversicht, Du scheuchst ber Sunde Dunkelheit, Und füllst bas herz mit Süßigkeit.

Glücffelig ber, bei bem bu wohnft, Der bu gur Rechten Gottes thronft: D du, ber heimath fußes Licht, Das irb'sche Aug' erfaßt bich nicht.

Abglang bes Baters, hehr und flar, D Liebe, maßlos, wunderbar, Durch beine Einkehr, herr, verleih', Daß reich bas herz an Liebe fei.

Preis dir, v Jesu, immerdar, Der du dich zeigst der Deinen Schaar, Dir, Bater, Trofter, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit. Amen.

\$ 51.

### 14) Marienlieder.

#### 1. Symnen.

Unter den Sterblichen ift Niemand, der in einem engeren Berhältniß zu dem Erlösungswerke ftünde, als die Mutter Jesu, die heilige Jungfrau Maria. Bon Gott erwählt, das Heil der Welt zu gebären, pflegte sie des göttlichen Kindes mit zärtlicher Mutterliebe, war sie Zeugin seines Wirkens, Leidens und Sterbens, und ward um seinetwillen mit dem Schwerte des Schmerzes

<sup>1)</sup> Shloffer, a. a. D. S. 148.

durchbohrt. Sie hat im Geiste das Opfer ihres göttlichen Sohnes mit dargebracht, und umfaßt die Menschheit mit innigster Muttersliebe. Bon dieser überzeugung durchdrungen, hat ihr daher die Kirche von jeher eine tiese Berehrung bewiesen. Bas die menschsliche Sprache an ehrenvollen Titeln auszuweisen hat, das hat sie auf die heilige Jungfrau übertragen. Sie galt als die Königin der triumphirenden Kirche, als die Mutter der Reinigseit, als die Trösterin der Betrübten, als die Justucht der Sünder. Bas Bunder daher, daß auch die religiöse Dichtsunst diesem Ideal reiner Jungfräulichseit und mütterlicher Liebe sich zuwandte, und sie in rührenden Liedern besang? Und in der That gehören die Marienlieder zu dem Erhabensten und Herlichsten, was die christsliche Dichtsunst je zu Tage gefördert hat.

Bur leichteren Übersicht derselben unterscheiden wir die eigentlichen Symnen und die sogenannten Antiphonen, welche die Kirche am Schlusse ihrer Andachten zu fingen pflegt.

Das Offizium der heiligen Jungfrau enthält folgende Symnen:

1) Jener der Besper:

Ave, maris stella.

Der Verfaffer derselben ift unbekannt. Der hymnus selbst jedoch ift sehr alt, und lautet deutsch i) also:

Ave, maris stella, Dei mater alma, Atque semper virgo, Felix coeli porta.

Sumens illud Ave Gabrielis ore, Funda nos in pace, Mutans Hevae nomen.

Solve vincla reis, Profer lumen caecis, Mala nostra pelle, Bona cuncta posce. Meerstern, sei gegrüßet, Hohe Mutter Gottes, Und ewiglich Jungfrau, hehre himmelspforte.

Jenen Gruß entnehmend Aus Gabriels Munde, Friede uns bescheere, Bendend Eva's Name.

Löf' der Schuld'gen Bande, Licht den Blinden sende, übel von uns wende, Jedes heil bereite.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 119.

Monstra te esse matrem, Sumat per te preces, Qui pro nobis natus, Tulit esse tuus.

Virgo singularis, Inter omnes mitis, Nos culpis solutos, Mites fac et castos.

Vitam praesta puram, Iter para tutum, Ut videntes Jesum Semper collaetemur.

Sit laus Deo Patri, Summo Christo decus, Spiritui sancto, Tribus honor unus.

Amen.

Beige bich als Mutter, Durch bich nehm' Gebete Der, für uns geboren, Trug bein Sohn zu werden.

Jungfrau hochverkläret, Und vor Allen milbe, Uns, von Schuld gelöfet, Milbe mach' und reine.

Gib ein heil'ges Leben, Sidern Pfad bescheere, Dag wir, Jesum schauend, Sein' uns ewig freuen.

Preis sei Gott dem Bater, Ruhm dem hohen Sohne, Und dem heil'gen Geiste, Ehre dem Dreieinen.

Umen.

2) Der Hymnus der Matutin und Laudes: Quem terra, pontus, sidera, dessen Versasser Benantius Fortunatus ist. In deutscher übersetzung 1) sautet er:

Quem terra, pontus, sidera Colunt, adorant, praedicant, Trinam regentem machinam, Claustrum Mariae bajulat.

Cui luna, sol et omnia Deserviunt per tempora, Perfusa coeli gratia, Gestant puellae viscera.

Beata mater munere, Cujus supernus artifex, Mundum pugillo continens, Ventris sub arca clausus est. Dem Erde, Meer und Sternenheer Anbetung gibt, und Preis und Chr', Der ben breifält'gen Beltbau lenkt, Liegt in Maria Schrein versenkt.

Dem Sonn', Mond, Alles, was da ift, Bum Dienst fich beugt zu jeder Frift, Den trägt, von Gottes huld erfüllt, Der Leib der Jungfrau rein und mild.

D Gnadenmutter hehr und flar, Die ihren Schöpfer wunderbar, Der mit der hand erfaßt die Welt, Im feuschen Schoos beschlossen halt.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 90.

Beata coeli nuntio, Foecunda sancto Spiritu, Desideratus gentibus Cujus per alvum fusus est. 1)

O gloriosa Virginum, Sublimis inter sidera, Qui te creavit, parvulum Lactente nutris ubere.

Quod Heva tristis abstulit, Tu reddis almo germine: Intrent ut astra flebiles, Coeli recludis cardines.

Tu Regis alti janua, Et aula lucis fulgida: Vitam datam per Virginem, Gentes redemptae, plaudite.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Magd, die der Engel felig preift, Beschattet du vom heil'gen Geift, Bon der, den alles Bolf erharrt, Der Beiland uns geboren mard. 1)

D beil'ge Jungfrau hoch und hehr, Erhöht ob aller Sterne Beer, Der bich erschuf, des himmels Luft, Rährst du als Kind an beiner Bruft.

Du schenkst, was ranbte Eva's Schuld, Uns nen durch beines Kindes hulb: Du rufst uns aus dem Thränenthal, Und schließest auf des himmels Saal.

Du bift bes höchsten Königs Bier, Des himmels Glanz und Gnadenthur: Den uns der Jungfrau Schoos gebar, Preif' ihn, erlöster Bolfer Schaar.

Preis dir, o Jesu, immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. Amen.

3) Der Humus, welcher den Schmerz Maria unter dem Kreuze besingt, in das Meßformular des Festes septem dolorum Mariae als Sequenz, und in das Offizium jenes Tages aufgenommen ist. Man war lange ungewiß, wer der Verfasser dieses unübertrefslichen Liedes sei. Der um die Geschichte der religiösen Poesie des Mittelalters hochverdiente Franzose Dzanam 2) hat jedoch auf das Bestimmteste nachgewiesen, daß das Verdienst der Urheberschaft dem Franzissaner Jakobus de Benedictis,

<sup>1)</sup> Bis hierher wird der hymnus zur Matutin gesungen. Das Folgende: O gloriosa Virginum, O heil'ge Jungfrau hoch und hehr u. s. w., bildet den Hymnus der Landes.

<sup>2)</sup> Poëtes franciscains en Italie au treizième siècle. Paris, 1852.

auch Jakopone de Todi genannt († 1306), gehöre. Wir geben denselben nach der Übersetzung Diepenbrock's 1):

#### (Besper.)

Stabat Mater dolorosa Juxta crucem lacrymosa, Dum pendebat Filius, Cujus animam gementem, Contristatam et dolentem, Pertransivit gladius.

O quam tristis et afflicta, Fuit illa benedicta Mater Unigeniti: Quae moerebat et dolebat, Pia Mater, cum videbat Nati poenas inclyti.

Quis est homo, qui non fleret, Matrem Christi si videret In tanto supplicio? Quis non posset contristari, Christi Matrem contemplari, Dolentem cum Filio?

Pro peccatis suae gentis Vidit Jesum in tormentis, Et flagellis subditum: Vidit suum dulcem Natum, Moriendo desolatum, Dum emisit spiritum.

Eja Mater, fons amoris,
Me sentire vim doloris
Fac, ut tecum lugeam:
Fac, ut ardeat cor meum
In amando Christum Deum,
Ut sibi complaceam.

Stand die Mutter, voller Zähren, Bei dem Krenz, dem leidenschweren, D'ran ihr Sohn verschmachtend hängt; Durch ihr Herz, voll Beh und Trauer, Geht ein Schwert mit Todeöschauer, Benn sie ihres Jammers denkt.

Wie gebengt, ach! wie beklommen Stand die Frömmfte aller Frommen, Stand die Gotterwählte da, Als fie mit zerriff'nem Herzen Ihres Eingebornen Schmerzen, Ihres Sohnes Leiden sab.

Ber ift Mensch, und wird nicht weinen, Sieht er unter solchen Beinen Dort die Mutter Jesu steh'n?
Ber, der sie so wenig liebte,
Ungerührt die Tiesbetrübte
Leibend mit dem Sohn zu seh'n?

Für sein Volk und bessen Schulden Sah sie ihn die Geißel dulden, Ihn empor am Kreuze zieh'n: Sah ihn, trostlos und verlassen, Unter Qual und Kampf erblassen, Und des Lieblings Geist entflieb'n.

Eja Mutter, Quell der Liebe, Daß ich mich mit dir betrübe, Flöße deinen Schmerz mir ein. Laß mich liebend ihn umfangen, Der zum Tod für mich gegangen, Um einst seiner werth zu sein.

<sup>1)</sup> Geiftlicher Blumenftrauß, G. 353.



Sancta Mater, istud agas, Crucifixi fige plagas Cordi meo valide. Tui Nati vulnerati, Tam dignati pro me pati, Poenas mecum divide.

Fac me tecum pie flere, Crucifixo condolere, Donec ego vixero. Juxta crucem tecum stare, Et me tibi sociare In planctu desidero. Drude beines Sohnes Bunden, Bie du fie mit ihm empfunden, So auch mir tief in das Berg. Mich, für den sein Blut geftossen, Rimm jum Leidensmitgenossen, Theile mit mir seinen Schmerg.

Laß mich wahrhaft mit bir weinen, Dir in Schmerz um ihn mich einen, So lang hier mein Leben währt. Unter'm Kreuz mit bir zu stehen, Dort zu theilen deine Wehen, Ift es, was mein herz begehrt.

### (Laudes.)

Virgo virginum praeclara, Mihi jam non sis amara, Fac me tecum plangere. Fac ut portem Christi mortem, Passionis fac consortem, Et plagas recolere.

Fac me plagis vulnerari, Fac me Cruce inebriari, Et cruore Filii, Flammis ne urar succensus, Per te, Virgo, sim defensus In die judicii.

Christe, cum sit hinc exire,
Da per Matrem me venire
Ad palmam victoriae.
Quando corpus morietur,
Fac ut animae donetur
Paradisi gloria.

Amen.

Laß mich, aller Jungfrau'n Krone, Dir vereinigt, beinem Sohne Mitleidvolle Klagen weih'n, Seinen Tod mit ihm ertragen, Seiner Bunden, seiner Plagen, Eingebenf und theilhaft sein.

Rampf und Mühfal fei mein Erbe, Mein Berlangen, bis ich sterbe, Seinem Kreuze zugekehrt: Daß bort einst zu ew'ger Flamme Sein Gericht mich nicht verdamme, Sei bein Beistand mir gewährt.

Silf, daß mich sein Krenz beschütze, Daß sein bitt'rer Tod mir nute, Und mich Gnade ftart' im Streit; Gilt dem Leib es, einst zu fterben, hilf dann meiner Seel' erwerben Dort des himmels herrlichkeit.

Umen.

Außer den bisher aufgezählten Marienliedern find eine große Anzahl anderer aus älterer und neuerer Zeit im liturgischen Gebrauche. Es gibt faum einen chriftlichen Dichter, der nicht sein, wenn auch noch so schwaches Scherflein zur Verherrlichung Mariens beigetragen hätte. Darum ist der Reichthum an Marienliedern wahrhaft unermeßlich. Wenn es daher auch unmöglich ift, alle aufzuzählen, so mögen doch einige der schönsten hier folgen.

Ein außerst liebliches und in neuerer Zeit, wegen seiner ergreifenden Melodie, auch vielfach gesungenes ift das sogenannte fizilianische Schifferlied:

O sanctissima,
O piissima,
Dulcis virgo Maria!
Mater amata,
Intemerata,
Ora pro nobis!

D hochheiligste, D mildfeligste, Sube Jungfran Maria! Mutter, wie keine, Jungfräulich reine, Bitte Gott für une! 1)

Dieses Lied hat in neuerer Zeit mehrsache Bearbeitungen und Erweiterungen ersahren, von denen wir nur zwei, jede in ihrer Art vortrefflich, hier anführen wollen. Die erste rührt von Krummacher, 2) die zweite von Joh. v. Geißel, 3) Kardinal und Erzbischof in Köln, her. Wir stellen sie neben einander.

#### Rrummacher.

D bu heilige, Du Jungfräuliche, holde Mutter Maria, Selig geprief'ne, herrlich erwief'ne, heil dir, holde Maria!

Gott geweihete, Benedeiete! Janchzen Engel und hirten. himmlische Lieder Tönen hernieder: heil dir, Mutter Maria!

### Beißel.

D hochheilige, Stets jungfräuliche, Gnadenreiche Maria! Du lichter Morgenstern, Du, Mutter unsers herrn, hör' unfre Bitte, Maria!

D milbthätige, huldreich gnädige, Suldreich gnädige, Süße Hoffnung der Armen, Blide voll Gnad' und huld Auf deiner Kinder Schuld, Fleh' uns des Sohnes Erbarmen!



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 345.

<sup>2)</sup> Standenmaier, Beift des Chriftenthums. Bd. II. S. 622 und 623.

<sup>3)</sup> Schlosser, a. a. D. Bb. II. S. 374.

Du bemüthiglich Schweigst und neigest bich Deinem Kindlein, Maria. hörest die Beisen Selig dich preisen, Beil dir, holbe Maria!

D unschuldige, D geduldige, Trene Mutter Maria! Ach, in dem herzen Bunden und Schmerzen, Wehe, Mutter Maria!

Treubewährete, Hochverklärete, Heil'ge Mutter Maria! Nun bei dem Sohne Schmückt dich die Krone, Preis dir, Preis dir, Maria! D bu gütige,
Du starkmüthige
Mutter unendlicher Leiben,
Bende dein Aug' auf uns,
Maria, bitt für uns,
Bann wir vom Irbischen scheiben.

Sonnunglänzete,
Sternumfränzete
Jungfrau, hochgebenedeite,
Der Engel Königin,
Der Menschheit Retterin,
Führ' uns zur himmlischen Freude!
Amen.

### Ein überaus schönes Lied ift auch folgendes 1):

Bann Angst uns halt umwunden,
D Maria, hilf!
In Noth und trüben Stunden,
D Maria, hilf!
D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in biesem Thränenthal!

Wann bofe Lüste winken,

D Maria, hilf!
Wann uns der Muth will sünken,

D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in diesem Thränenthal!

Wann unfre Angen brechen,

D Maria, hilf!
Laß nichts die Liebe schwächen,

D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in diesem Thränenthal!

Im letten Kampf und Sterben,

D Maria, hilf!
Daß wir das heil erwerben,

D Maria, hilf!

D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in diesem Thränenthal!

Umen.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 349.

### Desgleichen folgendes 1):

Maria, du Schöne, Das Lied dir nun töne, Ein fröhliches Lied. Es drängt mich, zu loben Dich, Seligste, oben Im himmelsgebiet.

Du bift ja so heilig, So rein und jungfräulich, So lieblich und mild. Ber sollte nicht preisen In lieblichen Beisen Der Frömmigkeit Bild?

Du warft Gott geweihet, Bon ihm benedeiet, Boll Gnade, voll Huld. Du haft ihm vor Allen Am Meisten gefallen In Lieb' und Geduld.

D felig Berklärte, Durch Tugend Bewährte, Mit himmlischem Glanz Schmückt dich nun beim Sohne Die strahlende Krone, Der sternichte Kranz. D höre, du Suge, Maria, ich gruße, Ich rufe zu dir: Errette, beschirme, Und wende die Sturme Des Unglucks von mir.

Du hattest das Leben Auf Erden gegeben Dem heisand der Welt. Wir find deine Kinder, Du bist uns nicht minder Zur Mutter bestellt.

Silf uns im Gebete, Ad, Mutter, vertrete Uns Sinder bei Gott: Bir rufen und schauen In dir mit Bertrauen In jeglicher Noth.

Silf, daß wir auf Erden Dir ähnlicher werden, Berlaffe uns nicht: Und bitte beim Sohne, Daß er uns verschone In seinem Gericht.

Umen.

Zum Schluffe möge hier noch ein herrliches Marienlied von Friedrich Leopold Grafen von Stolberg stehen. 2)

Sei gegrüßt, die auserforen Unter allen Weibern war, Die den Heiland uns geboren, Ihn, der sein wird, ist und war:

Jungfrau, deren Schoos die Sonne Der Gerechtigkeit empfing, Mutter, deren Blid mit Wonne An dem ew'gen Sohne hing.



<sup>1)</sup> Mainger Gefangbuch. Rene Ausgabe G. 400.

<sup>2)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 335 ff.

Wie ber Engel dich begrüßte, Grüßet dich die Christenheit: Denn das Kindlein, so dich füßte, Ift der herr der herrlichfeit: Den du oft mit sanften Armen An die Mutterbrust gelegt, Ift der herr, der mit Erbarmen Aller himmel himmel fimmel trägt.

In dem Stroh des niedern Stalles, Bon den Menschen, die er schuf, Unbemerkt, lag er, der Alles Werden hieß auf seinen Ruf: Sieh, in einer Krippe weinet Er, durch den die Sternenwelt, Wann als Richter er erscheinet, Wie ein Buch zusammenfällt.

Deren Brufte er gesogen, Deren Lied in Schlaf ihn sang, Die in Urmuth ihn erzogen, Deren Seel' ein Schwert durchdrang, Ms im Angesicht der Sonne Finsterniß die Erd' umfing, Weil er, aller himmel Wonne, Fluch gemacht, am Kreuze hing.

Seil'ge Mutter Gottes, bete Du für uns am ew'gen Thron, Und mit mächt'gem Fleh'n vertrete Uns bei Jesu, deinem Sohn: Daß er Gnad' um Gnad' uns spende, Daß er seinen heil'gen Geist Uns in unfre herzen sende, Der aus Lieb' in Liebe fleußt.

Preis dem Bater, Preis dem Sohne, Der zur Mutter dich erkor, Auch zum Geift auf gleichem Throne Schalle Lobgesang empor: Den der Engel sel'ge Chöre Inbelnd rühmen immerdar, Dir, Dreieiniger, sei Ehre, Dir, der sein wird, ift und war.

§ 52.

Fortsetung.

## II. Marianifche Antiphonen.

Der Marianischen Antiphonen gibt es vier, die auf die verschiedenen Kreise des Kirchenjahres vertheilet sind. Sie pflegen von den Priestern nach Beendigung des ganzen Offiziums, sowie eines Haupttheiles desselben, von der Gemeinde am Schlusse der Nach-mittagsandachten gesungen zu werden. Sie sind folgende:

1) Die Antiphon von Advent bis zum Feste Purisicationis inclus.: Alma redemptoris mater, die aus Hegametern besteht. Ihr Verfasser ist Hermannus Contractus († 1054). Mit deutscher Übersetzung 1) lautet sie also:

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bb. I. S. 127.

Alma Redemptoris Mater, quae pervia coeli

Porta manes, et stella maris, sucurre cadenti,

Surgere qui curat, populo tu quae genuisti,

Natura mirante, tuum sanctum Genitorem.

Virgo prius ac posterius, Gabrielis ab ore

Sumens illud Ave, peccatorum miserere.

V. Angelus Domini nuntiavit Mariae.

R. Et concepit de Spiritu sancto.

Gnadenbeseligte Mutter bes herrn, o geöffnete Pforte

Du des himmels, und Meeresgestirn, nah' helfend dem Bolle,

Welches verfinkt und nach Rettung verlangt: Du, welche den Schöpfer,

Daß die Natur darob ftaunend erbebt, im heiligen Schoos trugft,

Jungfrau zuvor und nach der Geburt: aus dem Munde des Engels

Tont dir der Gruß: o vernimm ibn, und trag' mit uns Sundern Erbarmen.

V. Der Engel des herrn brachte Maria die Botschaft:

R. Und fie empfing von dem heiligen Geifie.

2) Die Antiphon von dem Feste Purisicat. bis zum Grundennerstage exclus.: Ave Regina coelorum. Sie rührt von einem unbefannten Berfasser her, und sautet mit deutscher Übersetzung, 1) wie folgt:

Ave Regina coelorum, Ave Domina Angelorum: Salve radix, salve porta, Ex qua mundo lux est orta:

Gaude, Virgo gloriosa, Super omnes speciosa, Vale, o valde decora, Et pro nobis Christum exora.

- V. Dignare me laudare te, Virgo sacrata.
- R. Damihi virtutem contra hostes tuos.

Simmelsfon'gin, Beil und Chre, Berrin, bir, ber Engel Chore: Burgel, Pforte, auserforen, D'raus das Licht ber Welt geboren:

Preis bir, Jungfrau, guaderfüllte, Aller Schönheit ichonftes Bilbe, Beil'ger Liebe Chrenfrone, Bitt' fur uns zu beinem Sohne.

- V. D wurd'ge mich, zu preisen bich, Jungfrau, du hehre;
- R. Berleihe mir Stärfe wider deine Feinde.
- 3) Die Antiphon von Oftern bis zu Pfingsten inclus.: Regina coeli laetare. Der Verfasser ist ebenfalls unbekannt. Sie lautet also 2):



<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 221.

<sup>2)</sup> Ebend. G. 222.

Regina coeli, laetare, alleluja,

Quia quem meruisti portare, alleluja,

Resurrexit, sicut dixit, alleluja. Ora pro nobis Deum, alleluja.

- V. Gaude et laetare Virgo Maria, alleluja.
- R. Quia surrexit Dominus vere, alleluja.

Simmelefon'gin, jauche' in Wonne: Alle-

Den du trugft, des Lebens Sonne, Alle= luja.

Er erftand, wie er verheißen: Alleluja. Bitt' für uns jum herrn. Alleluja.

- V. Freue dich und frohlocke, o Jungfrau Maria, Alleluja.
- R. Denn der herr ift mahrhaftig erftanden, Allelnja.
- 4) Die Antiphon von Pfingsten bis Advent: Salve Regina, deren Berfasser Hermannus Contractus ist. Die Schluß-worte: O clemens, o pia, o dulcis Virgo Maria, rühren von dem heiligen Bernhard her, der sie im Jahre 1144 bei seinem Einzug in den Dom zu Speier, wo er den zweiten Kreuzzug predigen sollte, unserer Antiphon hinzusügte. Diese so lieblichen und zarten Worte, welche von freien Stücken dem Herzen des heiligen Bernhard entquollen, blieben seitdem der Hymne Salve Regina angehängt, und vervollständigten die erhabene Dichtung. Zum Andenken an dieses Ereigniß sang man seit jener Zeit an der Kathedrale von Speier das Salve Regina feierlich jeden Tag des Jahres, und dieser Gebrauch besteht noch heutzutage. 1)

In wörtlicher Übersetzung 2) lautet unsere Antiphon, wie folgt:

Salve, Regina, mater misericordiae, vita, dulcedo et spes nostra, salve.

Ad te clamamus exules, filii

Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrymarum valle. Sei gegrußet, Konigin, Mutter ber Barmberzigfeit:

Du, unfer Leben, Gußigkeit und hoffnung, fei gegrußet.

Bu bir schreien wir verbannete Rinder Seva's:

Bu dir feufgen wir achgend und weinend in diefem Thale der Bahren.

<sup>1)</sup> Ratisbonne, Geschichte des heiligen Bernhard. Aus dem Frangos. überset von Carl Reiching. Bd. II. S. 137.

<sup>2)</sup> Schloffer, a. a. D. Bb. I. S. 128.

- Eja ergo, advocata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte.
- Et Jesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exilium ostende.
- O clemens, o pia, o dulcis virgo Maria.
- V. Ora pro nobis, sancta
  Dei genitrix.
- R. Ut digni efficiamur promissionibus Christi.

- Wohlan dann, du, unfre Fürsprecherin, febre auf uns jene deine mitleids vollen Augen:
- Und Jesum, die gebenedeite Frucht deines Leibes, laß uns nach diesem Elende icauen:
- D gütige, o milbe, o füße Jungfrau Maria.
  - V. Bitte für une, beilige Gottes= gebarerin:
  - R. Auf daß wir würdig werden ber Berheißungen Chrifti.

In freier metrischer Übersetzung, 1) die als Gemeindegefang gebraucht wird, lautet diese schöne Antiphon also:

Sei, Mutter der Barmherzigkeit, Sei, Königin, gegrüßet, Der Seele Troft und Süßigkeit, Quell, d'raus uns Leben fließet: Bu dir, o Mutter, schreien wir, Mit Ihranen seufzen wir zu dir. D blick' herab voll Gut' und huld Auf uns vom himmelsthrone: Erfleh' uns Nachlaß unfrer Schuld Bon Jesu, beinem Sohne: Nach diesem Elend zeig' uns ihn, Bei ihm sei unsere Mittlerin.

In aller Trübsal, Angst und Roth Sei unser Trost im Leiden: Silf, schirm' uns, fleh' für uns zu Gott, Wann wir von hinnen scheiden: Erwirb uns Sieg im letten Streit, D Mutter der Barmherzigkeit!

umen

#### § 53.

# 15) Symnen auf die heiligen Engel.

Wenn wir erwägen, welch' eine erhabene Stellung die Engel in der Öfonomie des Reiches Gottes einnehmen, welch' einen regen Eifer sie bei der Ein= und Ausführung des Erlösungs= werkes bewiesen, welch' eine warme Theilnahme sie dem Wohle

Fluck, Liturgif. II.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bd. II. S. 299.

und Bebe der Menschen ichenfen, mit welch' hober Dbforge fie in Bezug auf diese von Gott betraut, und welcher Ehre fie in dem himmel gewurdigt find, dann fann es uns nicht Bunder nehmen, daß die driftliche Dichtfunft fich auch an ihrer Berherrlichung versucht habe. Die Rirche hat einige Erzeugniffe berfelben Dadurch verewigt, daß fie Diefelben den Offizien auf Die Fefte der beiligen Schutengel (Ifter Conntag im Geptember oder Oftober) und der einzelnen Engel (Michael, Gabriel u. f. m.) einverleibt hat. Wir führen zwei derfelben bier an, nämlich: 1) Custodes hominum psallimus angelos, und 2) Aeterne Rector siderum. Beide merden dem Rardinal Robert Bellarmin gu= geschrieben, und fleben Gott an, daß er durch die Silfe ber Engel uns feinen Schut in zeitlichen und geiftlichen Gefahren angebeiben laffen möge.

Mit feiner deutschen Übersetzung 1) lautet der erfte alfo:

Ardens invidia, pellere nititur Quos coelo Deus advocat.

Huc custos igitur pervigil ad-

Avertens patria de tibi credita

Quidquid non sinit incolas. Uns fei beschieden.

Custodes hominum psallimus Den Ruhm der Engelschaaren gu er-Angelos, heben,

Naturae fragili quos Pater ad- Ion' unfer Lied, bie une gur huth ge= geben,

Coelestis comites, insidiantibus Auf daß nicht arge Feindeslift uns ichade, Ne succumberet hostibus. Des Baters Gnade.

Nam quod corruerit proditor In neib'fcher Bruft, entfleibet feiner angelus, Ehren,

Concessis merito pulsus hono- Segt ftets ber Fürft ber Gunde bies Beribus, Indonesia and same

> Daß er, die Gott berief zu himmelserben, Sturg' in's Berberben.

D'rum ftellt euch, Sehre, fcbirmend une vola, vola, gu Geiten,

Bom euch vertrauten Land icheucht berbes

Tam morbos animi, quam re- Bas trubt bie Geele, icheucht, bag Rub' quiescere und Frieden

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. Bd. I. S. 328.

Christe, sanctorum decus Angelorum, Gentis humanae Sator et Re-

demptor,

Coelitum nobis tribuas beatas Scandere sedes. 1)

Angelus pacis Michaël in aedes Coelitus nostras veniat, serenae Auctor ut pacis lacrymosa in orcum

Bella releget.

Angelus fortis Gabriël, ut hostes Pellat antiquos, et amica coelo, Quae triumphator statuit per orbem,

Templa revisat.

Angelus nostrae medicus salutis Adsit e coelo Raphaël, ut omnes Sanet aegrotos, dubiosque vitae

Dirigat actus.

Virgo, Dux pacis, Genitrixque lucis, Et sacer nobis chorus Angelorum Semper assistat, simul et mi-

Regia coeli.

giter,

Cujus perpetuo numine machina omnia omnia breiten

D Chrifte, bu, ber Engel Bier und Rrone,

Der Menichheit herr und Ronig, unfer fcone:

Befell' uns ewig einft, befreit von Mangeln, Bu beinen Engeln. 1)

Den Friedensboten, Michael, ben wertben, Send' oft, o herr! berab zu unfrer Erden: Daß Segen uns fein Rab'n und beil'ge Freude.

Und Seil bereite.

Much Gabriel, Die Starte fonder Bleichen, Rah' häufig, unfrer Feinde Trot gu bengen: Daß wir ibn, schwebt er zu den ird'ichen Auen,

Als Retter ichauen.

Und Raphael, der Beil und Beilung fvendet,

Werd' oft von bir zu uns berab gefendet: Benefung ichent' er, lent' auch unfre Thaten Bum Biel ber Gnaden.

D Jungfrau, Die bas Licht gebar, bu bebre

Fürftin des Friedens, und ihr Engelchore, Mit aller Gel'gen Schaar, fteht uns gur Seiten

Bu allen Zeiten.

Sanctae sit Triadi laus pia ju- Breis bir, breiein'ger Gott, und Rubm und Ehre,

Der Erde, Meer und alle himmelsheere Triplex haec regitur, cujus in Allwaltend lenft, die ftets bein Lob ver-

Regnat gloria saecula. Durch ew'ge Beiten.

<sup>1)</sup> Rach Mone, fat. Symnen des Mittelalters (Bd. I. G. 444), gebort Diefe und die vier folgenden Strophen Rhabanus Maurus an.

Dber :

Praestet hoc nobis Deitas beata

Schenk', ew'ge Gottheit, aus den lichten Sohen

Patris ac Nati, pariterque sancti Spiritus, cujus resonat per omnem Gewährung, o Dreiein'ger, unferm Fleben, Deß Ehre preifen mit vereintem Schalle

Gloria mundum.

Die Welten alle.

Amen.

Umen.

Bon voranstehendem Liede bilden die erste und zweite Strophe mit dem dozologischen Schlußverse den hymnus der Besper und Matutin des Schutzengelsestes; die übrigen werden als hymnus der Laudes an den Festen der einzelnen Engel verwendet.

Der zweite: Aeterne Rector siderum, für die Laudes des Schutzengelfestes bestimmt, lautet deutsch 1) also:

Aeterne Rector siderum, Qui, quidquid est, potentia Magna creasti, nec regis Minore providentia: herr, ew'ger Gott, des Allmachteruf, Bas Dasein hat, aus Richts erschuf, Der du der Belt Erhaltung schenkft, Und fie mit weiser Borsicht lenkst:

Adesto supplicantium
Tibi reorum coetui:
Lucisque sub crepusculum
Lucem novam da mentibus:

Reig' aus ben fel'gen himmeleboh'n Dich beiner ren'gen Anechte Fleh'n; Geng, wie bes Tages Licht erwacht, Dein Licht in unfrer Seelen Racht:

Tuusque nobis Angelus, Electus ad custodiam, Hic adsit, a contagio Ut criminum nos protegat. Dein Engel, ben uns beine Tren' Bestellt zum Bächter, steh' uns bei: Daß, bringt Bersuchung uns Gefahr, Er uns vor Sündenschuld bewahr'.

Nobis draconis aemuli Versutias exterminet: Ne rete fraudulentiae Incauta nectat pectora.

Des Drachen Trug und grimme Macht Berschmettr' er in des Abgrunds Nacht; Daß schwachen herzen schabe nicht Das Nep, das seine Tude flicht.

Metum repellat hostium Nostris procul de finibus: Pacem procuret civium, Fugetque pestilentiam. Der Feinde Buth, die uns umdräut, Scheuch' er von unsern Gränzen weit; Daß Fried' im Lande mög' erblüh'n, Und Pest und Seuchen sern entstieh'n.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 330.

Amen.

Deo Patri sit gloria, Preis Gott, bem Bater, immerdar, Qui, quos redemit Filius, Der die vom Sohn erlöfte Schaar, Et sanctus unxit Spiritus, Die von bem beil'gen Beift geweiht, Per Angelos custodiat. Durch feine Engel fchut' allzeit.

Umen.

#### § 54.

# 16) Symnen auf die Seiligen.

Mur wenige Beiligenfeste des romifchen Breviers befigen eigene Symnen. Bei weitem die meiften baben mit andern. gleichartigen gemeinschaftliche. Bahrend jene in dem Proprium, find Diefe in Dem Commune Sanctorum Des Breviere aufgezeichnet. Wir beginnen mit den letteren querft.

- 1) Gemeinschaftliche Symnen auf die heiligen Apoftel. Sierhin geboren:
- a) Der Hymnus für die Besper und Laudes der Aposteltage, welcher von einem unbefannten Dichter Des Mittelalters herrührt, und mit folgenden Worten beginnt: Exultet orbis gaudiis, ber mit deutscher Übersetzung 1) also lautet:

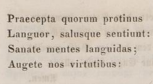
Nos a reatu noxios Solvi jubete, quaesumus.

Exultet orbis gaudiis, Frohlod' und jauchg', o Erdenfreis, Coelum resultet laudibus: 3m Simmel ichalle Lob und Preis; Apostolorum gloriam Da ber Apostel herrlichfeit Tellus et astra concinunt. Das weite Beltall fich erfreut.

Vos saeculorum Judices, Der Bolfer Richter boch verehrt, Et vera mundi lumina, Mle Lichter aller Belt verflart, Votis precamur cordium, Blidt buldvoll aus der Gel'gen Sob'n Audite voces supplicum. Berab auf eurer Diener Fleb'n.

Qui templa coeli clauditis, Die ihr verschließt bes Simmels Pfort', Serasque verbo solvitis, Die Riegel löst durch ener Wort: Blebt, daß der Berr der Gnad' und Suld Une fpreche frei von Gund' und Schuld.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bd. I. S. 199.



Ut, cum redibit Arbiter In fine Christus saeculi, Nos sempiterni gaudii Concedat esse compotes.

Patri simulque Filio, Tibique sancte Spiritus, Sicut fuit, sit jugiter Saeclum per omne gloria.

Rrantheit und Siechthum wich alsbald Bor eures behren Bort's Gewalt : Erbarmt ber franfen Seelen euch; Beilt fie, an Tugend macht uns reich :

Daß, wenn der Richter aller Belt Um jüngften Lag bas Urtheil fällt, Sein Spruch uns rufe milbiglich Bu feinen Gel'gen ewiglich.

Dem Bater auf bem Simmelsthron , Und, mit bem Beift, bem em'gen Gobn, Gleichwie er fein wird, ift und war, Lob, Breis und Gbre immerbar.

b) Bur Matutin werden aus folgendem, dem beiligen Um = brofius angeborenden Symnus, der mit den Worten: Aeterna Christi munera, beginnt, die Strophen 1, 2, 6 und 7 gesungen; Die übrigen (3, 4, 5 und 8) bilden den Symnus der Matutin für die Refte mehrerer beiligen Martyrer mit der Anfangestrophe: Christo profusum sanguinem. Mit deutscher Übersetzung 1) lautet er alfo:

Aeterna Christi munera, Die Wonnen ew'ger Seligfeit, Apostolorum gloriam, Der Beugen Chrifti Berrlichfeit, Palmas et hymnos debitos Die Balmen, fo bes Sieges Lobn, Laetis canamus mentibus. Breif' unfer Lied im Jubefton.

Ecclesiarum Principes, Der Rirchen Fürsten, reich an Macht, Belli triumphales Duces, Die Gubrer in ber Siegesichlacht, Coelestis aulae milites, Die Belden in bes herren Schaar, Et vera mundi lumina. 2) Und Beltenlichter hell und flar, 2)

- 1) Schloffer, a. a. D. S. 11.
- 2) Un den Jeffen der Marthrer beginnt der Symnus von bier an mit folgender Unfangoftropbe:

Et martyrum victorias, Dignamque coelo lauream

Christo profusum sanguinem Das Blut verfiromt fur Chrifti Chr', Die Siegstropha'n ber Marthrer, Die Kronen, Die der Gieger Lohn, Laetis sequamur vocibus. Breif' unfer Lied im Jubelton. Terrore victo saeculi,
Poenisque spretis corporis,
Mortis sacrae compendio
Vitam beatam possident.

Traduntur igni martyres, Et bestiarum dentibus: Armata saevit ungulis Tortoris insani manus.

Nudata pendent viscera: Sanguis sacratus funditur: Sed permanent inmobiles Vitae perennis gratia.

Devota Sanctorum fides, Invicta spes credentium, Perfecta Christi charitas Mundi tyrannum conterit.

In his Paterna gloria, In his triumphat Flius, In his voluntas Spiritus, Coelum repletur gaudio.

Tenunc, Redemptor, quaesumus, Ut martyrum consortio Jungas precantes servulos In sempiterna saecula.

Amen.

Nicht Dräu'n der Welt, noch Feindes Buth, Nicht Qualen bengten ihren Muth: Bu Todesopfern Gott geweiht, Freu'n fie fich sein in Ewigkeit.

Die Flamme wogt um fie hinan, Bild fnirscht um fie des Tigers Bahn: Mit Bein und Martern mancherhand Qualt fie des henters grimme hand.

Berriffen hangt von graufer Buth, 3hr Eingeweid', es ftromt ihr Blut: Doch unbewegt in Qual und Schmerz Erhebt ihr Geift fich himmelwarts.

Der Glaube, der ihr herz belebt, Die hoffnung, die gen himmel ftrebt, Die Liebe, die an Gott fich halt, Bezwang den Fürsten dieser Welt.

Des Baters Ruhm, in ihrem Sieg, Des Sohns Triumph, und, Tröfter, dich, Deß Kraft zum Rampfe Kraft verleiht, Breift Erd' und himmel hoch erfreut.

Bu dir, o herr, fteig' unfer Fleh'n, Schent' une, einft in ben fel'gen Sobin, Mit deiner heil'gen Beugen Schaar Dein Lob zu preifen immerdar.

Amen.

In der österlichen Zeit werden die betreffenden Hymnen für die einzelnen Theile des Offiziums aus dem ambrofianischen Hymnus des Oftersestes: Aurora coelum purpurat, genommen. 1)

2) Auf das Fest eines Martyrers. Der für die Bespern und Matutin gemeinschaftliche Humuns: Deus tuorum militum, welcher den Heldenmith und die Stärfe eines Blutzeugen Christi, der aus Liebe zu diesem die Bersuchungen der Welt und des

<sup>1)</sup> S. Symnen für die Dfterzeit. 4.

Fleisches besiegt und sein Blut vergossen hat, schildert, und um seiner Verdienste willen Verzeihung der Sünden ersleht, hat den heiligen Ambrosius zum Versasser; jener der Laudes: Invicte martyr unicum, welcher die himmlische Glorie desselben besingt, und um seine Fürsprache bittet, ist das Werk eines unbekannten Dichters, und ist zwischen dem zehnten und dreizehnten Jahrhundert entstanden. Der erste lautet mit seiner deutschen Übersehung 1):

Deus tuorum militum Sors et corona, praemium: Laudes canentes Martyris Absolve nexu criminis.

Hic nempe mundi gaudia, Et blanda fraudum pabula Imbuta felle deputans Pervenit ad coelestia.

Poenas cucurrit fortiter, Et sustulit viriliter, Fundensque pro te sanguinem, Aeterna dona possidet.

Ob hoc precatu supplici Te poscimus, piissime: In hoc triumpho Martyris Dimitte noxam servulis.

Laus et perennis gloria Patri sit, atque Filio, Sancto simul Paraclito, In sempiterna saecula.

Amen.

Der zweite lautet 2):

Invicte martyr, unicum Patris secutus Filium, Victis triumphas hostibus, Victor fruens coelestibus. Gott, deiner Krieger Chrinkron', Ihr Erbtheil und ihr en'ger Lohn: Lob fingen wir dem Mort'rer dein, Mach' uns von Schuld der Sünde rein.

Preis ihm, der von der Luft der Welt, Und was den Sinnen wohlgefällt, hat abgewandt fein reines herz, Und seinen Lauf nahm himmelwarts.

Die Pein trug er mit Geldenmuth, Mit Frenden gab er hin sein Blut: Im Tod, in Qualen pries er dich, Der du sein Lohn bist ewiglich.

In deinem Sieger ehren wir Dich, Fürst der Sieger, für und für: Um seinetwillen blid' mit hulb Auf uns, und mach' uns rein von Schuld.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und feinem eingebornen Sohn, Dem beil'gen Trofter auch geweiht Sei Ehr' und Preis in Ewigkeit.

Amen.

D beil'ger Mart'rer, ruhmverkfärt, Des heilands Jünger treubewährt, Der du des Feindes Macht bezwangft, Und sel'gen Siegeslohn errangst:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 53.

<sup>2)</sup> Chend. G. 201.

Tui precatus munere Nostrum reatum dilue, Arcens mali contagium, Vitae repellens taedium.

Soluta sunt jam vincula Tui sacrati corporis: Nos solve vinclis saeculi, Dono superni Numinis.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum. Sieh' auf ber Blanb'gen Noth voll hulb, Erfleh' uns Rachlag unfrer Schuld: Behr' ab des Bojen Gift mit Macht, Treib' aus bes Trubfinns finft're Nacht.

Frei bist du von der Fesseln Band, Das deinen heil'gen Leib umwand: Mach' uns, durch Gottes Guld und Tren', Das herz von ird'schen Banden frei.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch fei geweiht Ruhm, Chr' und Preis in Ewigfeit.

3) Auf das Fest mehrerer Marthrer (plurimorum martyrum). Das sirchliche Offizium enthält hiefür drei Hymnen, von denen der erste (Sanctorum meritis inclyta gaudia) über das neunte Jahrhundert hinausreicht, der zweite, für die Matutin bestimmte (Christo prosuum sanguinem), wie schon bemerst wurde, den heiligen Ambrosius zum Berfasser hat, der dritte, der Hymnus der Laudes (Rex gloriose martyrum), von einem undestannten Berfasser aus dem zehnten bis dreizehnten Jahrhundert herrührt. Da wir den zweiten bereits oben 1) aufgeführt haben, so lassen wir hier nur die beiden andern solgen. Der Hymnus der Besper, der, auf den Schwingen erhabener Begeisterung sich bewegend, den Sieg der Martyrer über die Bosheit der Welt, und deren nunmehrige Berksärung im Himmel seiert, lautet mit seiner deutschen Übersehung 2) also:

Sanctorum meritis inclyta gaudia

Pangamus socii, gestaque fortia: Gliscens fert animus promere cantibus

Victorum genus optimum.

Beiliger Selden Triumph' und erhab'nen Lobn

Singen einmüthig wir, feiernd im Jubelton: Flammend ans glub'nder Bruft ftrom' im Begeift'rungebrang

Den Siegern Preis und Lobgefang.



<sup>1)</sup> S. den hymnus der Matutin auf die Apostelfeste § 54. b.

<sup>2)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 116.

#### 266

Hi sunt quos fatue mundus abhorruit,

Hunc fructu vacuum, floribus aridum

Contempsere tui nominis asseclae,

Jesu, Rex bone Coelitum.

Thorichten Bahnes voll, hat fie die Belt gehaßt,

Sie, die an Früchten arm und eitler Bluthen Glaft,

Rühnlich verschmähten, Die bir fich gum Dienst geweiht,

D Jefu, herr ber Ewigfeit.

Hi pro te furias atque minas truces

Calcarunt hominum, saevaque verbera:

His cessit lacerans fortiter ungula,

Nec carpsit penetralia.

Tropia verlachten fie gorniger Dranger Dräu'n,

Bu beines Ramens Rubm, und icharfer Beigeln Bein :

Graufamer Folter Qual, grimmiger Tiger Buth

Beugt nicht ber Belden Siegesmuth.

rimonia;

Sed corde impavido mens bene conscia

Caeduntur gladiis more biden- harmlofen Schafen gleich murget fie bin tium: bas Schwert,

Non murmur resonat, non que- Die tont ein Rlagelaut, fein Murren mird gebort :

Furchtlos bewahren fie, rein, unbeflect von Schuld, Conservat patientiam. Bertrau'n im Bergen und Geduld.

Quae vox, quae poterit lingua

Rubri nam fluido sanguine fulgidis Cingunt tempora laureis.

Rein Menschenmund befingt murdig bie retexere, Seligfeit, Seligfeit,

Quae tu martyribus munera Die beinen Beugen bu ichenfft in Emigpraeparas?

Rofig bethauet, in purpurnen Blutes Glang,

Umflicht ihr Saupt ber Siegesfrang.

Te, summa o Deitas, unaque

Ut culpas abigas, noxia subtrahas,

gloriam Annorum in seriem canant. Lobfingend preisen ewiglich.

Amen.

Ein und dreifaltige Gottheit, wir fleben poscimus, btd.

Tilg' unfrer Gunden Schuld , fchirm' uns barmberziglich :

Des pacem famulis, ut tibi Friede verleih' une, Berr! bag beine Rnechte dich

Umen.

Der Symnus der Laudes, welcher die Macht Chrifti in feinen Blutzeugen schildert, lautet 1):

Corona confitentium, Qui respuentes terrea Perducis ad coelestia.

Rex gloriose martyrum, Glorreicher Fürft ber Marthrer, Du Rron' und Bier ber Beichtiger, Die, fo ber Erbe Tand verschmäh'n, Rührft du empor gu Simmelshöh'n.

Aurem benignam protinus Ignosce quod deliquimus.

Reig' huldvoll unferm Fleben bich, Intende nostris vocibus: Schent' uns Erborung mildiglich: Trophaea sacra pangimus: Der Sieger Palmen funden wir, Beil' unfre Schaben für und für.

Tu vincis inter Martyres, Parcisque Confessoribus: Tu vince nostra crimina, Largitor indulgentiae.

In beinen Beugen flegeft bu, Du bift ber Beicht'ger Rraft und Ruh' : Mit macht'gem Urme, reich an Suld, Berbrich die Banden unfrer Schuld.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum. Amen.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und feinem eingebornen Cobn, Dem beil'gen Beift auch fei geweiht Ruhm, Chr' und Preis in Ewigfeit. Amen.

4) Auf das Feft eines Befenners, der zugleich Bifchof mar (Confessoris Pontificis). Der hymnus der Besper und Matutin: Iste Confessor Domini, colentes, datirt ebenfalls aus dem gehnten bis dreizehnten Sabrbundert von einem unbefannten Berfaffer ber. Derfelbe enthält neben ber Aufforderung jum Lobe des Beiligen eine allgemeine Schilderung von deffen Tugenden und Bunderfraft. Der Symnus der Laudes: Jesu, Redemptor omnium, von beffen Entstehungszeit und Berfaffer bas Nämliche gilt, gedenkt der Berberrlichung, die der Beilige nun im Simmel genießt, und fleht um die Gnade, in feinen Außtapfen wandeln zu fonnen, und um Erhorung feiner Fürbitten für uns.

Der erfte lautet mit seiner deutschen Übersetzung 2) also:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 203.

<sup>2)</sup> Ebend. S. 204.

orbem,

pudicus,

Viribus morbi domitis, saluti

palmas,

Qui super coeli solio corruscans, Der Erde, Meer und alle himmelebeere

Iste Confessor Domini, colentes Der Beicht'ger Chrifti, beffen Chren alle Quem pie laudant populi per Die Bolfer fromm begeb'n mit Jubel= schalle,

Hac die laetus meruit beatas Stieg auf am heut'gen Tag vom Thranenthale

Scandere sedes. 1) Bum himmelsfaale. 1)

Qui pius, prudens, humilis, Fromm, bemuthvoll, bewahrt' er rein von Teble ....

Sobriam duxit sine labe vitam, Im unbefledten Leib die teniche Geele, Donec humanos animavit aurae Go lang die raube Bilgerichaft bienieden Spiritus artus. 36m war beschieden.

Cujus ob praestans meritum Durch ibn, daß feine Tugend fich erfrequenter, weise, weise,

Aegra quae passim jacuere Rehrt Beil und Beilung, auf des herrn membra, Geheiße,

Burud ben Giechen, die gelähmten Glieber Restituuntur. Erstarfen wieder,

Noster hinc illi Chorus obse- D'rum giemt's der Glaub'gen gottgeweih= quentem ten Choren,

Concinit laudem, celebresque Mit Lobgefangen fein Berdienft gu ehren,

Ut piis ejus precibus juvemur Dag wir durch fein Gebet Erlag ber The state of the s

Omne per aevum. Und Troft empfinden.

Sit salus illi, decus atque vir- Gott, bem breiein'gen herrn, fei Preis und Ebre,

Totius mundi seriem gubernat Allwaltend leuft, Die ftete fein Lob verend vollatiede den riegen wiedenturd gefied finn gende breiten anvoned.

Trinus et unus. Durch ew'ge Beiten.

Amen. Amen.

1) Benn aber biefes Lied nicht am Gedachtniftage bes Sintritte bes Beiligen gefungen wird, lautet die erfte Strophe alfo :

Laudis honores.

Iste Confessor Domini , colentes Dem Beicht'ger Chrifti , beffen Ehren alle Quem pie laudant populi per orbem, Die Bolfer fromm begeh'n mit Jubelichalle, Hac die laetus mernit supremos Gei an dem beut'gen Tag das Lob gefungen Bon affen Bungen.

## Der zweite lautet 1):

Jesu, Redemptor omnium, Perpes corona Praesulum, In hac die clementius Indulgeas precantibus;

Tui sacri qua nominis Confessor almus claruit: Hujus celebrat annua Devota plebs solemnia.

Qui rite mundi gaudia Hujus caduca respuens, Aeternitatis praemia Potitur inter Angelos.

Hujus benignus annue Nobis sequi vestigia: Hujus precatu servulis Dimitte noxam criminis.

Sit, Christe, Rex piissime, Tibi, Patrique gloria, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum.

Amen.

D Jesu, der die Welt befreit, Der hirten Kron' in Ewigfeit, Sieh mild aus beinen fel'gen hoh'n herab auf beiner Knechte Fleh'n.

Den Tag, an bem bu haft verklart, herr, beinen Beicht'ger tren bewährt, Deß Leben bir geheiligt mar, Begeht heut' beiner Diener Schaar.

Der von der Belt und ihrem Tand hielt fein Gemuthe abgewandt, Der fich des Lohns der Seligfeit Mit beiner Engel Geer erfreut.

Erhör', o Jesu, unser Fleh'n, Auf seinen Pfaden laß uns geh'n: Reig' feinen Bitten dich mit huld, Und mach' uns frei von Gund' und Schuld.

Dir, Jesu, König, mild und behr, Dir und dem Bater Preis und Ehr', Dem Geist anch, welcher Trost verleiht, Jest und in alle Ewigfeit.

Umen.

5) Auf das Fest eines Bekenners, der nicht Bischof war (Consessoris non Pontisicis). Der hymnus der Besper und Matutin ist derselbe, wie für die eben genannte Klasse von Festen in diesen Tageszeiten. Berschieden ist nur jener der Laudes: Jesu, corona celsior. Dem heiligen Ambrosius angehörend, besingt er des Heiligen weltüberwindende Glaubensstärfe und sleht den Heiland durch die Fürbitte desselben um Erbarmen an. Er sautet sateinisch und deutsch 2) also:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 206.

<sup>2)</sup> Cbend, G. 55.



Jesu, corona celsior, Et veritas sublimior, Qui confitenti servulo Reddis perenne praemium.

Da supplicanti coetui, Hujus rogatu, noxii Remissionem criminis, Rumpendo nexum vinculi.

Anni reverso tempore,
Dies refulsit lumine,
Quo Sanctus hic de corpore
Migravit inter sidera.

Hic vana terrae gaudia, Et luculenta praedia, Polluta sorte deputans, Orans tenet coelestia.

Te, Christe, Rex piissime, Hic confitendo jugiter Calcavit artes daemonum, Saevumque averni principem.

Virtute clarus, et fide, Confessione sedulus, Jejuna membra deferens, Dapes supernas obtinet.

Proinde te, piissime, Precamur omnes supplices: Nobis ut hujus gratia Poenas remittas debitas.

Patri perennis gloria,
Natoque Patris unico,
Sanctoque sit Paraclito
Per omne semper saeculum.
Amen.

Des Lebens Krone, Jesu Chrift, Der du der Wahrheit Fulle bift, Der du dem Beicht'ger, dir geweiht, Schenkst ew'gen Lohn der Seligkeit.

Sor' auf der Gläub'gen Fleh'n voll Suld, Durch sein Gebet mach' uns von Schuld Und von der Sünden Strafen frei: Brich unfrer Fesseln Band' entzwei.

Burud im Lauf des Jahres fehrt Der Tag, vom hehren Licht verklart, Da fich dem Erdenstaub entrang Der Beil'ge, und gen himmel schwang.

Bon flücht'ger Freuden Unbestand, Und ird'icher Guter nicht'gem Tand Bard nicht bes Siegers Berg umftrickt, Den nun die himmelstrone ichmudt.

Dich, Chrifte, herr voll huld und Treu, Bekannt' er freudig fonder Schen: In Stanb trat er, mit glanb'gem Muth, Der hollenschaaren Trug und Buth.

In Glanb' und Tugend lichtverklärt, Und im Bekenntniß tren bewährt, Lohnt ihn, der fühn sein Fleisch bezwang, Nun sel'ger Wonnen überschwang.

Gebeugt in Demuth fleh'n wir dich, Schent' uns Erhörung mildiglich: Um seinetwillen gebe nicht, herr, mit uns Sundern in's Gericht.

Dem Bater auf dem höchsten Ihron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Tröster auch geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. Amen.



6) Nun folgt im römischen Brevier das Commune Virginum oder das Offizium für das Fest einer heiligen Jungfrau, Besper und Laudes haben den Hymnus: Jesu, corona Virginum, gemeinschaftlich. Berfasser desselben ist der heilige Ambrosius, welcher darin die Krone der Jungfrauen, Jesus Christus, preist, ihn, wie er von jungfräulichen Seelen umgeben ist, schildert, und um die Tugend der Birginität bittet. Der Hymnus lautet, wie folgt 1):

Jesu, corona Virginum,
Quem Mater illa concipit,
Quae sola Virgo parturit,
Haec vota clemens excipe.

Der Jungfrau'n Krone, Jesu Christ, Der du der Sohn der Jungfrau bist, Die du gefrönt in himmelshöh'n, Reig' dich erbarmend unserm Fleh'n.

Qui pergis inter Iilia, Septus choreis Virginum, Sponsus decorus gloria, Sponsisque reddens praemia. Du wandelft mit ber Jungfrau'n Chor, Saft Luft am reinen Lilienflor, Schenkft, Bräut'gam hochgebenedeit, Den Bräuten Lohn ber Seligkeit.

Quocunque tendis, Virgines Sequuntur, atque laudibus Post te canentes cursitant, Hymnosque dulces personant. Bohin du zieheft, folgen bir Die Jungfrau'n nach, die für und für Mit füßen Stimmen, hell und rein, Dir Preis und Lobgefänge weih'n.

Te deprecamur supplices, Nostris ut addas sensibus Nescire prorsus omnia Corruptionis vulnera. Dich bitten wir bemüthiglich, Stärf' unfre Sinne fraftiglich, Daß wir jungfraulich, rein und flar, Die Sünde meiden immerdar.

Virtus, honor, laus, gloria Deo Patri cum Filio, Sancto simul Paraclito, In saeculorum saecula.

Lob, Ehr' und Preis erschast' jum Thron Dem Bater und dem ew'gen Sohn, Dem heil'gen Trofter auch geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit.

Amen.

Der Hymnus für die Matutin: Virginis proles, opisexque matris, das Werf eines unbefannten Berfassers aus dem zehnten bis dreizehnten Jahrhundert, schildert in sehr gelungener Weise



<sup>1)</sup> Schlosser a. a. D. S. 57.

den Doppelsieg einer driftlichen Jungfrau, die Martyrin ift, den Sieg über das eigene fleisch, indem fie die Unschuld der Geele unbeflectt bewahrt, und jenen über den Tyrannen, der trop der ausgesuchteften Qualen fich als ohnmächtig erweift, fie ihrem Brautigam Jefus Chriftus abtrunnig zu machen. Er lautet mit deutscher Übersetzung 1) alfo:

Virgo quem gessit, peperitque Virgo,

Virginis partos canimus decora

Morte triumphos.

Virginis Proles, Opifexque Ma- D Sohn ber Magt, ber fein Gefcopf

Die magblich ihn empfangen und geboren,

Dem Sieg ber Magb, in fel'gem Tob errungen, Gei Lob gefungen.

Haec enim palmae duplicis beata Sorte, dum gestit fragilem domare Corporis sexum, domuit cruentum

Caede tyrannum.

Unde nec mortem, nec amica mortis Mille poenarum genera expa-

vescens, Sanguine effuso meruit serenum

Scandere coelum.

Bwiefalt'ger Palme Lobn bat fich er=

Die Beldin, die des Fleisches Luft ge= dämpfet,

Und fterbend macht ben Grimm bes mord= entbrannten

Büthrichs gu Schanden.

Den Tod nicht schenend, noch zahllose Plagen

Qualvoller Tobespein, gibt ohne Bagen

Sie bin ihr Blut, um gu ben fel'gen Reichen

Emporgufteigen.

Hujus oratu, Deus alme, nobis

Debitas poenas scelerum remitte,

Ut tibi puro resonemus almum Pectore carmen.

Durch ihr Gebet, o Gott, lag unfrer Sünden

Bergebung uns und milbe Gnade finden,

Daß reines Bergens beine buld wir preifen In füßen Beifen.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 207.

Sit decus Patri, genitaeque Breis bir, o Bater, auf bem himmels= Proli.

Temporis aevo.

throne,

Et tibi compar utriusque virtus Dir, feinem ew'gen, eingebornen Sobne, Spiritus semper, Deus unus Dir, Geift, auch Preis und Ehre, gleich ben Beiben

Bu allen Beiten.

Wenn die Beilige nur Jungfrau und nicht auch Martyrin war, fo wird Zeile 3 und 4 der erften Strophe alfo abgeandert:

Virginis festum canimus bea- Der beil'gen Magt, die fel'gen Lohn errungen,

Sei Lob gefungen. Accipe votum. Die zweite und dritte Strophe aber wird gang weggelaffen.

7) Auf das Feft einer Beiligen, Die nicht Jungfrau war (non Virginum). Den hymnus fur die Besper und Laudes lieferte der bei der Revifion des Breviers von Bins V. befchaftigte Kardinal Silvio Antoniano († 1603). Er ift ein Lobgefang auf eine Streiterin Chrifti, Die durch Beltentfagung, durch Faften und Gebet die Rrone des Simmels erworben bat, und lautet mit feiner deutschen überfetung 1) alfo:

Laudemus omnes feminam, Quae sanctitatis gloria Ubique fulget inclyta.

Haec sancto amore saucia, Dum mundi amorem noxium Horrescit, ad coelestia Iter peregit arduum.

Carnem domans jejuniis, Dulcique mentem pabulo Coeli potitur gaudiis.

Fortem virili pectore Die mannlich fubn, dem herrn geweiht, Den Preis erfämpft ber Beiligfeit, Der hehren Frau, die Erd' entlang, Ertone Ruhm und Lobgefang.

> Die, liebemund in beil'ger Bruft, Der Belt entfagt' und ihrer Luft, Breis ihr, die fich auf fteiler Babn Bum ew'gen Beile rang binan.

Mit Faften fie bas Fleifch bezwang, In brunftigem Gebet erschwang Orationis nutriens, Sich aus dem Thranenthal ihr Berg Bum herrn ber herren himmelmarts.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 324. Fluck, Liturgif. II.

Rex Christe, virtus fortium, Qui magna solus efficis, Hujus precatu quaesumus, Audi benignus supplices.

Deo Patri sit gloria,
Ejusque soli Filio,
Cum Spiritu Paraclito,
Nunc et per omne saeculum.
Amen.

Der Starken Kraft, herr, der allein 3u allem Großen schenkt Gedeih'n, Für uns bringt fie ihr Flehen dar: Erbarm' dich deiner Knechte Schaar.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit. Amen.

Als Hymnus der Matutin dient die dritte Strophe des für die Matutin der Feste einer heiligen Jungfrau bestimmten Lobsgesanges: Durch ihr Gebet u. s. w., 1) der mit der Dozologie verbunden wird.

8) Auf das Fest aller Heiligen. Dasselbe hat zwei Hymnen: Placare, Christe, servulis, für die Besper und Matutin, und: Salutis aeterne dator, für die Laudes. Bon unbefannten Berfassern herrührend, lenken dieselben der Gläubigen Blicke auf die triumphirende Kirche, und rufen deren Glieder, die heilige Jungfrau voran, sodann die neun Chöre der Engel, die Apostel und Propheten, die Martyrer und Jungfrauen um ihre Fürsprache für die streitende an. Wir entnehmen die Übersetzungen wieder der Schlosser'schen Liedersammlung 2):

# a) hymnus fur die Besper und Matutin:

Placare, Christe, servulis, Quibus Patris clementiam Tuae ad tribunal gratiae Patrona Virgo postulat.

O vos beata, per novem
Distincta gyros, Agmina:
Antiqua cum praesentibus,
Futura damna pellite.

Sieh', herr, versöhnt herab mit huld Auf deiner ren'gen Knechte Schuld, Für die dem Bater bringet dar Ihr Fleh'n die Magd, die dich gebar.

3hr, die ihr in neun Choren freift, Und selig Gottes Glorie preift, Behrt ab die alt' und jeg'ge Roth, Die Roth auch, die zufunftig droht.



<sup>1)</sup> S. oben Dr. 6.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 217 und 219.

#### 275

Apostoli cum Vatibus
Apud severum Judicem,
Veris reorum fletibus
Exposcite indulgentiam.

Vos purpurati Martyres, Vos candidati praemio Confessionis, exules Vocate nos in patriam.

Chorêa casta Virginum,
Et quos eremus incolas
Transmisit astris, Coelitum
Locate nos in sedibus.

Auferte gentem perfidam Credentium de finibus, Ut unus omnes unicum Ovile nos pastor regat.

Deo Patri sit gloria, Natoque Patris unico, Sancto simul Paraelito, In sempiterna saecula.

Amen

Apostel und Propheten, fleht Bum strengen Richter mit Gebet, Daß er aufricht'ger Reue sich Erbarm', und schone gnädiglich.

Im Purpurschmuck, ihr Martyrer, Du, heil'ge Schaar der Beichtiger, Ruft uns, die elend und verbanut, Durch ener Fleh'n in's Baterland.

Dich fleh'n wir, keuscher Jungfrau'n Chor, Und die die Buste sandt' empor Jum himmelssaal, Einstedler, euch: Kührt uns in Christi sel'ges Reich.

Der Feinde Schwarm, ber uns umbraut, Scheucht von der Glanb'gen Granzen weit, Daß wir all' Eine heerde fei'n, All' Eines hirten uns erfreu'n.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem Geist auch, der uns Trost verleiht, Sei Ehr' und Preis in Ewigkeit.

Umen.

# b) Hymnus für die Laudes:

Salutis aeternae Dator,
Jesu, redemptis subveni:
Virgo, parens clementiae,
Dona salutem servulis.

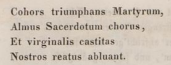
Vos Angelorum millia, Patrumque coetus, agmina Canora Vatum, vos reis Precamini indulgentiam.

Baptista Christi praevius, Summique coeli Claviger, Cum ceteris Apostolis Nexus resolvant criminum. Der du der Menschheit heisand bift, bilf deinen Glanb'gen, Jesu Chrift: Ersteh', o Jungfrau, reich an hulb, Für uns Bergebung unfrer Schuld.

Ihr Engel, hoch von Gott erhöht, Ihr Bater, ihr Propheten, fleht Bum herrn, daß unfrer Reu' er fich Erbarm' und schone gnädiglich.

Bu bir, o Täufer, fleben wir, Und, himmelspförtner, auch zu bir, Für uns, mit ber Apostel Schaar, Bringt Gott, bem herrn, Gebete bar.

18\*



Quicunque in alta siderum Regnatis aula Principes, Favete votis supplicum, Qui dona coeli flagitant.

Amen.

3br Siegeshelben, Martyrer, Du, beil'ge Schaar ber Beichtiger, Und Chor ber Jungfrau'n, feusch und rein, Führt uns gur ew'gen Rubstatt ein.

Ihr Alle, die, vom herrn erhöht, Um Gottes Thron als Fürften ftebt, Reigt aus ben lichten Simmelshöh'n Euch mild erbarmend unferm Fleh'n.

Virtus, honor, laus, gloria Lob, Ehr' und Preis erichall' jum Thron Deo Patri cum Filio, Dem Bater und dem ew'gen Gobn, Sancto simul Paraclito Dem beil'gen Trofter auch geweiht In saeculorum saecula. Sei Ruhm und Breis in Ewigfeit.

Fortsetung.

## Symnen auf bestimmte Seilige.

Reben den bisber angeführten, das Lob einzelner Rlaffen von Beiligen, sowie der Beiligen überhaupt befingenden Symnen gibt es noch eine große Angahl anderer, welche die Berberrlichung bestimmter Beiligen jum 3mede baben. Wir fegen von diefen nur die vorzüglichsten, nämlich jenen auf den beiligen Johanne 8 den Täufer, die beiligen Apostel Betrus und Paulus, die beilige Maria Magdalena und die unschuldigen Rinder bierber.

1) Der erste, mit den Worten: Ut queant laxis resonare fibris, anfangende, und von Paul Diafonus († 800) gedich= tete, bat eine große Berühmtheit dadurch erlangt, daß Buido von Arezzo (1014) zur Bezeichnung des von ihm erfundenen Notensuftemes die erften Gilben der erften Strophe deffelben (ut, re, mi, fa, sol, la) wählte. 1) Er ift feinem Inhalte nach

<sup>1)</sup> Man vergl. Gueranger, Liturgische Unterweisungen. Bd. I. Geschichte der Liturgie, übersett von Dr. Flud. S. 316.

ein wundervoller Lobgesang auf unsern Heiligen, dessen Leben er von der Wiege bis zum Tode schildert, wobei er die Aussprüche Jesu über Johannes auf eine vortreffliche Art benütt. Der ganze Hymnus besteht aus vierzehn Strophen, die so auf die Besper, Matutin und Laudes vertheilt sind, daß Strophe 1—4 und 14 den Hymnus der Besper, Strophe 5—8 und 14 jenen der Matutin, und Strophe 9—13 mit einer veränderten Dozoslogie jenen der Laudes bilden. Mit deutscher Übersezung 1) sautet derselbe also:

Ut queant laxis resonare fibris

Mira gestorum famuli tuorum, Solve polluti labii reatum, Sancte Joannes.

Nuntius celso veniens olympo, Te patri magnum fore nasciturum,

Nomen et vitae seriem gerendae Ordine promit.

Ille promissi dubius superni

Perdidit promptae modulos loquelae:

Sed reformasti genitus peremptae
Organa vocis.

Ventris obstruso recubans cubili,

Senseras Regem thalamo manentem: Hinc parens, nati meritis, uter-

que Abdita pandit.

Dag beinen Ruhm, bein wunderreiches Leben,

Mit Jubelsang lobpreisend wir erheben, hilf uns, Johannes, unser herz erneuen, Die Lippen weihen.

Ein Engel, dich dem Bater ju verfünden, Kam her vom himmel ju der Erbe Gründen,

Der beinen Namen, beine Lebensweise That fund bem Greise.

Der Greis, deß herz in Zweifel fich verloren,

Berftummt alsbald: doch du, ale du ge-

Du löftest ibm, das hemmend fie umrungen, Das Band der Bungen.

Im Mutterschoos noch, wardst, in seiner Sulle,

Des herrn bu inne, beffen Gnadenfulle

Das Mutterpaar, verzückt in heil'gem Drange, Pries im Gesange.

<sup>1)</sup> Shloffer, a. a. D. S. 101 − 103.

Antra deserti teneris sub annis, Civium turmas fugiens, petisti,

Ne levi posses maculare vitam

Crimine linguae.

Praebuit durum tegumen camelus Artubus sacris, strophium bidentes,

Cui latex haustum, sociata pastum

Mella locustis.

Ceteri tantum cecinêre Vatum Corde praesâgo jubar affuturum:

Tu quidem mundi scelus auferentem

Indice prodis.

Non fuit vasti spatium per orbis

Sanctior quisquam genitus Joanne,

Qui nefas saecli meruit lavantem

Tingere lymphis.

O nimis felix, meritique celsi, Nesciens labem nivei pudoris,

Praepotens Martyr, nemorumque cultor,

Maxime Vatum.

Sin in die Bufte, icon in garten Jahren, Bogft du, von Menichen fern, dich gu bewahren,

Daß fich bein Leben rein, von feiner Sunde

Entweihet finde.

Das rauhe Rleid, das dir Kameele spenden, Umschließt ein Ledergurt um deine Lenden:

Baldhonig, Baffer mit Seufchredenheeren

Dient, bich gu nahren. 1)

Rurahnend fah'n der alten Seher Schaaren Das Licht, das Gott einst follte offens baren;

Dir war vergönnt, ihn felber gu erblicen,

Der Welt Entzücken. 2)

Nie ward ein Größ'rer je als du geboren,

Den Gottes Suld vor Allen auserforen,

36m, der die Gunde tilgt, vorangulaufen,

Ihn felbst zu taufen. 3)

D hochbeglückter, du fo reich an Ehre, Der Seher Größter, 4) groß durch beil'ge Lehre,

Blutzenge du, in herber Prüfung Stunden,

Unüberwunden.

<sup>1)</sup> Matth. 3, 1-4.

<sup>2)</sup> Ebend. 11, 13.

<sup>3)</sup> Chend. 11, 10. 11. 3, 13 ff.

<sup>4)</sup> Ebend. 11, 9.

Aucta crementis, duplicata quosdam: Trina te fructu cumulata cen-

tum

Nexibus ornant.

opimis

flexos

Ponere gressus.

Serta ter denis alios coronant Bohl fcmuden Biele ber Bergeltung Rronen,

Die manden beil'gen Rampfer zwiefach

Dreifalt'ger Rrang marb, Behrer, bir gu Theile

Im em'gen Beile.

Nunc potens nostri meritis Roch muffen um den Preis wir Rampfer ringen:

Pectoris duros lapides revelle, D hilf une, unfer eig'nes Berg bezwingen : Asperum planans iter, et re- Die Sugel mache eben, mache grabe

Dirige calles. Die frummen Pfade,

Ut pius mundi Sator et Re- Damit wir bem, ber une jum himmel demptor, leitet,

Mentibus culpae sine labe puris, Une treulid weih'n, bag er ben Beg bereitet,

Rite dignetur veniens beatos Die Bergen wurdig und von jeder Gunde Gereinigt finde.

(Dorologie des Symnus der Laudes.)

perni

Trine,

camur:

Parce redemptis.

Laudibus cives celebrent su- Dir, ein'ger und dreiein'ger Gott, er= schalle

Te, Deus simplex, pariterque - Der Lobgefang ber himmeleburger alle:

Supplices et nos veniam pre- Bor' unfrer Rene Fleb'n auf beinem

herr, und verschone.

(Dogologie des Besper = und Matutin = Symnus.)

Sit decus Patri, genitaeque Proli,

Et tibi compar utriusque virtus,

Temporis aevo. Bu allen Beiten.

Amen.

Preis bir, o Bater, auf bem Simmels= tbrone,

Dir, feinem em'gen, eingebornen Gobne, Spiritus semper, Deus unus, Dir, Beift, auch Preis und Ehre, gleich omni den Beiden,

2) Der zweite, auf die Apostelfürften Petrus und Pau= Ins, welcher mit den Worten: Decora lux aeternitatis, auream, anfangt, verdantt feinen Urfprung einer durch ihre Frommigfeit wie durch ihre Liebe zu den Biffenschaften ausgezeichneten bootifchen Frau, Ramens Elpis, Die in der erften Balfte Des fechften Jahrhunderts blühte. Der fragliche Somnus des romiichen Breviers ift indeffen nur ein Auszug aus zweien von Elpis gedichteten, von denen der eine: Aurea luce et decore roseo, ber andere: Felix per omnes festum mundi cardines, beginnt. 1) Die beiden erften Strophen sammt den zwei letten bilden den hymnus der Besper und Matutin, die dritte und vierte mit der Dogologie jenen der Landes. Inhalt ift die hohe Burde der beiden Apostelfürften, die Gott ju Bachtern der Simmelspforte beftellt, die Unrufung derfelben um ihre Fürbitte, endlich der Borrang Roms, weil fein Boden mit dem Blute Diefer beiden Apostel gedungt worden fei. Mit seiner deutschen übersetzung 2) lautet derfelbe alfo:

Decora lux aeternitatis au-

Diem beatis irrigavit ignibus,

Apostolorum quae coronat Principes,

Reisque in astra liberam pandit viam.

Mundi Magister atque coeli Janitor,

Romae parentes, Arbitrique Gentium,

Per ensis ille, hic per Crucis victor necem

Vitae senatum laureati possident. Das Licht, des Lichtes Urquell, das glangt von Ewigfeit,

hat hell mit fel'gen Strahlen den Festtag eingeweißt,

Den, den Apostelfürsten gu Ehren, wir be-

Der reu'gen Sündern öffnet die Bahn zu himmelshöh'n.

Lehrer der Belt, Beschließer des himmels, Ehr' und Preis

Euch, Batern Roms, ju Richtern bestellt dem Erdenfreis:

Durch's Schwert fant bin ber eine, durch's Rreug der andre Geld,

Als Sieger herricht ihr Beide in fel'gem himmelozelt.

<sup>1)</sup> Gueranger, a. a. D. S. 167. Die vollständige übersetzung des Felix per omnes f. bei Schloffer, a. a. D. S. 196.

<sup>2)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 83.

# 281

| Beate Pastor Petre, clemens           | D Petrus, beil'ger hirte, nimm gutig                    |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| accipe                                | auf mit Huld                                            |
| Voces precantum, criminumque          | Der Blaub'gen Fleh'n, und lofe die Ban-                 |
| vincula                               | den unfrer Schuld,                                      |
| Verbo resolve, cui potestas tra-      | Du, welchem Macht gegeben ber Berr,                     |
| dita, dita,                           | der dich erfor,                                         |
| Aperire terris coelum, apertum        | Bu öffnen und ju ichließen bas beil'ge                  |
| claudere.                             | himmelethor.                                            |
|                                       |                                                         |
| Egregie Doctor Paule, mores           | Erhab'ner Lehrer, Paulus, erleucht' uns                 |
| instrue,                              | herz und Sinn,                                          |
| Et nostra tecum pectora in coe-       | Beuch unfre Seelen aufwärts mit bir gen                 |
| lum trahe,                            | himmel hin,                                             |
| Velata dum meridiem cernat            |                                                         |
|                                       | Bo Glaube fich in Schauen verklart, und, Sonnen gleich, |
|                                       |                                                         |
|                                       | Rur fel'ge Liebe maltet in Gottes ew'gem                |
| charitas.                             | Reich.                                                  |
| O Roma felix, quae duorum             | 5 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                 |
|                                       | D Rom, du hochbeglückte, die beider                     |
| Principum Es consecrata glorioso san- | Fürsten Suth                                            |
| 0                                     | Bertraut ift, und geweihet durch ihr                    |
| Hamme guine, and made                 | ruhmwürd'ges Blut,                                      |
| Horum cruore purpurata ce-            | Das, purpurroth erprangend, bir folden                  |
| teras                                 | Glang verleiht,                                         |
| Excellis orbis una pulchritu-         | Daß du all andern Städten vorragft an                   |
| dines.                                | Würdigkeit.                                             |
|                                       |                                                         |
| Sit Trinitati sempiterna glo-         | Dir, o dreiein'ge Gottheit, und beiner                  |
| ole . nichtle file ria ; but ut dengr | 511 911 21117                                           |
| Honor, potestas atque jubi-           | Sei Lobgesang und Ehre anbetend bar-                    |
| latio,                                | gebracht,                                               |
| In unitate, quae gubernat             | In deines Befens Ginheit, beherrschend                  |
| omnia,                                | weit und breit                                          |
| Per universa saeculorum sae-          | Die himmel und den Erdfreis, jest und                   |
| cula. 1)                              | in Ewigfeit. 1)                                         |
| Amen.                                 | Amen.                                                   |
|                                       |                                                         |

<sup>1)</sup> Die entsprechenden Theile dieses Lobgesanges werden auch als besondere hommen benutt:



a) an dem Fefte der Befehrung Pauli (25. 3an.). Str. 4 u. 6.;

b) an jenem ber Stublfeier Betri (18. 3an.), Str. 3 u. 6.

3) Bon den Symnen auf die heilige Maria Magdalena (22. Juli) bat jener der Besper: Pater superni luminis, den Rardinal Robert Bellarmin († 1621) jum Berfaffer. Er schildert in angiebender Beife die garte Liebe Diefer Beiligen ju dem Berrn, deffen Fuge fie falbt, unter beffen Rreuge fie fteht, und fleht am Schluffe um gleiche Liebe. Er lautet 1) also:

Pater superni luminis, Cum Magdalenam respicis, Flammas amoris excitas, Geluque solvis pectoris.

Bater des Lichtes, neigest bu Den Blid auf Magbalena gu, Bleich wird ihr Berg in Lieb' entgund't, Und ihres Bufens Gis gerrinnt.

Un bem Refte ber Rettenfeier Betri (1. Aug.) hat das romifche Brevier aus Felix per omnes etc. folgende Strophen auf= genommen (Schloffer, a. a. D. S. 196):

#### a) Mur Die Besper:

Miris modis repente liber, ferrea, Christo jubente, vincla Petrus exuit: Ovilis ille Pastor et Rector

sacros,

In munberbarer Beife befreit, wirft ohne Raft, Auf's Bort bes Engels, Betrus von fich ber Rettenlaft:

Er, melden feiner heerbe jum birten gab ber and demands gregis myner and an armen herr, where

Vitae recludit pascua et fontes Er ichließt bes Lebens Triften, ben Beilsborn rein und hehr,

Overque servat creditas, arcet Und weidet feine Schafe, die Bolfe icheuchet er.

#### b) Für die Matutin:

Quodennque in orbe nexibus Erit revinctum, Petre, in arce

siderum:

tradita,

tice:

Bas irgend bu auf Erben wirft binden, wird revinxeris, jugleich jugleich

Gebunden fein, o Betrus, auch in bem ew'gen Reich:

Et quod resolvit hie potestas Und mas du hier mirft lofen, geloft fein mird's fofort .

Erit solutum coeli in alto ver- Bie Chriftus hat verheißen, auch in bem Simmel bort :

In fine mundi judicabis sae- Im Biel ber Tage richtet bie Belt bein Richter:

In den Landes bagegen fehrt die britte Strophe des obigen bum= nus nämlich: Beate Pastor, Petre etc., D Betrus, beiliger Sirte, mit der Dogologie, wieder.

1) Schloffer, a. a. D. S. 326.

Amore currit saucia Pedes beatos ungere, Lavare fletu, tergere Comis, et ore lambere.

Adstare non timet Cruci, Sepulchro inhaeret anxia: Truces nec horret milites, Pellit timorem charitas.

O vera, Christe, charitas,
Tu nostra purga crimina,
Tu corda reple gratia,
Tu redde coeli praemia.

Patri, simulque Filio,
Tibique, sancte Spiritus,
Sicut fuit, sit jugiter
Saeclum per omne gloria.
Amen.

Bon Liebe wund eilt fie heran, Salbt ihm die Fuße, wascht fie dann Mit ihren Bahren, trocknet fie Mit ihrem Hanvthaar, fuffet fie.

Beim Kreus zu fteh'n, trägt fie nicht Schen, Am Grabe weilt fie liebetreu: Die Bachter fann fie furchtlos feh'n, Richt mag mit Liebe Furcht besteh'n.

D mahre Liebe, herr ber hulb, Mach' unfre herzen rein von Schuld: Schenf' und, in heil'ger Lieb' ernent, Den Lohn ber ew'gen Seligkeit.

Dem Bater auf bem himmelsthron, Und mit dem Geift, dem ew'gen Sobn, Gleichwie er fein wird, ift und war, Lob, Preis und Ehre immerdar.

Umen.

Der homnus der Matutin: Maria castis osculis, gehört dem beiligen Gregor dem Großen an, und lautet also 1):

Maria castis osculis Lambit Dei vestigia: Fletu rigat, tergit comis, Detersa nardo perlinit.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum. Maria herzt demüthiglich Des Heilands Füße brünftiglich, Nest fie mit Thränen, trocknet fie Mit ihrem Haupthaar, salbet fie.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit.

Der Hymnus der Laudes dieses Festes ist das Werf des heiligen Odo, Abtes von Klugny († 942). Er führt uns Magdalenens Reneschmerz vor Augen, vergleicht sie mit der wiedergefundenen Drachme, stellt ihre Zähren als Borbild für alle

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 97.

Sunder auf, und wendet sich jum Schlusse bittend an die heilige Maria, sie moge dieselben durch die Reue hindurch zur ewigen Seligfeit führen. Er lautet also 1):

Summi Parentis Unice, Vultu pio nos respice, Vocans ad arcem gloriae Cor Magdalenae poenitens. Des höchsten Baters ew'ger Sohn, Sieh mild auf uns vom lichten Thron: Der du riefst Magdalenens Berg, Zerknirscht von Reue, himmelwärts.

Amissa drachma regio Recondita est aerario, Et gemma, deterso luto, Nitore vincit sidera. Die Drachme, die verloren ward, Ift nun im Königsschatz bewahrt: Der rein gewasch'ne Edelstein Glänzt heller als der Sterne Schein.

Jesu, medela vulnerum, Spes una poenitentium, Per Magdalenae lacrymas Peccata nostra diluas. herr, der der Seelen Bunden heilt, Und reu'gen herzen Troft ertheilt, Durch Magdalenens gabren Flut Befrei' uns von der hölle Glut.

Dei Parens piissima, Hevae nepotes flebiles De mille vitae fluctibus Salutis in portum vehas.

D Mutter Gottes, hehr und mild, Führ' Evens Kinder, renerfüllt, Durch's Wogenmeer der Zeitlichkeit Bum Port ber ew'gen Seligfeit.

Uni Deo sit gloria, Pro multiformi gatia, Peccantium qui crimina Remittit, et dat praemia.

Breis, ew'ger herr, Dreiein'ger, dir Für deine Gnaden für und für: Der du der Sünder Schuld verzeihft, Und ew'gen Lebens Lohn verleihft.

Amen.

Amen.

4) Zum Schlusse geben wir noch den Hymnus auf das Fest der unschuldigen Kinder (28. Dez.): Salvete, slores martyrum, der den Fürsten der christlichen Dichter Prudentius († um 405) zum Verfasser hat, und ausgezeichnet ist durch die Plastif seiner Darstellung und den Schwung seiner Gefühle. Obzeleich das römische Brevier nur einen Theil desselben aufgenommen (nämlich Strophe 1, 2 und den dozologischen Schlusvers für die Vesper und die Laudes, Strophe 3, 4, 8 und den dozolos

gifchen Schlugvers für die Matutin), fo können wir uns doch nicht enthalten, den ganzen Lobgesang wegen seiner unvergleiche lichen Schönheit hier folgen zu laffen 1):

Salvete, flores Martyrum, Quos lucis ipso in limine Christi insecutor sustulit, Ceu turbo nascentes rosas. Seil, Blüthen, Erftlings Beugenchor, Die Chrifit Feind im Jugendstor Hinwürgt, wie des Orfanes Kraft Die jungen Rosenknospen rafft.

Vos prima Christi victima, Grex immolatorum tener, Aram sub ipsam simplices Palma et coronis luditis. Dem Heiland sankt ihr, zarte Schaar, Als Erstlingsopfer am Altar: Mit Palm' und Kranz in heiterm Muth Noch spielend, sankt ihr hin in's Blut.

Audit tyrannus anxius, Adesse regum Principem. Qui nomen Israël regat, Teneatque David Regiam. Der Büthrich hört das Bort und bebt: Geboren ift der Herr, er lebt, Der Fürst, der Jirael einst regiert, Und Davids Königsscepter führt.

Exclamat amens nuntio: Successor instat, pellimur! Satelles i, ferrum rape, Perfunde cunas sanguine!

Boll Buth schnaubt er den Boten an: Seht, der mir nachstellt, seht ihn nahn! Eilt, Knechte, eilt, gebt grimmen Tod, Im Blute färbt die Wiegen roth!

Mas omnis infans occidat, Scrutare nutricum sinus, Interque materna ubera Ensem cruentet pusio. Schlagt alle Anablein, wurgt mit Luft Den Sängling an der Mutter Bruft! Rein Kindlein laßt, trog Fleb'n und Lift, Um Leben, fein's, das mannlich ift!

Transfigit ergo carnifex Mucrone districto furens Effusa nuper corpora, Animasque rimatur novas. Der Genker hört's, er lechzt nach Blut, Er schwenkt das Schwert in grimmer Buth, Bild spähend nach bem Bluthenflor, Der kaum fich rang an's Licht hervor.

O barbarum spectaculum! Illisa cervix cautibus Spargit cerebrum lacteum, Oculosque per vulnus vomit. D Schausviel grau'nvoll anzuschau'n! Der Mörder selbst fragt fich mit Grau'n, Wo er den Stahl soll bohren ein In die Gliedmaßen zart und flein.

<sup>1)</sup> Shloffer, a. a. D. S. 76 und 77.

Quid crimen Herodem juvat? Unus tot inter funera Impune Christus tollitur.

Sic stulta Pharaonis mali Edicta quondam fugerat, Christi figuram praeferens Moses, receptor civium.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Quid proficit tantum nefas? Bas frommt die blut'ge Frevelthat, Bas dir, Berodes, ber Berrath? Biel Bluthen liegen rings gerfnicft, Doch fern ift Chriftus dir entrudt.

> So bei bes muth'gen Pharao Droh'n Bar Christi Borbild, Mofes, fcon Durch Alucht entronnen ber Gefahr, Der feines Bolfe Erretter mar.

Preis dir, o Jeju, immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Trofter, Dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit.

Außer den bisber genannten Beiligenfeften haben noch befondere Symnen das Fest der beiligen Martina (30. 3an.), Des beiligen Joseph (19. Marg), des beiligen Bermenegild (13. April), des heiligen Benantius (18. Mai), der heiligen Theresia (15. Oftober), u. m. a.

# 8 56.

# 18) Symnus für das Rirchweihfeft.

Wenn fich der Berr eine Stätte unter den Sterblichen gebaut, um darin zu wohnen, die Wahrheit zu verfündigen, feine Gnadenschätze zu fpenden, die Gebete der Glaubigen entgegen ju nehmen, fo fann diefer Aft bochfter buld von jenen nicht gleichgultig bingenommen werden; er wird vielmehr ihr Gemuth ju beiliger Freude begeiftern, und zu innigem Dante anfenern. Bann aber follten diefe Gefühle lebendiger hervortreten, als an jenem Tage, wo das Bebaude feiner erhabenen Beftimmung übergeben, mann es eingeweiht, oder der Bedachtniftag der Ginweihung begangen wird? Bie mit paffenden Gebeten, fo bat Daber die Rirche diese Tage auch mit entsprechenden Liedern verfeben. Diefelben find Theile eines großartigen hymnus, den ein unbefannter Dichter aus dem gehnten bis dreigehnten Sahr= hundert verfaßt, und der mit den Worten: Coelestis urbs Jerusalem, beginnt. Der Dichter sieht in dem irdischen Gotteshause das Bild des himmlischen Zerusalems, dessen Pforten allen Gläubigen offenstehen, und in welches diesenigen eintreten werden, die hienieden in Glaube und Liebe sich treu bewährt haben, und im Fener der Trübsal erprobt worden sind, des himmlischen Zerusalems, dessen Eckstein Zesus Christus ist, und das von den Lobgesängen der Engel und Heiligen wiederhallt. Zum Schlusse sleht der Dichter zu Gott, er möge verleihen, daß dieser Tempel von Stein ein wahres Abbild des himmlischen sei, daß er durch seine Gnadenströme geheiligt werde, und daß die Gläubigen darin Erhörung ihrer Gebete sinden mögen. Er sautet wie solgt 1):

(Symnus der Besper und Matutin.)

Coelestis urbs Jerusalem, Beata pacis visio, Quae celsa de viventibus Saxis ad astra tolleris, Sponsaeque ritu cingeris Mille Angelorum millibus.

O sorte nupta prospera, Dotata Patris gloria, Respersa Sponsi gratia, Regina formosissima, Christo jugata Principi, Coeli corusca Civitas.

Hic margaritis emicant,
Patentque cunctis ostia:
Virtute namque praevia
Mortalis illuc ducitur,
Amore Christi percitus
Tormenta quisquis sustinet.

Scalpri salubris ictibus,
Et tunsione plurima,
Fabri polita malleo
Hanc saxa molem construunt,
Aptisque juncta nexibus
Locantur in fastigio.

Jerusalem, bu himmelöstadt, Gesicht bes Friedens, hehr und flar Aufragend aus lebendigem Gestein jum himmel wunderbar, Und bräutlich glänzend, wonniglich Umfränzt von sel'ger Engel Schaar.

Du gnabenreiche Braut Des Berrn, Bom Bater berrlich ausgeschmückt, Sold prangend in bes Brant'gams bulb, D Ron'gin, icon und bochbeglücht, Dem em'gen Beren ber Beren vermählt, Stadt, die des himmels Blang burchgudt. In reinster Berlen Schimmer fteb'n Die Pforten offen allzumal, 2Bo Jeder eingebt, der dem herrn Sich treu bewährt im Erbenthal, Der, von der Liebe Glut entflammt, Für Chriftum Bein erträgt und Qual. Durch Drud und Schläge mannichfalt Bird rein geglättet jeder Stein, Bevor des weisen Meifters Sand Dem hoben Bau ibn füget ein, Der in erhab'nem Einflang fich Erhebt in beil'gen Lichtes Schein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 193.

### (Symnus der Laudes.)

Alto ex Olympi vertice Summi Parentis Filius, Ceu monte desectus lapis Terras in imas decidens, Domus supernae et infimae Utrumque junxit angulum.

Sed illa sedes Coelitum
Semper resultat laudibus,
Deumque Trinum et Unicum
Jugi canore praedicat:
Illi canentes jungimur
Almae Sionis aemuli.

Haec templa, Rex coelestium,
Imple benigno lumine:
Huc o rogatus adveni,
Plebisque vota suscipe,
Et nostra corda jugiter
Perfunde coeli gratia.

Hic impetrent fidelium
Voces precesque supplicum
Domus beatae munera,
Partisque donis gaudeant,
Donec, soluti corpore,
Sedes beatas impleant.

Fern aus des himmels fel'gen höh'n Kam Gottes Sohn, von Gott gesandt, Dem Stein gleich, der, vom Berg gelös't, In's Thal ftürzt von der Felsenwand: Den himmel und der Erde Dom Bringt er als Echstein in Berband.

Rie rastend durch die Gottesstadt Tönt Jubellied und Wonneslang: Des Einen und Dreiein'gen Ruhm Preist ster Sel'gen Lobgesang: Mit Sions hymnen steigt empor Betteisernd unser hochgesang.

Full' an mit beinem himmelslicht, herr, biesen Tempel, bir geweiht: Reig' bich zu ihm, erhöre mild Des Bolfs Gebet, das zu bir schreit: Geng beiner Gnaden reichen Strom In unfre herzen aus allzeit.

Laß beiner Glänb'gen Fleh'n allhier Gemährung finden gnädiglich:
Laß deiner Gaben sie fich freu'n
Mit deinen Heil'gen wonniglich:
Laß einst sie nach vollbrachtem Lauf
Dich ewig schauen seliglich.

# (Gemeinschaftliche Dogologie.)

Decus Parenti debitum Sit usquequaque altissimo, Natoque Patris unico, Et inclyto Paraclito, Cui laus, potestas, gloria Aeterna sit per saecula.

Amen

Laut schasse würd'ger Lobgesang Dem höchsten Bater allezeit, Preis seinem eingebornen Sohn, Dem Geist auch, welcher Trost verleiht, Dem Ruhm gebührt und Ehr' und Macht Bon nun an bis in Ewigkeit.

Umen.

# 19) Symnus für die Todtenfeier.

(Dies irae, dies illa.)

Man mar lange Beit zweifelhaft über den Ramen jenes begeifterten Dichters, welcher die Chriftenheit mit diefem fo ichauerlichen, und doch wieder fo garten Gefange beschenfte, der die Rirche obne Zweifel bis zu jenem letten Tage begleiten wird, deffen Schrecken darin fo ergreifend ausgedruckt find. Die neuesten Untersuchungen haben jedoch mit Bestimmtheit ergeben, daß es der Minorite Thomas von Celano fei, welcher in der erften Balfte des dreizehnten Jahrhunderts lebte. Das Lied muß unfer bochftes Staunen erregen. Welch' eine Salbung, welch' ein Rhythmus darin, murdig eines fo furchtbaren Gegenstandes! Man fühlt fich zu dem Glauben gedrungen, daß ein befonderer Beiftand des beiligen Beiftes den Berfaffer geleitet, und ibm die himmlischen Tone, die allein mit folden Begenständen barmoniren, entdedt habe. Der Inhalt deffelben ift zu befannt, als daß wir nöthig hatten, in eine Analpfe einzugeben. Wir laffen denfelben bier mit der in der Schloffer'ichen Liedersammlung 1) enthaltenen Übersetzung folgen:

Dies irae, dies illa Solvet saeclum in favilla, Teste David cum Sibylla.

Quantus tremor est futurus, Quando judex est venturus, Cuncta stricte discussurus.

Tuba, mirum spargens sonum Per sepulchra regionum, Coget omnes ante thronum.

Tag bes Borns, ber Tag ber Rulle, Dedt die Belt mit Afchenhulle, David zeugt es und Gibuffe.

Beld' ein Grau'n wird fein und Beben, Bird der Richter niederschweben, Strenge Prüfung gu erheben.

Die Pofaun' im Bundertone, Uns den Grabern jeder Bone, Sammelt Alle ber jum Throne.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 181 ff. Fluck, Liturgik. 11.

#### 290

Mors stupebit et natura, Cum resurget creatura, Judicanti responsura.

Liber scriptus proferetur, In quo totum continetur, Unde mundus judicetur.

Judex ergo cum sedebit, Quidquid latet apparebit: Nil inultum remanebit.

Quid sum miser tunc dicturus? Quem patronum rogaturus, Cum vix justus sit securus?

Rex tremendae majestatis, Qui salvandos salvas gratis, Salva me, fons pietatis.

Recordare, Jesu pie, Quod sum causa tuae viae: Ne me perdas illa die.

Quaerens me sedisti lassus, Redemisti, crucem passus: Tantus labor non sit cassus.

Juste judex ultionis, Donum fac remissionis Ante diem rationis.

Ingemisco tanquam reus: Culpa rubet vultus meus: Supplicanti parce Deus.

Qui Mariam absolvisti, Et latronem exaudisti, Mihi quoque spem dedisti. Tod, Natur, mit Staunen feben Dann die Kreatur ersteben, Bur Berantwortung gu geben.

Und ein Buch wird aufgefalten, Go bas Gange wird enthalten, Db ber Belt Gericht gu halten.

Wann der Nichter also richtet, Wird, mas dunkel war, gelichtet, Ungerochen nichts geschlichtet.

Ad, mas werd' ich Armer fagen? Wer vertritt mich vor den Rlagen, Da Gerechte felber gagen?

herr, dem fich der Weltfreis beuget, Der ans Gnade Gnad' erzeiget, Rette mich, zur huld geneiget.

Milber Jefu, woll' erwägen, Daß bu famest meinetwegen, Um mein Beil alsbann gu hegen.

Ich war Ziel ja beines Strebens, Kreuzestod der Preis des Lebens: So viel Müh' fei nicht vergebens.

Nichter ber gerechten Rache, Rachficht üb' in meiner Sache, Eh' zum letten ich erwache.

Bang erfenfs' ich, schuldbefangen, Rene röthet meine Bangen: Lag mich Fleh'nden Gnad' erlangen.

Du, ber losfprach einft Marien, Und bem Schacher felbft verziehen, haft mir hoffnung auch verliehen.

#### 291

Preces meae non sunt dignae, Sed tu bonus fac benigne, Ne perenni cremer igne.

Inter oves locum praesta, Et ab hoedis me sequestra, Statuens in parte dextra.

Confutatis maledictis, Flammis acribus addictis, Voca me cum benedictis.

Oro supplex et acclinis, Cor contritum quasi cinis: Gere curam mei finis.

Lacrymosa dies illa, Qua resurget ex favilla Judicandus homo reus: Huic ergo parce Deus,

Pie Jesu Domine,
Dona eis requiem. 1)

Amen.

Mein Gebet gilt nicht fo theuer: Schonung übe, du Getreuer, Rette mich vom ew'gen Fener.

Mit den Schafen woll' mich weiben, Bon den Boden mich zu scheiben, Stell' mich bir gur rechten Seiten.

Wann Berworf'nen ohne Schonen Du mit Flammenpein wirst lohnen, Laß mich mit den Sel'gen wohnen.

Schuldgebengt zu dir ich schreie, Gang zerknirscht das herz von Reue: Sel'ges Ende mir verleihe.

Thränen bringt der Tag der Beben, Wo vom Stanbe wird erfteben Bum Gericht der Mensch voll Gunden: Laß ihn, Gott, Erbarmen finden.

Jefu, milder herricher du, Gib den Todten ew'ge Ruh'. 1)

Umen.

#### § 58.

# 20) Die täglichen Symnen der fleineren Soren.

Die höheren Feste und ihre Festfreise sind allerdings für die Kirche eine Hauptveranlassung, das Lob des Herrn zu singen, da sie ihr die wunderbaren Beranstaltungen Gottes zum Heile der Menschheit vorführen. Gleichwie aber die Erweise der unendslichen Liebe Gottes sich nicht blos auf diese außerordentlichen Momente beschränken, sondern sich an jedem Tage und zu jeder Stunde kundgeben, so verstummt auch sie nicht, wenn diese Feste vorüber sind, sondern singt täglich dieses Lob. Sie thut dies in der Matutin, der Laudes und der Besper mit den der jeweiligen



<sup>1)</sup> Sowohl diese beiden Berse, als auch die vorausgehende vierzeilige Strophe: Lacrymosa dies etc. sind, wie Mone (lat. hymnen bes Mittelalters Bd. I. S. 408.) aus alten handschriften überzeugend nachweist, alteren Kirchenliedern entnommen.

Festzeit eigenthumlichen hymnen. Für die fleineren horen dagegen bedient fie fich stehender. Diese find:

1) Der homnus der Prim: Jam lucis orto sidere. Er rührt von dem heiligen Ambrofius her, und lautet lateinisch und deutsch, 1) wie folgt:

Jam lucis orto sidere, Deum precemur supplices, Ut in dierum actibus Nos servet a nocentibus.

Linguam refraenans temperet, Ne litis horror insonet: Visum fovendo contegat,

Sint pura cordis intima, Absistat et vecordia: Carnis terat superbiam Potus cibique parcitas.

Ne vanitates hauriat.

Ut cum dies abscesserit, Noctemque sors reduxerit, Mundi per abstinentiam Ipsi canamus gloriam.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum.

Amen.

Nun, da des Morgens Licht erwacht, Sei Gott die Bitte dargebracht, Daß, dräut im Tagwerf uns Gefahr, Er uns vor Feindes Lift bewahr'.

Die Zunge gahm' er, daß von Streit Sie bleib' und hader unentweiht: Er schirm uns wahrend das Gesicht, Daß Eitles es beslede nicht.

Rein sei des herzens Sinn und Drang, Fern bleib' uns träger Müßiggang: Des Fleisches Stolz und Uppigkeit Besiege weise Mäßigkeit.

Daß wir, wann fich der Tag geneigt, Und Racht gur Erbe niedersteigt, Bon aller Sünd' und Thorheit fern, Die Ehre geben Gott bem herrn.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sobn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit. Amen.

2) Der hymnus der Terz: Nunc, sancte nobis Spiritus. Derfelbe wird ebenfalls dem heiligen Umbrofius zugeschrieben, und ift ein Lobgesang auf den heiligen Geift, da die dritte Stunde, oder nach unserer Zeitrechnung, die neunte des Tages jene ift, in welcher der heilige Geist über die Apostel herabkam. Mit seiner deutschen Übersetzung 2) sautet er also:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 28.

<sup>2)</sup> Chend. G. 19.

Nunc, sancte nobis Spiritus, Unum Patri cum Filio, Dignare promptus ingeri Nostro refusus pectori.

D beil'ger Beift vom bochften Thron, Eine mit dem Bater und dem Gobn: Beuß beiner Gaben lichten Schein Boll Suld in unfre Bergen ein.

Os, lingua, mens, sensus, vigor Confessionem personent: Flammescat igne charitas, Accendat ardor proximos.

Bedant' und Ginn und Berg und Mund Mach' unfere Glaubene Beugniß fund : Die Lieb' entlod're himmelmarte, Entzündend auch der Bruder Berg.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Amen.

Dies, Bater, gib vom Gnabenthron, Und du, dem Bater gleicher Gobn, Dem mit dem Beift, der Troft verleibt, Gei Ehr' und Preis in Emigfeit.

3) Der Symnus der Sext: Rector potens, verax Deus. Bon dem nämlichen Berfaffer herruhrend, hat Diefer Symnus Das Lob der Borfebung, und die Bitte um geiftiges und leibliches Bohl zum Gegenstande. Er lautet alfo 1):

Rector potens, verax Deus, Qui temperas rerum vices, Splendore mane illuminas, Et ignibus meridiem:

Babrhaft'ger Gott, Berr, beffen Rraft Der Beiten fteten Bechfel ichafft: Der du die Damm'rung führft berauf, Und lentft der Sonne Mittagelauf:

Extingue flammas litium, Aufer calorem noxium: Confer salutem corporum, Veramque pacem cordium. Lofd' aus des Saders Alammenwuth, Der Leidenschaften fund'ge Glut: Des Leib's Befundheit ichente du, Und gib ben Bergen mabre Rub'.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Dies, Bater, gib vom Bnadenthron, Und bu, bem Bater gleicher Gobn, Dem mit dem Beift, der Troft verleibt, Gei Chr' und Preis in Emigfeit.

Amen.

Amen.

4) Der hymnus der Ron: Rerum Deus, tenax vigor. Auch er hat den beiligen Ambrofins jum Berfaffer. In dem



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 20.

bevorftebenden Tagesichluß das Ende des Lebens febend, bittet er den herrn um die Gnade eines glückseligen Todes. Mit feiner deutschen Übersetzung 1) lautet er:

Rerum Deus tenax vigor, Immotus in te permanens, Lucis diurnae tempora Successibus determinans:

Largire lumen vespere, Quo vita nusquam decidat: Sed praemium mortis sacrae Perennis instet gloria.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Amen.

Gott, ber bie Welten ichuf und tragt, Der in fich felbit bleibt unbewegt: Der du des Lichtes Lauf beschräntst, Der Tageszeiten Bechfel lentft:

Schent' uns am Abend, herr, bein Licht, Des Lebens Glut entzeuch uns nicht: Führ' une, in fel'gem Tod erneut, In Deines Reiches Berrlichfeit.

Dies, Bater, gib vom Gnabenthron, Und du, dem Bater gleicher Gobn, Dem mit bem Beift, der Troft verleiht, Gei Chr' und Preis in Ewigfeit. Mmen.

5) Der hymnus des Rompletoriums: Te lucis ante terminum. Er theilt mit den bisher genannten den nämlichen Ursprung, und fleht um Schut fur Leib und Geele in der fommenden Nacht. Er lautet 2):

Rerum Creator, poscimus, Ut pro tua clementia Sis praesul et custodia.

Procul recedant somnia, Et noctium phantasmata: Hostemque nostrum comprime, Ne polluantur corpora.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Amen.

Te lucis ante terminum, Jest fleh'n wir, weil die Racht will nah'n, Dich, aller Dinge Schöpfer, an, Dag beine Gute mildiglich Une fchut' und fchirme gnabiglich.

> Wern weiche jedes Truggebild, Und Traumgefichte, icheu und wild: Durch bich vor Reindes Macht gebectt, Sei unfer Leib ftets unbeflectt.

> Dies, Bater, gib vom Gnadenthron, Und du, bem Bater gleicher Gobn, Dem mit bem Beift, ber Troft verleiht, Sei Chr' und Preis in Emigfeit.



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 21.

<sup>2)</sup> Ebend. G. 22.

# Bweiter Artikel.

Bon ber beiligen Dufit.

# Vorerinnerung.

Je nachdem die Musik mittelst der menschlichen Stimme oder durch Instrumente ausgeführt wird, unterscheidet man Vokals und Instrumentalmusik. Da beide in dem katholischen Rultus, wenn auch nicht in gleichem Maße, zur Anwendung kommen, so muß auch von beiden hier die Nede sein.

### I. Vofalmufif.

## \$ 59.

Geschichtliche Bemerkungen. Sohes Alter der Bofalmusik.

Die Bokalmusik oder der eigenkliche Gesang ist so alt, wie das Menschengeschlecht. Sie treibt ihre Wurzeln in der eigensthümlichen Einrichtung der menschlichen Natur. Gleichwie nämlich der Mensch seine Gedanken und Gefühle im Worte zu objektiviren sich gedrungen fühlt, auf ebenso natürliche Weise such die Gefühle, wenn sie auf einen hohen Grad von Lebendigsfeit gesteigert sind, in dem Gesange einen Ausdruck.

Wenn aber irgendwo, so hat der Gesang auf dem religiösen Gebiete einen heimischen Boden, da der Gegenstand der Religion es nothwendig mit sich bringt, daß wir hier nicht blos den ershabensten und reinsten, sondern auch den stärtsten Gefühlen begegnen.

Daher ist es denn auch zu erklären, daß wir keine Religion, welchen Namen sie auch tragen, welchem Volke sie auch angeshören möge, ohne Gesang sinden. Heiden und Juden hatten ihre religiösen Gesänge, wie unvollkommen dieselben auch sein mochten, wenn wir den Maßstab der heutigen Musik an sie anslegen.



Bas nun insbesondere das Judenthum 1) angeht, fo finden wir die Bofal = und Inftrumentalmufif feit dem Zeitalter der Patriarchen in vielfachem Gebrauche. 2) Gie ift die Bealeiterin der Boefie und des Tanges, 3) und wird auch zur prophetischen Ermedung und bei prophetischen Bortragen gebraucht, meshalb fie zu den Lebrgegenftanden ber Prophetenfchulen geborte. 4) Gin Sauptbeforderer der Mufit mar David, der fie fcon in früher Jugend übte und mit feiner Runftfertigfeit im Saitenspiel den Ronig Saul erquidte, wann der Beift ber Schwermuth ihn qualte. 5) Ronig geworden, führte er fie mit der beiligen Poefie in den Rultus ein. Er bestimmte viertaufend Leviten jum Gefange und Inftrumentenfpiel vor dem beiligen Belte, 6) theilte fie in vierundzwanzig Rlaffen, und feste ihnen zwölf Direftoren vor. 7) Einen noch umfaffenderen Gebrauch machte von der beiligen Mufit fein Cobn Salomo, unter dem fie jur bochften Bluthe gelang. Spater zerfiel fie, murde aber von Sistias und Jofias wiederhergeftellt. 8) 3m Exil verftummte Gefang und Saitenspiel: "An den Strömen Babels fagen wir und weinten, mann wir an Gion dachten; an Die Beiden hingen wir unfere Bithern auf." 9) Rach dem Biederaufbau des Beiligthums murde auch die Tempelmufit wieder ein= gerichtet. 10) Rach einem abermaligen Berfalle fand fie fpater an Judas Maffabaus einen Reftaurator. II) Gie erhielt fich von da an bis zu den letten Zeiten des judifchen Staates, ohne

<sup>1)</sup> Rirchenlegiton von Beger und Belte. Art. Mufit und mufitalifche Inftrumente bei ben Bebraern. Bb. VII. G. 421.

<sup>2) 1</sup> Moj. 31, 26 ff.

<sup>3) 2</sup> Moj. 15, 1 ff.

<sup>4) 1</sup> Sam. 10, 5. 6. 2 Kön. 3, 10 — 16.

<sup>5) 1</sup> Sam. 16, 23.

<sup>6) 1</sup> Chron. 23, 5. 7) Ebend. 25, 1—31. 8) 2 Chron. 29, 27 ff.

<sup>9)</sup> 段[. 136, 1 情.

<sup>10)</sup> Esdr. 3, 10. Reh. 12, 27 ff.

<sup>11) 1</sup> Maft. 4, 54.

jedoch je wieder die Sohe der davidischen und salomonischen Zeit zu erreichen.

Die Eigenthümlichkeit des jüdischen Gesanges liegt indessen im Dunkeln. Man vermuthet, daß er nur eine sogenannte cantillatio, d. i. eine gesangartige Deklamation oder Rezitation, ähnslich jener, mit welcher noch jetzt in den Synagogen die Thora gelesen wird, gewesen sei. Aus manchen Überschriften der Psalmen 1) will man jedoch schließen, daß ihnen auch eigentliche Gesangesweisen nicht fremd gewesen.

Indem wir nun gum Chriftenthum übergeben, bedarf es nach dem früher Gefagten faum der Bemerfung, daß wir bier gang befonders dem Gefange begegnen muffen. Lage derfelbe auch nicht fo tief in der menschlichen Natur begründet, er hatte ichon deshalb nicht fehlen können, weil die erften Chriften ja be= fanntlich in den Synagogen der Juden ihren gottesdienftlichen Berpflichtungen nachkamen, und weil es undenfbar ift, daß fie auch nach der Trennung fo urplöglich mit der durch Jahrhunderte geheiligten Tradition gebrochen batten. Doch wir find in dieser Beziehung nicht auf blofe Induftionen angewiesen, wir haben auch vollgültige Beweise für unfere Behauptung. Denn von Chriftus felbft miffen mir, daß er nach der Ginfegung des beiligen Abendmahles mit feinen Jungern das große Sallel ge= fungen. Der Apostel Paulus erwähnt des Symnengesanges gu Rorinth und unterscheidet in feinen Gendschreiben an die Bemeinden zu Ephefus und Roloffa Pfalmen, Lobgefange und heilige Lieder, eine Unterscheidung, die fich gewiß nicht blos auf den Inhalt, sondern auch auf die Melodie bezog, mas durch den heiligen Rlemens von Alexandria bestätigt wird, welcher den englischen Gefang der Chriften den unzuchtigen Be= fangen der Beiden entgegensett, 2) und dabei bemerft: Editur



<sup>1)</sup> Man vergl. Pf. 22. Pf. 56. Pf. 57. 58. 59.

<sup>2)</sup> Clem. Alex.: Orat. ad Gentes. Dei filiae, pulchrae agnae, quae veneranda Verbi orgia concelebrant, chorum moderatum congregantes: chorus sunt justi, canticum est hymnus Regis omnium: psallunt puellae.... editur sonus musicus. Cf.

sonus musicus. Ein anderer Zeuge für unsern Gegenstand ist Tertullian, welcher des Pfalmengesangs bei der Feier der Ugapen gedenkt, \*) vor deren Beginn die Psalmen gebetet, nach deren Schluß aber gesungen zu werden pslegten. An ihn schließt sich der heilige Cyprian an, welcher in seiner Abhandslung über das Gebet des Herrn sagt: "Psalmen sollen ertönen, und mit wohlklingenden Stimmen soll vorgesungen werden." 2)

Für den Kirchengesang in der morgenländischen Kirche sind der heilige Basilius († 379), die apostolischen Konstitutionen entscheidend, deren Zeugnisse wir schon oben 3) bei der Darstellung der Psalmodie in der alten Kirche angesührt haben. Allerdings ist hier nur von dem Gesange Einzelner die Rede, welche das Amt der Borsänger hatten; es sehlte übrigens auch der eigentliche Gemeindegesang in jener Zeit nicht, indem das gesammte Bolt ganze Lieder und Psalmen mit einander sang, wie uns dies die Kirchenhistoriser Sofrates und Sozomenus von der Kirche zu Alexandria berichten.

## \$ 60.

Berschiedene Anstalten zur Hebung des Kirchen= Gefanges. Ambrofianische Singweise.

Wenn sich auch der Modus des Gesanges in damaliger Zeit nicht genau bestimmen läßt, so ist doch so viel gewiß, daß man sich an das griechische Tonspstem, jedoch unter Beibehaltung des Grundcharafters der Psalmodie, in der Art anschloß, daß

Paedag. Lib. II. c. 4.: Sunt admittendae modestae et pudicae harmoniae; a forte et nervosa nostra congregatione vere molles et enervatas harmonias amovendo quam longissime, quae improbo flexuum vocis artificio utentes, ad delicatam et ignavam vitae agendae rationem deducunt; graves vero et quae ad temperantiam pertinent, modulationes ebrietati et proterviae valedicunt.

- 1) Apolog. c. 39.
- 2) Cypr. de orat, Domin.
- 3) §, 32, and silans antibe ... selleng trullage torsiums

man sich der Gesetze und Regeln desselben bediente, um die theils schon bekannten, theils neuen Singweisen zu fixiren. Da das griechische Tonspstem aber ziemlich verwickelt und darum von der Gesammtheit des Volkes schwer zu erlernen war, so ergab sich schon frühe die Nothwendigkeit, besondere, befähigte und genötte Sänger anzustellen. Und wirklich erwähnt schon Ignatius im zweiten Jahrhundert dieses Institutes; desgleichen die apostolischen Konstitutionen, 2) die ihnen unter den Ordines minores ihre Stelle anweisen, ohne ihnen jedoch das Necht, zu tausen, zu gestatten, und die Synode von Laodizäa (376), die ihre sirchliche Reidung, und den Ort, wo sie in der Kirche singen sollen, näher bestimmt.

Diese Fürforge für einen guten Gefang zeigte fich noch in erhöhtem Mage, als die Rirche feit Ronftantin dem Großen aus den Ratafomben berausgetreten, und durch den ihr vergonnten Frieden im Stande war, die gange Pracht des fatholiichen Rultus zu entfalten. Es murden Daber Gingichulen errichtet, in denen Anaben im Rirchengefange unterrichtet wurden. Die erste derselben wird dem Papfte Splvefter (314-335) zugeschrieben. In feine Fußtapfen trat Papft Silarius (461 bis 468). Da indeffen diefe Einrichtungen nur partifular waren, fo fonnten fie das nicht leiften, mas fie wollten und follten. Da überdies vorzüglich zwei Elemente fich bei der Entwicklung des Gefanges und dem Streben nach einer absoluten Norm geltend zu machen suchten, nämlich die Pfalmodie mit ihrer heiligen Tra-Dition, und das griechische Syftem, welches alle Abstufungen von der einfachen Deflamation bis zur vollständigen Melodie unter den Begriff "Mufit" reihte, fo darf es uns nicht Bunder nehmen, wenn wir von einer Entartung der Rirchenmufit boren. Um den hierdurch bewirften Ubelftanden abzuhelfen, mendeten zwei Manner der Berbefferung derfelben ihr Augenmert zu, nämlich der beilige Athanafins in Alexandria und der beilige Am : brofius in Mailand. Bon jenem berichtet der heilige Augu-



<sup>1)</sup> Epist. ad Eph. c. 4.

<sup>2)</sup> Lib. III. c. 11.

ftinus, 1) derfelbe habe in feiner Rirche unter fo mäßiger Unwendung von Modulation der Stimme fingen laffen, daß der Pfalmfanger eher zu reden, als zu fingen schien.

3m Abendlande mar es, wie gefagt, der beilige Ambrofius, ber fich um die Reinigung des Rirchengefanges von beidnischen Elementen unfterbliche Berdienfte erwarb. Er legte bei feiner Singweise zwar das altgriechische Spftem gu Grunde, reinigte daffelbe aber von feinen fpateren Entartungen. Er war es, der, wie icon früher gezeigt murde, ben Responsoriengesang in den Rultus der abendlandischen Rirche einführte. Aus den griechiichen Tonarten mablte Umbrofins nur vier, die dorifche (D-d), die phrygische (E-e), die aolische (F-f) und die mixolydifche (G - g). Die ambrofianische Singweife, welche auf Metrum, Rhythmus und Melodie Ruckficht nahm, hatte etwas außerordentlich Bartes an fich, fo daß fie, wie Auguftinus bemerft, die Buborer gu Thranen rubrte. Dadurch aber, daß diefelbe fich an das griechische Tonspftem anschloß, trug fie ben Reim des Untergangs in fich. Und es dauerte in der That nicht lange, bis die beidnischen Elemente in ihr sich in allen ihren Ronfequengen entwickelten, und die Nothwendigkeit einer Reformation augenfällig machten.

## § 61.

# Der gregorianische Rirchengefang.

Diese Reformation sollte, um die ganze Kirche zu durch, dringen, von dem Oberhaupte der Kirche selber ausgeben. Ihr Organ war der um den Kultus der fatholischen Kirche überhaupt so verdiente Papst Gregor der Große. Er sammelte aus dem vorhandenen Guten das Beste, ordnete es zu einem Ganzen, und bildete sich aus demselben seine eigene Theorie. Die von Gregor dem Großen eingeführte Singmethode, welche den Namen cantus planus, c. sirmus, c. Gregorianus oder auch c. Romanus führt, unterscheidet sich von allen früheren wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Confess. Lib. X. c. 33.

dadurch am Meiften, daß alle Tone ohne Metrum und Rhythmus in gang gleichem Berhaltniffe zueinander fteben, wodurch fie vorgualich geeignet ift, von einer gangen, felbft der größten Gemeinde gefungen zu werden (weshalb fie auch cantus choralis genannt wurde). Es lag etwas bochft Feierliches darin. Dbgleich Diefe Singweise gang neu mar, fo trug fie doch den Typus absoluter Allgemeinbeit an fich. Denn auf der einen Seite murde darin der bisher in der driftlichen Rirche üblichen Singweise Rechnung getragen, indem er das Bute derfelben beibehielt und das griechische Tonfustem zu Grunde legte, auf der andern murden die großen Schwierigkeiten Diefes Systems durch die weiseste Bereinfachung beseitigt, dadurch aber die Erlernung derfelben jeder Nationalität ungemein erleichtert. Um mehr Mannichfaltigfeit in die Rirchengefange zu bringen, und die charafteriftische Gigenthumlichfeit derfelben mehr hervortreten zu laffen, foll Gregor den vier Tonarten des Ambrofins, den fogenannten authen = tischen, noch vier andere, welche plagale oder abgeleitete beißen, deren Anfangspunkt fich nach der Quarte der authentischen bestimmt, bingugefügt haben. 1)

Es handelte sich nun darum, diese neue Singmethode in das Bolf einzusühren. Zu dem Ende gründete Gregor in Rom eine Singschule, mit welcher er den Grund legte zu der in den späteren Jahrhunderten so berühmt gewordenen römischen Singschule, die noch heute in der sixtinischen Kapelle zu Rom ihre anderthalbetausendjährigen Triumphe seiert. Welchen Werth er auf diesen Unterricht legte, mag daraus hervorgehen, daß er trop der ungesheuern, ihm von seinem Pontisisate auferlegten Arbeiten immer

<sup>1)</sup> Die seit Gregor burch die Kirche sanktionirten Tonarten find folgende;

<sup>1)</sup> Die dorische, tonus primus (auth.);

<sup>2)</sup> die hypodorische, t. secundus (plag.);

<sup>3)</sup> die phrhgische, t. tertius (auth.);

<sup>4)</sup> die hypophrygische, t. quartus (plag.);

<sup>5)</sup> die lybische, t. quintus (auth.);

<sup>6)</sup> die hypolydische, t. sextus (plag.);

<sup>7)</sup> die migolydische, t. septimus (auth.);

<sup>8)</sup> die hypomigolydische, t. octavus (plag.).

noch Zeit genug fand, den Übungen perfönlich anzuwohnen und sie zu leiten. Sein Biograph, der Diakonus Johannes, der im neunten Jahrhundert lebte, behauptet, noch das Ruhebett gesehen zu haben, auf welchem Gregor die Sängerknaben unterzichtete, sowie das von ihm eigenhändig geschriebene Antiphonar. Er wies dieser Schule eigene Gebände an, und nannte sie, da er vorzüglich Waisenknaben in dieselbe aufnahm, Orphanotrophium. Als zur Zeit des Papstes Sergins die Gebände verfallen waren, so wurden neue an ihrer Stelle aufgebaut. Die Vorssteher dieser Singschule, Primicerii genannt, gelangten später zu so großem Ansehen, daß sie bei neuen Papstwahlen ihre Stimme abzugeben hatten.

Die römische Sängerschule sollte später aber noch einen höhern Zweck erfüllen, als blos für die Kirchen Roms die Sänger heranzubilden. Denn aus ihr sollte, wie aus seiner Quelle, der gregorianische Gesang nach allen Theilen der Kirche verbreitet werden. Gregor selber gab dem Apostel Englands, Augustin, mehrere Zöglinge derselben mit nach Britannien. Ähnliches thaten Papst Vitalian und Agatho im siebenten Jahrhundert, von denen der erstere den Sänger Johannes mit dem Bischof Theodor von Kanterbury, dem mehrere andere nachfolgten, dorthin schiefte, so daß der englische Klerus bald überall das tägliche Offizium nach römischer Art sang.

Nun fam Gallien an die Neihe. Hier hatte der ambrostanische Gesang Aufnahme gefunden, war aber bald so entstellt,
daß laute Klagen darob ertönten. Den ersten Bersuch, den gregorianischen in den Kirchen Galliens einzusühren, machte der
König Pipin, unter dessen Regierung Papst Stephanus II.
mit einem Theile seiner Hostapelle vor den Longobarden nach
Frankreich gestüchtet war. Nachdem Pipin den herrlichen Gesang
derselben während einer Pontisitalmesse angehört hatte, erbat er
sich von dem Papste zwölf Sänger, welche, in verschiedene Städte
vertheilt, den französsischen Klerus in dem gregorianischen Gesang
unterrichten sollten. Der Bersuch schlug indessen wegen der Ungelenkigkeit und Rauhheit der deutschen und gallischen Kehlen,
wie Johannes Diakonus erzählt, sehl.

Mit größerm Erfolge, wenn auch nicht ohne bedeutende Edwierigfeit, betrieb Rarl Der Große die Cache. Micht nur ichidte er frangofische Beiftliche nach Rom, um fie in der Schule Gregors unterrichten zu laffen, fondern er erbat fich auch von Rom aus genbte Ganger, welche in den gu Det und Goif= fons, Aachen, Lyon, Paris u. f. w. von ihm gegrundeten Cangerschulen Unterricht ertheilen mußten. Bei der Ausführung Diefes Blanes hatte der Raifer aber mit großen Sinderniffen gu fampfen; namentlich mar es der Widerwille, der von Seiten der Beiftlichen gegen die neue Singweise fich geltend machte. Doch Rarl der Große, der gewohnt mar, gange Bolfer zu befiegen, wußte auch hier seinem Worte die nothige Rraft zu geben. Er zwang die Biderfpenftigen durch Drohungen und Strafen gur Unnahme der römischen Methode, und ließ die Bucher des ambroffanischen Ritus verbrennen. Rein Rlerifer durfte vor ibm erscheinen, der nicht geläufig die gregorianische Singweise fannte. Gleich Gregor dem Großen war Rarl ein großer Renner und Freund der Mufit, weshalb er felbst dem Unterrichte in den Schulen perfonlich beiwohnte, und auf feinen Reifen in den verichiedenen Rirchen fich unter die Ganger mischte und mit ihnen fang. Um fich zu verfichern, daß man feinen Befehlen auch nachfame, erließ er im Jahre 806 von nimmegen aus eine Berordnung, nach welcher faiferliche Rommiffarien Rundreifen maden mußten, um den Buftand des Rirchengefanges ju prufen. Fragen wir nach dem Motive, warum Rarl der Große fo eifrig fur den gregorianischen Gesang bemubt mar, fo mar es nicht etwa niedrige Augendienerei gegen den apostolischen Stuhl, fondern neben feiner perfonlichen Borliebe fur jenen Gefang vorjugeweise die Ehrfurcht vor dem apostolischen Stuble und die Rudficht auf die Ginheit in dem Rultus. 1)



Capitular. Aquisgran. Cap. 81. (Tom. IV. Collect. Concil. Harduin. col. 843.): Ut cantum Romanum pleniter et ordinabiliter per nocturnale vel gradale officium peragant, secundum quod beatae memoriae genitor noster Pipinus rex decertavit, quando Gallicanum cantum tulit, ob unanimitatem apostolicae Sedis et Sanctae Dei Ecclesiae pacificam concordiam.

Auch seine Nachfolger waren nicht unthätig auf diesem Gebiete. So sandte Ludwig der Fromme den Amalarius nach Rom, um wegen der bereits wieder eingeschlichenen Abweichungen von der alten Weise dort Nath und Hilfe zu suchen, erhielt jedoch von Gregor IV. die Antwort: "Ich habe keine Antiphonarien, die ich meinem Sohne und Herrn, dem Raiser, schicken könnte; die letzten, die ich noch übrig hatte, sind mit Walla, der als Gesandter hier war, nach Frankreich gegangen." Amalarius, welcher Vorsteher der Hofschule war, legte nun selber Hand an das Werf der Verbesserung, indem er die Abweichungen seiner Zeit von dem ursprünglichen gregorianischen Antiphonarium nach alten Dofumenten, die er in dem Kloster zu Korvey ausgefunden haben wollte, beseitigte, wobei er jedoch auf heftigen Widerspruch von Seiten des Bischoss Agobard von Lyon stieß, der ihn mit seiner Schrist: De correctione Antiphonarii, 1) bekämpste.

#### § 62.

Modifikationen des gregorianischen Kirchen= Gesanges und Berfall desselben.

In ein neues Stadium trat die Entwicklung der Musik seit der Gründung der Universität von Paris. Hatten sich die Besmühungen um den Kirchengesang bisher hauptsächlich um den praktischen Theil der Musik gedreht, so erhielt sie jetzt, durch ihre Aufnahme unter die freien Künste, in das Quadrivium, auch einer kheoretische Behandlung; allein sie siel zugleich auch einer Sosphistist anheim, die den Fortschritt zu ihrer jetzigen Ausbildung auf Jahrhunderte hemmte. Ein anderer Übelstand zeigte sich um diese Zeit und späterhin in Deutschland. Hier, wo Karl der Große, wie in Frankreich, an allen von ihm gestisteten Bisthüsmern, Z. B. Fulda, Mainz, Trier, Korvey, Reichen au und Hersfeld, Schulen errichtet hatte, neigte man wieder start zu dem ambrosianischen Rhythmus hin. Aus dieser mehr denn vier Jahrhunderte lang fortgesetzten Mischung aus allen den saft

<sup>1)</sup> Bibl. Patr. Tom. XIV.

ungabligen Regenstonen bildeten fich dann die beiden liturgifden Singarten, nämlich der Accentus und Concentus hervor, wie fie noch jest in der fatholischen Rirche bestehen. Der erfte, der von dem Liturgen oder einem affistirenden Rlerifer allein vorgetragen und bei den Orationen oder Rolleften, Epifteln und Evangelien, Brophezien, der Leidensgeschichte, den Berfifeln, Gegnungsfor= meln, Brafationen und dem Gebete des Berrn angewendet murde, richtete fich theils nach der Interpunftion, theils nach dem Charafter des Textes, für den die Festzeiten entscheidend maren, und war mehr eine feierliche Regitation, denn ein eigentlicher Gefang, weshalb man ihn auch mit dem Ausdrucke: Choraliter legere, bezeichnete. Um Meiften naberte er fich dem Symnengefang in der Prafation und dem Pater noster. Das größte Meisterftuck und die erhabenfte Romposition in dieser Bortragsweise ift jedoch das Exultet jam angelica turba am Charsamstag. Da der Accentus nie in die Bewalt von Gangern und späteren Romponisten fiel, fo hat er fich auch am Reinsten erhalten. Der Concentus, auch Chorgefang genannt, weil fich an ihm das Bolf entweder felbit oder durch einen Gangerchor betheiligte, fand bei der Pfalmodie und den Antiphonen, bei den Litaneien, den fogenannten Canticis, dem Te Deum, den liturgischen Gefängen der Meffe, welche von dem Bolfe, refp. Chore gefungen werden, 3. B. dem Introitus, Offertorium, der Communio u. f. w., bei den Symnen, dem Gymbolum, dem Agnus Dei und dem Ite Missa est, fatt. Bei dem letteren (dem Concentus) schlichen fich aber nach und nach große Migbrauche ein; namentlich war das bei dem Alleluja : Gefang nach der Epiftel der Fall, deffen lette Gilbe von den Gangern ungebührlich gedehnt murde, und zu den mannichfaltiaften Schnörfeln Beranlaffung gab. Man nannte diefe Dehnungen Reumen. Un ihre Stelle traten fpater die Sequengen.

So hatte sich denn bis zum zehnten Jahrhundert der liturgische Gesang nach dem von Gregor hinterlassenen Systeme in seiner unisonen Bewegung vollständig ausgebildet. Wir sehen aber auch, wie sich schon frühzeitig in den verschiedenen Kirchenprovinzen der abendländischen Kirche verschiedene Modisitationen des gregorianischen Gesangs Geltung zu verschaffen wußten, und

Fluck, Liturgik. 11.

wie derfelbe durch Berunftaltungen feines urfprunglichen Befens Gefahr lief, gang ju Grunde ju geben. Es murden gwar verichiedene Berfuche gemacht, um Diefes Unglud abzuwenden, aber, weil man fich wieder ju febr an das griechische Syftem anlehnte, ohne Erfolg. Dies bewirfte erft die Begrundung des barmo: nifden Befanges, beffen erfte Spuren im gehnten Jahrhundert fich zeigen, und der zugleich als eine weitere Entwidelung des gregorianischen Gefanges anzusehen ift. Er beftand barin, daß man über den einfachen Unisonogesang hinausging, und ihn mit mancherlei Bergierungen umgab; daß man den Cantus firmus mit einer Rebenftimme begleitete. Durch diefen zweistimmigen Befang, discantus genannt, in Berbindung mit den damit verbundenen Tonverzierungen murde der erfte Grund gur Ausbildung der Sarmonie, der Menfur und des Figural-Befanges gelegt. Denn follte der discantus mit feinen Gefangfiguren wirflich auch eine wohl = und zufammenflingende, harmonische Begleis tung des Cantus firmus fein, fo mußten die richtigen Afforde beobachtet werden, und mußte man genau die Z eit (Menfur) wiffen, in welcher jener fortichritt. Benbte Ganger fanden auch ohne bestimmte Regeln ichon das Richtige. Für weniger genbte indeg, und fur den Fall, daß man über die einfache Begleitung binaus. ging, war es nothwendig, daß bestimmte Gefege gegeben, bestimmte Regeln festgestellt murden. Der erfte, der dies gethan, und der darum auch als Begründer des harmonischen Gefangs anzuseben, ift der Benediftiner Sufbald gu St. Amand in Flandern. 1) Es fehlte ihm jedoch nicht an Gegnern. Denn er wurde befampft von dem Chroniften und Abt Rhegino in dem Rlofter Des beiligen Maximilian bei Trier († 915) und von Do von Klugny.

Auf der von Sufbald eröffneten Bahn schritt im elften Jahrhundert Guido von Areggo, Benediftinermonch des

<sup>1)</sup> Die Schriften, in welchen er diefe Regeln niederlegte, führen folgende Litel:

<sup>1)</sup> De harmoniae institutione;

<sup>2)</sup> de musica Enchiriadis;

<sup>3)</sup> Commentatio brevis de tonis et psalmis modulandis.

Rlofters Pompoja bei Ferrara, fort. Sein Sauptverdienst bestebt jedoch weniger in einer innern Fortbildung der Dufit, als vielmehr in formalen Dingen, indem er eine neue und wefentlich beffere und leichtere Art erfand, den Gefang ju lebren, Sobe und Tiefe der Tone genauer zu bezeichnen, die Befangmeifen mit mehr Sicherheit zu bestimmen, und mehr Ordnung und Bleichheit in dieselben zu bringen. Die mufifalische Stala, bis gu Guido's Beiten unficher und unbeftimmt, befam durch ibn fefte Grangen. Dadurch murde dem Lernenden der Überblick über das Tongebiet, das er zu durchwandern batte, wesentlich erleichtert. Geine Stala mar indeffen rein diatonisch und umfaßte der Ordnung nach einundzwanzig Tone, fofern fich das b, damals ichon neben h im Gebrauch, in den beiden oberen Oftaven eingeschloffen findet. Ihm wurde auch vielfach unfere Notenschrift jugeschrieben, jedoch mit Unrecht, da dieselbe alter ift. Die Erfindung des Linien= fyftems nebst Schluffel, die das Lefen geschriebener Tonftude bedeutend erleichterte, gehört ebenfalls einer fruberen Beit an; allein Buido hat doch das Berdienft, Übereinstimmung und Überfichtlichfeit bierin erzielt und verbreitet zu haben, fo daß feine Schuler ohne alle Mube und mit geringer Nachhilfe das gange Untiphonarium in furger Zeit fingen lernten. Gigenthumlich ift ihm nur die Erfindung der fogenannten Solmifation. Man verfteht darunter den Gebrauch der feche Sylben: ut, re, mi, fa, sol, la, zur Bezeichnung der feche erften Tone der Tonleiter. Diese feche Sylben batte Buido den rhuthmifchen Abfat= wörtern des Somnus:

Ut queant laxis
Resonare fibris
Mira gestorum
Famuli tuorum,
Solve polluti
Labii reatum, sancte Joannes.

auf den heiligen Johannes den Täufer entnommen, weil dieser als Patron der Sänger galt. Überdies war die Melodie des Hymnus so beschaffen, daß die sechs ersten Abtheilungen der Berse immer um einen Ton höher anfingen, so daß auf die Sylbe

20 \*

ut der Ton C, auf re der Ton D u. s. w. kam. Bon dieser Zeit an war es üblich, der musikalischen Stala diese Benennungen zu geben, die indessen heute wieder fast ganz verschwunden sind. Man hat oft in diese Ersindung Guido's das Hauptverdienst gesetzt, jedoch mit Unrecht. Dasselbe besteht vielmehr in dem von ihm genauer bestimmten Linienspstem, wodurch es möglich wurde, die gegebenen Melodieen nach bestimmten Zeichen in ihrer Figuration genauer zu versolgen, und ebenso genau und unversfälscht der Nachwelt zu überliesern. \*\*)

Guid o's Berbesserungen der Kirchenmusst, die ihm einen außerordentlichen Ruf verschafften, so daß ihn Papst Johann XIX. nach Nom, und mehrere Bischöse Deutschlands, wie Adam von Bremen erzählt, in ihre Diöcesen zu kommen baten, und die sich bald in ganz Italien und Deutschland verbreiteten, übten auch einen mächtigen Einsluß auf die weitere Ausbildung des mehrestimmigen Gesangs in der Figuralmusif aus. Namentlich wurde es dadurch möglich, die Nebenstimmen, welche bisher ohne Notenzeichen gesungen worden waren, genau zu sixiren, indem man Noten gegen Noten (punctum contra punctum) setze, woraus sich der spätere, oft mit so großer Künstelei ausgebildete Kontrapunkt entwickelte.

Der harmonische Gesang hatte aber nicht blos die bisher besprochene sormale Einrichtung der Musik zur Folge, er trieb auch noch zu einer andern hin, die sich mehr auf das Materielle bezog, wir meinen die Bestimmung des Zeitmaßes oder der Mensur der Töne. Die älteste Anweisung zur Mensuralmusik, die wir besitzen, hat einen gewissen Franko von Köln im dreizehnten Jahrhundert (nicht zu verwechseln mit Franko, Magister Parisiensis, der zweihundert Jahre früher lebte) zum Versassen, der zweihundert Jahre früher lebte) zum Versassen, der zweihundert zuhre früher lebte) zum Versassen, der zweihundert zuhre sein est cantus longis brevibusque temporibus mensuratus; . . . . in omni parte sui tempore mensuratur. <sup>2</sup>) Diese Fortentwicklung schrift jedoch nur langsam voran.

<sup>1)</sup> Guibo v. Areggo in Begere und Belte's Rirchenlegifon. Bb. IV. S. 817 ff.

<sup>2)</sup> Man unterschied maximas, longas, breves, semibreves notas.

Um diese Zeit bisdete sich eine eigne Gattung des Discantus, Dechant, der anfangs noch nicht mensurirt war, sondern nach Berabredung der Sänger in der Art mesismatischer Formeln über dem gehaltenen Cantus sirmus gleichsam als Berzierung desselben von den Sängern extemporirt wurde. Aus diesem, von den Franzosen sogenannten saux bourdon (falso bordone) entwickelte sich unter Anwendung der Mensur der eigentliche Kontrapunkt, der schon im Jahre 1322 jenes heftige Dekret des Papstes Joshannes XXII. [Nonnulli novellae scholae discipuli etc.] 1) hervorzief, welches jedoch den harmonischen Bortrag des gregorianischen Gesanges nicht geradezu verwirft, sondern nur gegen die maßlosen Berunzierungen der Sänger in Schutz nimmt.

In Italien hatte fich der gregorianische Cantus planus forterhalten bis zur Rudfehr der Bapfte aus der fogenannten babylonischen Gefangenschaft (1305-1377). Durch die mitgefommenen Sanger der papftlichen Rapelle, meiftens geborene Belgier, buste er jest auch bier feine ursprungliche Einfachbeit und Majestät ein, murde mit unnaturlichen Bierrathen verseben, ja er mußte nicht felten gang profanen Melodieen weichen. Die Rrone diefer Berirrungen war jedoch, daß man felbst den Text dieser Bolfsmelodieen zwischen den firchlichen hineinfang, sowohl in den Meffen, als auch in den Motetten. Indeffen fehlte es auch nicht an Mannern, die dem beffern Style treu blieben. Dabin gehört namentlich das Saupt der niederlandischen Schule, Johannes Daeghem, gewöhnlich Daenheim genannt, um Die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts, ein febr fruchtbarer Romponift, und feine Schuler Josquin de Pres (Jodocus pratensis), Anton Brumel u. v. A. Daffelbe gilt von mehreren deutschen Romponiften diefer Beit, z. B. von Johann Godendach, Adam von Fulda u. A.



Später famen durch den Benediftiner Balther Dbington von Evesham noch minimae hinzu. Ber fieht hierin nicht dem Befen nach den heutigen Unterschied zwischen ganzen, halben, Biertels, Achtels und Sechzehntels Noten?

<sup>1)</sup> S. daffelbe bei Gueranger, Geschichte der Liturgie, übersett von Dr. Flud. Bd. I. S. 365.

Außer andern, in dem eigenthümlichen Geschmack jener Zeit gelegenen Ursachen trug zu dieser Berweltlichung der Musik nicht wenig der Einfluß bei, welchen die um diese Zeit aus Konstantinopel vertriebenen und nach Italien und andern lateinischen Ländern geslüchteten Griechen auf den Gesang ausübten.

\$ 63.

Biederherstellung des gregorianischen Rirchen. Gefanges.

Mus diesem tiefen Verfalle fonnte die Mufit fich nur dadurch erheben, daß man zu dem driftlichen Alterthum wieder in die Schule ging, feine ebenfo einfachen, als erhabenen Befange ftudirte, und in die ewigen Gefete der Tonwelt einzudringen fuchte, mit andern Borten, daß man der Theorie der Mufit feine Aufmerksamfeit midmete. Wir haben oben vernommen, wie der Grund hiezu durch die Univerfitat von Paris gelegt worden fei. Benn auch bisber nicht gang vernachläffigt, fo mar diefes Studium boch nicht in dem Grade betrieben worden, daß es die gerügten Auswüchse und Abwege der Mufit batte verhindern fonnen. Daffelbe trat erft im funfzehnten Jahrhundert wieder in ein neues Stadium durch die Grundung von Lehranftalten der Mufif an verschiedenen Orten. Go grundete Ferdinand I. (1470) eine folche in Reapel, an welcher zu gleicher Zeit drei berühmte niederländische Meifter, Johannes Tinftor, Bilbelm Guarneri und Bernhard Spraert wirften. Um diefelbe Beit grundete Bergog Sforga eine abnliche Anftalt, an welcher Franchinus Gafor glangte. Im fechgehnten Sahrhundert (von 1520 - 1560) feben mir durch den Riederlander Adrian Willaert die venetianische Schule entstehen, der zwei berühmte Schüler und Nachfolger an Cyprian de Rore und Barlino hatte. In Rom eröffnete in der erften Salfte des fechzehnten Jahrhunderts Claude Goudimel († 1572) eine solche Schule. In ihr finden wir den berühmten Florentiner Animmuccia, den liebenswürdigen Ranini, und deren unfterbe lichen Mitschuler Pierluigi Giovanni aus Paleftrina,

gewöhnlich Johannes Palestrina genannt. Mit Letterem beginnt eine neue Ara in der firchlichen Musik, weshalb wir etwas länger bei ihm verweilen wollen.

3m Jahre 1524 geboren, fam Paleftrina als fechzehnjahriger Jungling (1540) nach Rom, um bort (unter Goudimel) fich in der Mufit auszubilden. Im Jahre 1551 trat er in die von Julius II. geftiftete Rapelle, nach ihrem Stifter Die ju = lifche genannt, als Magister puerorum, murde jedoch bald Magister capellae. Gein erftes Wert, vier Meffen ju vier, und eine gu funf Stimmen, verschaffte ibm den Gintritt in die papftliche Rapelle als Ganger, die er jedoch, weil er nicht Rlerifer mar, bald wieder verlaffen mußte. Im Jahre 1555 ward er Rapellmeifter gu St. Johann im Lateran, und feche Jahre fpater trat er in die Dienfte des Rapitels von St. Maria Maggiore. Sier fomponirte er die Improperia, welche am Charfreitage des Sabres 1560 gum erften Male gefungen und mit fo allgemeinem Beifall aufgenommen wurden, daß Papft Pius IV. eine Abschrift für die papftliche Rapelle verlangte, von der fie feit jener Beit alljährlich an demselben Tage wiederholt murden. Die ergreis fenden Borte diefes Textes verband Paleftrina mit ebenso ergreifenden Tonen, die aller Runftelei entbehrten. Bon jest an beginnt die Thatigkeit des Meifters auf dem Gebiete der beiligen Tonfunft, sowie die durch ibn bewirfte Regeneration derfelben.

Umsonst hatten bisher Concilien, wie das zu Trier 1227 und zu Basel, Päpste, wie Johann XXII. zu Avignon, gegen den Mißbrauch der Kunstmittel, gegen die Vermengung des Seisligen mit dem Unheiligen geeisert. Dem Concil von Trient gelang es erst, eine wahre Resormation des Kirchengesanges durchzusehen. Sie ward in der zweiundzwanzigsten und dreiundzwanzigsten Situng am 14. September 1562 besschlossen. Wie tief die Kirchenmusist damals gesunken gewesen sein müsse, mag daraus erhellen, daß die Väter einen Augenblickzweiselhaft waren, ob es nicht besser sei, den Figuralgesang aus den Kirchen ganz auszurotten. Und es wäre dieser Beschluß gessaßt worden, hätte nicht Ferdinand I., ein Verehrer der Tonstunst, die Kirchenversammlung durch seinen Gesandten ersuchen



laffen, es nicht zu thun, da derfelbe in feiner richtigen Anwendung ein vorzügliches Erbauungsmittel fei. In Folge davon wurde verordnet, daß vor Allem ein gediegener Unterricht im gregorianischen Rirchengesange ber Jugend ertheilt, und daß berfelbe von den eingeschlichenen Migbrauchen gereinigt, namentlich alles Schlüpfrige und Unreine entfernt werden folle. 1) Bur Musfubrung Diefer Befchluffe ernannte Pins IV. im Jahre 1565 eine Rongregation von acht Rardinalen, unter denen Rarl Borros mans und der febr funftverftandige Bitellogo Bitellogi fich befanden. Man verftandigte fich barin über folgende Grundfate: 1) es follten von nun an feine Deffen und Motetten mit ge= mischten Texten, 2) feine folche mit profanen Themen, 3) feine Befange mit phantaftifch jufammengefetten, weder aus der beiligen Schrift, noch auch anerfannt driftlichen Dichtern entnommenen Texten mehr gefungen werden. Gine Disfuffion über Beibehaltung der harmonischen Tonfunft entschied zu Gunften derselben, sofern die Berftandlichfeit des Textes damit verbunden mare. Demgemaß murde Paleftrina der Auftrag ertheilt, eine Deffe zu fomponiren, die durch vollfommene Sarmonie, Reichthum an funftvoller Berflechtung, Bermeidung von allen bereits verworfenen Ausschweifungen, burch einen murdigen und andachtigen Ausdruck, vollfommene Berftandlichfeit des Bortes fich auszeichne, ein Auftrag, beffen fich diefer Meifter auch auf das Bollftandigfte entledigte. Er fomponirte drei Deffen, die im Sabre 1565 den 28. April in Gegenwart aller acht Rardinale vorgetragen wurden. Die britte derfelben (Missa papae Marcelli) trug den Preis davon. nachdem Paleftrina nach dem Tode Unimmuccia's im Jahre 1571 jum Romponiften der papftlichen Rapelle ernannt worden war, übertrug ibm Papft Bins V. Die Emendation des Choralgefanges, insbefondere des Antiphonars. In Berbindung mit feinem Schuler, dem papftlichen Rapellan

<sup>1)</sup> Conc. Trid. Sess. XXII.: Decretum de observandis et evitandis in celebratione Missae. Ab ecclesiis musicas eas, ubi sive organo, sive cantu lascivum aut impurum aliquid miscetur, arceant. Cf. Sess. XXIII. de ref. c. 18.

Buidetti, dem alle alten Rodiges der vatifanischen Bibliothet und das Archiv der Bafilifa zu Gebote fanden, ichritt er gur Ausführung dieses Bertes. Noch ehe es vollendet mar, erschien 1580 gu Benedig in der Druderei des Rolner Patrigiers Petrus Lichtenstein das Gradual, Antiphonarium und Symenarium nach dem Defret des Concils von Trient, und nach der Korm des von Pius V. herausgegebenen Breviers und Miffales in Text und Befang forrigirt, in zwei Banden, ein vorzügliches Werf, weil nach alten und guten Sandschriften beforgt. Gein Berfaffer war nicht genannt. Deffenungeachtet ericbien im Jahre 1582 der erfte Theil der von Buidetti beforgten, von Paleftring revidirten und von Gregor XIII. approbirten Gefange, und im Jahre 1586 als Fortsetzung die Paffion, im Jahre 1587 die Gefänge der beiligen Boche, und im Jahre 1588 die Prafationen nach den beften Sandichriften der apostolischen Rapelle und der vatifanischen Bibliothef. Das Gradual und Antiphonarium aber, welche fich Paleftrina felbft vorbehalten, blieben wegen deffen bald erfolgten Todes (1594) unedirt. Erft unter Paul V. in den Jahren 1614 und 1615 erschien das Gradual, nachdem ichon einige Jahre früher bas Antiphonar erschienen mar. Auch die Melodieen der Symnen murden einer Revifion unterworfen. Sie wurden im Sterbejahre Urbans VIII. 1644 in vortrefflicher, für die Festtage auch in vierstimmiger Bearbeitung veröffentlicht.

Der auf die eben beschriebene Weise verbesserte gregorianische Gesang verbreitete sich unter dem Namen des römischen bald überall, und hat sich bis heute unter diesem Namen sast unversändert erhalten. Bischöse und Synoden kamen Rom in dieser Beziehung sehr bereitwillig entgegen. Die Synoden von Tosledo 1566, von Augsburg 1570, von Mecheln in demselben Jahre, von Mailand 1575, die französsischen zu Cambrai, Bordeaux, Lyon, Avignon u. s. w. geben davon Zeugniß.

Wir haben oben bemerkt, daß sich schon frühe neben der gregorianischen hauptsächlich in Deutschland noch andere Gessangweisen bildeten, z. B. der Mainzer, Münster'sche und Kölnische Choral, die ein Gemisch von ambrostanischem, römisschem und nationalem Gesange waren. Wenn es auch keinem



3weifel unterliegt, daß der durch die Papfte revidirte römische Choral fich treuer an den alten gregorianischen anschließt, so haben sich doch auch diese besonderen Gesangweisen bis jeht erhalten.

Palestrina hatte einen mächtigen Impuls zu neuen Schöpfungen auf dem Gebiete der Musik gegeben. In seinem Geiste wirkten viele andere Komponisten; so z. B. seine Zeitgenossen Rosland de Lattre, gewöhnlich Orlando di Lasso genannt, als Kapellmeister zu München 1595 gestorben, Alessandro Romano, Vittoria, Joh. Maria Nannino und dessen jüngerer Bruder Bernardo Nannino, die beiden Gabrieli, Andreas und dessen Resse Giovanni, Allegri, Sänger der päpstlichen Kapelle, berühmt durch sein Miserere, das noch jest in Rom während der Charwoche in zwei Chören gesungen wird; Alessandro Scarlatti († 1728), Hanpt der neapostitanischen Schule, einer der ersten, der die Instrumentalmusik in die Kirche einführte; Pergolesi († 1739), berühmt durch sein Stadat Mater; Cherubini, Joseph Baini u. v. A.

Außer Italien geschah in Deutschland das Meiste für die Musik. Wer kennt nicht die Wiener und Münchner Schule; wer nicht die Namen eines Mozart († 1791 zu Wien), die beiden Haydn, Joseph († 1809 zu Wien) und Michael († 1806 zu Salzburg); Beethoven († zu Wien 1827), Bogler † zu Darmstadt als Hoffapellmeister und geistlicher Nath, u. v. A.?

#### 8 64.

Abermalige Verirrungen und reformatorische Maßregeln dagegen.

Wenn von den älteren dieser Meister gesagt werden muß, daß ihre Musik den Stempel des ächten Kirchenstyles an sich trägt, daß sie durch Majestät, Würde und Einsachheit sich auszeichnet, so gilt das nicht in gleicher Weise von den jüngern. Hat ihre Musik auch mehr Anmuth, bewegt sie sich auch in einem melodischeren Fluß, so ist dies doch nur auf Rosten des ächten Chorals geschehen. Es gibt sich darin ein Haschen nach Effett fund, das nur störend auf die Andacht wirkt. Ihre Musik sit zu

überladen mit Figurirtem und Fugen. Die Opernmufit, die fich vom fiebengehnten Jahrhunderte an entwickelte, trug bieran eine große Schuld, befonders badurch, daß fie auch die Inftrumentals mufit in die Rirche verpflangte. Bon diesen Berirrungen find felbft die großen Meifter Deutschlands, ein Mogart, Beethoven, Joseph Sandn, - Michael Sandn blieb dem Rirchenftyle treu - nicht gang frei geblieben. Doch fie gaben gewiffermaßen erft ein Signal zu den Abweichungen vom alten Rirchenftyle. Denn feit jener Zeit haben dieselben in einem erschreckenden Dage gugenommen. Die Rirchenmufif ift unter den Sanden von Romponiften, die in völliger Unfunde des Rirchenftyles, und dem verderbten Weschmad der Beit huldigend, fast gang verschwunden. Die profane Opernmufit mit ihren Golo's, Duetten, Quartetten, mit ihren phantaftischen Sprungen von einem Extrem gum andern, fand immer mehr Eingang in die fatholischen Rirchen und ent= weihte die beilige Statte. Dies gefchab nicht blos in Deutsch= land, fondern auch in Italien. Die papftliche Rapelle machte allein eine ehrenvolle Ausnahme. Und von ihr scheint auch jest, wie schon fo oft, eine Reformation des Rirchengesanges wieder ausgeben zu wollen. Die Bahn dazu brach der vor einigen Sahren verftorbene Abbate und Direftor Baini in Rom, der fich gang dem alten Style wieder zugewendet, und diefen Beift feinen Schülern einzuhauchen gefucht bat. Bon einer nachhaltigen Birfung waren diefe Bemühungen erft bann, als, mahricheinlich auf Baini's Anregung, das Dberhaupt der Rirche die Gache in die Sand nahm. Gregor XVI. ordnete gu dem Ende eine Reform der firchenmufifalischen Rompositionen an. Um Diefen Befehl auszuführen, feste die Rongregation der beiligen Cacilia im 3. 1839 eine Rommiffion nieder, mit dem Auftrage, einen Reformplan zu entwerfen. Der Borfiger derfelben, Gpontini, überreichte durch den Rardinal Lambruschini im 3. 1840 denfelben dem Papfte, der ihn mit den Erzbifchöfen auch annahm, und deffen Durchführung anempfahl. Ferner murde die Aufführung harmonischer Gefange beschränft, und bie Inftrumentalmufif aus den römischen Rirchen möglichft verdrängt. Nach einer ausdrudlichen Berordnung des papftlichen Generalvifariates vom



3. 1842 follte diefelbe nur mit spezieller firchlicher Erlaubniß und nur dann stattfinden durfen, wenn wenige Instrumente im rechten Stol den Gesang begleiteten.

Diefe Magregeln zur Berbefferung des Rirchengefanges, ausgegangen von dem Mittelpunkte ber Rirche, verbreiteten fich auch bald nach beren Peripherie. Denn ichon zwei Jahre nachher (1842) erließ der Erzbischof von Decheln eine abnliche Berordnung für feine Diocefe. Und auch in Deutschland war man feit jener Beit bemubt, den Migbrauchen in der Rirchenmufit alles Ernftes zu fteuern. Ja noch früher, ichon im Jahre 1830 fing man in Bapern, mabricheinlich in Folge ber Bemühungen bes Organiften an der Soffirche ju St. Michael in Munchen, Ett, der fich wie Baini gang dem altern Rirchenftyle guge= wendet batte, an, eine Reform anzubahnen. Denn das Ronigl. Ministerium erließ auf ausdrücklichen Befehl des Ronigs eine allgemeine Berordnung, daß Magregeln getroffen werden follten, um den Chorgefang und die Chormufit nach dem alteren guten Style wieder herzustellen, und daß namentlich an den Rathedralen, in ben Geminarien, Schullehrerfeminarien u. f. m., Unftalten gur Erreichung dieses 3medes gegrundet werden follten. Indeffen ift in Deutschland noch Bieles gu thun übrig.

Schließlich sei noch bemerkt, daß auch der Protestantissmus nicht wenige bedeutende Musiker erzeugt. Unter ihnen ragen als Sterne erster Größe Seb. Bach, ein vorzüglicher Kontraspunktist, Händel, Feska, Teleman, Stölzel, und dessen Sohn Philipp Emanuel, Schneider, Minck, Grell u. A. hervor. Da dem Protestantismus aber der eigentlich liturgische Boden sehlt, so haben sich seine Musiker auch mehr in der geistslichen Musik, d. h. auf dem Gebiete der Motetten (figurirte Gesangstücke mit einem biblischen Texte und freierer Bewegung als die Kirchenmusik) und Oratorien (musikalische Dramen, deren Unterlagen meistens biblische Handlungen sind), als in der eigentlichen Kirchenmusik hervorgethan.

Den Choral anlangend, so kommt derselbe im Protestantismus dem katholischen weder in Bezug auf Mannichfaltigkeit und Umsfang, noch in Bezug auf die Form gleich. Denn, welchen Reichs

thum von Choralgefängen bußte er nicht dadurch ein, daß er die Messe und die Heiligenverehrung verwarf, und bezüglich der Form, welche Steisheit und Unlebendigseit herrscht nicht darin! Was er Gefälliges und Schönes an Choralen hat, ist meistens der fatholischen Kirche entlehnt, indem er die flassischen Melodieen der lateinischen und deutschen Hymnen derselben mit hinübergenommen hat.

Ühnliches gilt von der griechischen Kirche. Un den Pfalmengesang sich anschließend, hat der Gesang derselben wohl etwas Liebliches und Frisches an sich; es sehlt ihm aber das Majestätische und Würdevolle der katholischen Gesänge. Ausgessührt wird derselbe durch Sängerchöre; die Gemeinde bleibt ohne allen Antheil. In neuerer Zeit hat allerdings der Kaiser von Rußland zur Hebung desselben Manches gethan, wobei man sich an Palestrina anschloß, ohne daß dadurch aber der trostlose Zustand des Kirchengesangs überhaupt beseitigt worden wäre. I)

## II. Inftrumentalmufit.

§ 65.

Rurze Geschichte der Inftrumentalmusit, insbesondere des Orgelspieles.

Biel späteren Ursprungs als die Bofalmusik bei dem christslichen Gottesdienste ist die Instrumentalmusik, sei es, daß man sich ihrer zur blosen Begleitung des Gesanges bediente, sei es, daß sie eine selbstständige Rolle spielte. Dem jüdischen Gottesz dienste war sie allerdings nicht fremd, wie denn Josephus<sup>2</sup>) berichtet, Salomo habe behufs der Tempelweihe und zum ferneren gottesdienstlichen Gebrauche nicht weniger als 200,000 Trompeten und 40,000 andere musikalische Instrumente fertigen lassen. Ihrer Beschaffenheit nach waren dieselben theils Saitenins



<sup>1)</sup> Rirchenlegiton von Beger und Belte. Art. Mufit. Bb. VII. S. 382-421. Lüft, Liturgit. Bb. II. S. 190-255. Binterim, Denfw. Bb. IV. S. 328-340.

<sup>2)</sup> Antiquitt. Lib. VIII. 3, 8.

ftrumente, g. B. die Bither, und ein der Sarfe abnliches Inftrument, theils Blasinftrumente, g. B. die Gadpfeife oder Panflote, die Pofanne und Trompete, theils Schlaginftrumente, 3. B. eine Art Sandvaufe, die Bombel u. f. w. Umfonft aber suchen wir in den erften Jahrhunderten der chriftlichen Rirche nach Zeugniffen fur den Gebrauch der Inftrumentalmufit bei dem Gottesdienfte. Er icheint ihr fremd geblieben gu fein. Bobl ift bie und da bei mehreren Rirchenvätern die Rede von Inftrumenten. Diefelben dienten aber vermuthlich nur gum Privatgebrauche oder find nur in allegorischem Sinne von der lebendigen Mufif der menschlichen Stimme zu verfteben. Diese Erscheinung fann uns jedoch auch nicht Wunder nehmen, wenn wir auf der einen Seite die gedrückte Lage ber Rirche in jenen Sahrhunderten, und auf der andern die niedrige Stufe der Ausbildung der Inftrumentalmufit gu jener Beit in's Auge faffen. Babrend jene die Unwendung diefer Mufit unmöglich oder doch wenigstens unräthlich machte, fo mußte diefe diefelbe für ungeziemend erscheinen laffen.

Das erste Instrument, welches bei dem Gottesdienst gestraucht wurde, war die Orgel (organon). 1) Jedoch geschah das kaum vor dem achten Jahrhunderte, wenn dieses Instrument auch schon früher bekannt war, ja selbst über das Christenthum hinausreichte. Denn schon die Heiben kannten dassselbe, ob auch noch in sehr unvollendeter Form. Man leitet die Orgel gewöhnlich von dem bei Heiden und Juden gebräuchlichen zusammengesetzen Pseisenwerse ab, das ansangs aus Röhren von Holz, Schilf u. s. w., später von Metall bestand, und dem man dadurch Töne entlockte, daß man es am Munde hins und hersbewegte. Hieraus bildete sich die Wasservegel (organon hydraulicum), so genannt, weil die Pseisen durch den Wassersfall mit Luft gefüllt wurden, und so die gewünschten Töne hervorbrachten, deren Ersinder der berühmte Mechaniser Ktessibius von Alexandrien um das Jahr 230 v. Ehr. [Ters

<sup>1)</sup> Krenfer, der driftliche Kirchenban. Thl. I. S. 99 ff. Binterim, Denkwürdigfeiten, Bb. IV. Thl. I. S. 145 ff. Augusti, Denkwürdigfeiten. Bb. XI. S. 423 ff.

tullian 1) bezeichnet als solchen Archimedes] sein soll. Eine Berbesserung derselben ist die sogenannte Windorgel (organon pneumaticum), deren Pfeisen ihre Sprache durch Blasbälge erstielten, und aus der unsere Orgeln hervorgegangen sind. Schon Sieronymus 2) und Augustinus 3) kennen dieselbe. Deszgleichen erwähnt ihrer Kassiodor 4) im sechsten Jahrhunderte, der ihr die Gestalt eines Thurmes zuschreibt und bemerkt, daß sie viele und große Pfeisen habe, die eine starfe Sprache durch Blasbälge hervorbringen. Von einem kirchlichen Gebrauche der Orgel ist bei diesen Schriftstellern jedoch keine Rede.

In Deutschland und Frankreich wußte man bis zum achten Jahrhunderte noch nichts von der Orgel. Und wo fie uns zum erften Male begegnet, seben wir fie von Ronftantinopel fommen. Denn der griechische Raiser Ronftantin Ropronymus machte mit einer folden dem Ronig Pipin im Sabre 757 ein Geschenf. 5) Eine weit größere, welche, wie der St. Gallische Chronift 6) bemerft, aus den groben und großen Pfeifen eine Donnerstimme, aus den fleinen aber die Geschwätigfeit einer Lyra boren ließ, erhielt Rarl ber Große von dem Raifer Ronftantin Michael zum Geschenke, und ließ fie in der Rirche zu Nachen aufftellen. 7) Da es aber damals in Deutsch= land noch an Orgelspielern fehlte, fo ließ Rarl der Große zwei Canger aus Rom berufen, welche die Ranonifer gu Det und Nachen, wie im Gefange, fo auch im Orgelfpiele unterrichten follten. 8) Man fieht hieraus, daß um diefe Zeit die Drael icon in Italien befannt gewesen, und daß auch in Det eine folche fich

<sup>1)</sup> De anima.

<sup>2)</sup> Ep. ad Dardan. inter opp. Hieron.

<sup>3)</sup> In Psalm. 57, 150.: Non solum illud organum dicitur, quod grande est et inflatur follibus.

<sup>4)</sup> In Psalm. 150.

<sup>5)</sup> Pertz, Monumenta hist. germ. Tom. I. fol. 11. 28. 29. 74. 140. Sigbert, ad an. 766. Eginh. Annal. a. 757.

<sup>6)</sup> Canis. Thesaur. Monum. Tom. II. P. III. Lib. II. c. 10. fol. 74.

<sup>7)</sup> Walafrid Strab. Carmen de ornatu eccl. Aquisgran.

<sup>8)</sup> Eginh. Annal. ad an. 787.

befunden haben muffe. Binterim vermuthet, daß Bipin die ibm von Ronftantinopel überschickte dort aufgestellt habe. Die Machener Orgel icheint aber bald unbrauchbar geworden gu fein. Denn wir vernehmen von Eginhard, daß Ludwig der Fromme einen Orgelbauer aus Benedig, den Priefter Georg, der mit dem Grafen Balderich an den Sof des Raifers gefommen war, mit der Fertigung einer Orgel fur Machen beauftragt habe, 1) ein Auftrag, den diefer gur größten Bufriedenheit des Raifers erfüllte. Bum Lohne dafür ward er bald nachher gum Abte des St. Salvinsflosters gemacht. Bon nun an ward die Orgelbaufunft auch in Deutschland einheimisch; ja fie scheint bier eine beffere Pflege gefunden und eine bobere Stufe der Bollfommenheit erlangt zu haben, als felbft in Stalien, da Bapft Johannes VIII. noch in demfelben Jahrhundert den Bifchof Unno gu Freifingen ersucht, ihm doch eine recht gute Drgel mit einem Runftler ju überschicken, der diefelbe zusammenfügen und spielen fonne. 2) Und diesen Ruhm hat Deutschland bis auf den beutigen Tag bewahrt.

Seit dieser Zeit ging der Orgelbau und das Orgelspiel auch in andere Länder über. Wolft an berichtet uns von einer großen Orgel in England, die oben zwölf und unten vierzehn Blasbälge hatte, von siebenzig Männern gezogen wurde, und den Wind vierhundert Pfeisen mittheilte. Ihr Ton war so ungeheuer stark, daß die Zuhörer sich die Ohren zustopfen mußten. 3) Im zwölften und dreizehnten Jahrhundert hatten auch die Kathedral und Klostersirchen Frankreichs ihre Orgeln. Die Synode ad vallem Guidonis im Bisthum Tours im J. 1242 redet so von den Orgeln, als seien sie in damaliger Zeit etwas sehr Gewöhnliches

<sup>1)</sup> Eginh, l. c. ad an. 826.

<sup>2)</sup> Epist. Joann. apud Baluz. Miscell. Tom. V. p. 490.: Precamur, ut optimum organum cum artifice, qui hoc moderari et facere ad omnen modulationis efficaciam possit ad instructionem musicae disciplinae nobis aut deferas aut cum eisdem redditibus mittas.

<sup>3)</sup> Volstanus in Prolog. ad vit. S. Swithuni ap. Mabillon. Acta Bened. Saec. V. fol. 630.

gewesen. Diese Berbreitung konnte jedoch nicht hindern, daß sich hier und da Stimmen gegen ihren Gebrauch in der Kirche ershoben, sei es, weil man überhaupt den Gebrauch eines Instrumentes bei dem Gottesdienste für unerlaubt, sei es, weil man wegen der damals noch sehr mangelhaften Einrichtung der Orgel deren rauhe und lärmende Töne für unvereinbar mit der wahren Andacht hielt. Unter diesen Gegnern nimmt ohnstreitig der engslische Abt Aelred, ein Zeitgenosse des heiligen Bernhard, die erste Stelle ein.

So häusig die Orgeln aber auch im Abendlande wurden — die päpstliche Kapelle ausgenommen, wo sie bis auf den heutigen Tag noch nicht zugelassen ist, \*1) — so beharrlich war doch der Widerstand, den die griechische Kirche ihrer Aufnahme entsgegensetzte. 2)

Das Orgelspiel theilte übrigens die Schickfale ber Bofalmufif. Die Entartung der letteren führte auch jene des erfteren mit fich. Bur Beit des Conciliums von Trient muß Diefelbe einen hohen Grad erreicht haben, da diefes nabe daran ftand, das Orgelfpiel überhaupt in den Rirchen zu verbieten, und fich nur auf das Bureden des Raifers Ferdinand bewegen ließ, das icon entworfene Defret ju mildern. Es murde nun zwar der Gebrauch der Orgeln geftattet, den Bifchofen aber ftrengftens befohlen, alles Schlüpfrige und Unreine aus dem Orgelfpiel zu entfernen, "damit das Saus Gottes mahrhaft ale ein Bethaus ericheine, und ein folches genannt werden fonne." 3) Diefe Berordnung erneuerte Papft Benedift XIV. im Jahre 1749 durch eine Ronftitution, worin er die Bischofe ermahnt, feine unanftandige Mufif in den Rirchen zu erlauben. Gine Ginicharfung diefer Berordnung und eine forgfältige Übermachung der Organisten wurde auch heutzutage febr an ihrem Orte fein, da

<sup>1)</sup> Mabill. Mus. Ital. Tom. I. p. 47.: Nullus organorum musicorum usus in hujusmodi sacris.

<sup>2)</sup> Le Brun. Explicat. Missae. Tom. II. p. 215.

<sup>3)</sup> Conc. Trid. Sess. XXII. De observandis etc.

Fluck, Liturgik. II.

es nichts Seltenes ift, daß dieses ehrwürdige Instrument zu Opernstücken, Märschen und Tänzen mißbraucht wird.

Beit fpater ale Die Orgel finden wir andere Inftrumente bei dem driftlichen Gottesdienfte angewendet. Bor dem viergebnten Jahrhundert ift feine Spur davon gu feben, ba noch Thomas von Aquin als Grundfat aufftellte: "Mufitalifche Inftrumente, wie Bither und Pfalter, lagt die Rirche nicht gu, damit fie nicht zu judaifiren fcheine." 1) Erft als die Fi= guralmufit fich ausgebildet, findet auch fie, jedoch nur mit wenigen Inftrumenten, Eingang. Gie hatte anfangs nur ben Bred, den Gefang zu unterftugen; bald aber beaufpruchte fie dem Befange gegenüber daffelbe Recht des felbitftandigen Musdruckes. Und diefes Recht beutete fie nun aus. In ihrem vollen Umfange murde fie durch Lodovico Biadana's Rirchentongerte, welche 1602 erfchienen, eingeführt. Bas die Ginführung der neuen Form in die Rirche befonders beforderte, war der Umftand, daß der Rlerus die Leitung des Rirchengefanges Laien überließ, wodurch es geschah, daß man von nun an dieselben Perfonlichfeiten Abende im Theater fand, Die man des Morgens als Romponiften, Ganger, Inftrumentiften, Dirigenten in ber Rirche gefeben hatte. Durch Diefe nahe Berührung der Rirche mit dem Theater ergab fich dann auch die unausbleibliche Folge, daß die firchliche Inftrumentalmufit nach und nach gang profan wurde und den größten Ausschweifungen fich überließ.

Wenn schon die Orgel ihre Gegner hatte, so noch vielmehr die Instrumentalmusik. Schon Karl V. hatte ein Verbot gegen ihre Anwendung erlassen. Dasselbe hatte Karl Borromäus durch eine Synode für das Erzbisthum Mailand verordnet. Auch in den Diöcesen Lyon und Köln war sie nach dem Besrichte Bona's verpönt. Daß die päpstliche Kapelle keine Instrumentalmusik dulde, darf schon daraus geschlossen werden, daß sie nicht einmal die blose Orgel zuläst. Aber auch in den übrisgen Kirchen Roms ist sie durch die obenerwähnte Verordnung Gregors XVI. fast ganz verschwunden. Wo sie aber auch sonst



<sup>1)</sup> Thom. Aqu. Summ. Theol. 2. II. qu. 91. art. 2.

geduldet wird, da muß fie doch in einzelnen Theilen des Rirchenjahres, im Advent und in der Fastenzeit, unterbleiben.

Die griechische Kirche hat, wie der Orgel, so auch jeder andern Instrumentalmusit den Zutritt zu ihren Gotteshäusern verschlossen.

#### § 66.

Liturgische Grundsätze bezüglich der Anwendung der Musik bei dem Gottesdienste.

Da sowohl das Wesen der Bokalmusik oder des Gesanges, als auch die Geschichte derselben keinen Zweisel in Betress der Statts haftigkeit ihrer Anwendung überhaupt übrig lassen, so fragt es sich jest, welche Grundsätze die Kirche bei dieser Anwendung bestolgt habe und noch jest besolgt wissen wolle.

1) Die erfte und allgemeinfte Frage, Die fich uns bier gur Beantwortung aufwirft, wird wohl die fein: Bei welchen Theilen des Rultus ift der Befang anzuwenden? Das Wesen des Gesanges weist uns naturlich auf den latren= tifchen Gottesdienst bin, da ja nur in diesem die religiosen Befühle gur Darftellung fommen. Und bier find es wiederum porzugemeife nur jene Beftandtheile, Die ihrer Natur nach eine besondere Lebendigfeit der Gefühle voraussetzen und erfordern, wir meinen die Anbetung und Lobpreifung Gottes, die Danffagung, die Rundgebungen des Echmerges und der Trauer, der Ruf um Erbarmung. Diefen Grundfat befolgte daber auch die Rirche von jeher, wie die oben aufgezählten Theile des Rultus, bei welchen der Concentus angewendet wurde, beweisen. Wenn darunter auch das Credo genannt wird, fo darf uns das nicht befremden, da daffelbe ja für jeden Chriften der Gegenstand der bochften Freude fein muß.

Aber verlegt die Kirche diesen Grundsatz nicht, indem sie auch noch Theile des sakramentalen Kultus, z. B. die biblischen Perikopen, die Epistel und das Evangelium, oder Theile des latreutischen, die wegen ihres Inhaltes sich nicht für den Gesang

eignen, g. B. die Rolleften, das Gebet des herrn u. f. m., fingen läßt? Es ift icon oben bemerft worden, daß bier vom eigent= lichen Gefange feine Rede fein fonne, wie denn auch die Musdrude, welche die Rirchensprache fur Diese Darftellungsweise gebraucht, 3. B. Orationem dicere, legere, recitare Scripturas, Orationem Dominicam, choraliter legere etc., hinlanglich beweisen, daß die Rirche biebei weniger an einen Gefang, als vielmehr an eine dem Zwede der Mittheilung fur die gange Gemeinde entfprechende, über das gewöhnliche Sprechen hinausgehende Bortragemeife gedacht. Gie befolgte biebei nur die fcon im Judenthum übliche und gewiß bochft lobliche Beije, das Gejet in einem erbobten, feierlichen Tone vorzulesen. Wenn fie darin am Schluffe der einzelnen Gate oder des gangen Abschnittes eine gemiffe Modulation der Stimme durch Radengnoten gestattete oder anordnete, fo geschah das abermals im Intereffe der Buborer, damit fie den Bufammenbang der Borte beffer verftunden. Gin eigentliches Singen beabsichtigte fie biemit aber fo wenig, daß fie vielmehr im Mittelalter, wo bier und da die biblifchen Lefeftucke, Drationen, das Webet des herrn u. f. m., formlich abgefungen wurden, mit aller Entschiedenheit fich dagegen aussprach. Befannt ift der Borfall, der fich im Jahre 1053 gu Borme in einem Sochamte am Beihnachtsfeste, dem Papft Leo mit Raifer Beinrich beiwohnte, ereignete. Gin Diafon, Ramens Sum= bert, fang, "wie Biele wegen der Große diefes Teftes damals zu thun pflegten," nachdem die Dration gesprochen mar (dicta oratione), die Leftion (decantavit lectionem). Der Papft ließ es ibm unterfagen. Als derfelbe aber in jugendlichem Übermuthe fich um das Berbot nicht fummerte, wiederholte der Papft den Befehl, worauf er mit ebenfo lauter Stimme, als er gefungen, Die Leftion bis jum Ende fortfette (eadem vocis sonoritate, qua prius cantavit, decenter lectionem usque ad finem perduxit), 1) Much Concilien erhoben ibre Stimme gegen Diefe Unfitte, mit der ausdrücklichen Bemerfung, weil durch den Befang der biblifchen Lefestude das Berftandniß der Buborer gehindert, dadurch aber

<sup>1)</sup> Analist. Sax. ad a. 1053.

die Andacht der Gläubigen geschwächt werde. I) Diese Vortragsweise der genannten Kultbestandtheile ist auch durch die im sechzehnten Jahrhunderte von Pius V. vorgenommene Resormation des Breviers und Missales bestätigt worden, und besteht bis heute noch.

- 2) Aus dem Wesen des Gesanges ergibt sich sodann bezüge lich der Dauer ein neuer Grundsatz. Ist derselbe, wie wir vernommen, die Manisestirung gesteigerter Gesühle, so liegt es nahe, daß er nicht während des ganzen Gottesdienstes ununtersbrochen sortdauern dürse und könne, sondern von Zeit zu Zeit mit Gebet und andern Kultbestandtheilen abwechseln musse. Ein Gottesdienst, nur aus Gesang bestehend, müßte im höchsten Grade unnatürlich erscheinen, und am Ende auch die stärfste Kraft ausreiben. Diesem Bedürsniß trägt der katholische Gottesdienst auch in der That die gebührende Rechnung, indem er sich zwischen Gesang, Gebet, biblischen Borlesungen u. s. w. theilt.
- 3) Da der Gesang der Ausdruck potenzirter Gesühle ist, diese aber nicht urplöglich, sondern nur nach und nach entstehen, so ergibt sich als weiteres Erforderniß, daß der Gesang durch Gebet und Betrachtung eingeleitet werden musse. Durch diese nämlich werden die Gesühle überhaupt erst erregt. Streng gesnommen sollte daher kein Gottesdienst mit Gesang beginnen. Eine Ausnahme von dieser Regel dürfte nur in dem Falle gestattet sein, wenn jene Borbereitung schon vor dem Beginne des Gottessdienstes stattgefunden hat, wie dies an Sonns und Festtagen angenommen werden darf, an denen die Gläubigen bereits in



<sup>1)</sup> Conc. Grad. (a. 1297.) c. 7.: Ne melodiae seu cantilenae in epistolis, evangeliis et praefationibus, dum cantantur, intellectum audientium impediant vel perturbent, et propter hoc in mentibus fidelium devotio minuatur, auctoritate Concilii duximus statuendum, ut epistolae et evangelia et praefationes in Missis, exceptis liber generationis et factum est autem et primis evangeliis diaconorum cum melodiis, praeter episcopi licentiam nullatenus decantentur, transgressores autem per septimanam ab officio et beneficio sint suspensi.

frommer Stimmung zur Rirche fommen, sonach also die Borbedingung des Gesanges schon zu hause erfüllt haben.

- 4) Sehen wir auf den Inhalt der in dem Kirchengesfange zur Darstellung kommenden Gefühle, der nichts Gerinsgeres ist, als die Ehrfurcht vor Gott, die Bewunderung Gottes, die Liebe zu Gott, die Freude über seine Berheißungen, die Trauer über unsere Unwürdigkeit u. s. w., so werden wir wohl als ein weiteres Erforderniß aufstellen müssen, daß der Kirchengesang je nach der Berschiedenheit der Gefühle auch verschieden sein, daß er bald den Charafter der Freude, bald jenen des Schmerzes an sich tragen, daß er sich bald rascher, bald langsamer bewegen müsse.
- 5) Da diese Gefühle aber allzeit in engster Beziehung zu Gott, der ewigen Majestät, stehen, so ist ferner nothwendig, daß ihm Würde und Feierlichkeit zukommen. Es ist eine ziem, lich allgemeine Klage, daß der Kirchengesang in dieser Beziehung an vielen Orten Manches zu wünschen übrig lasse, daß er einen zu weltlichen und profanen Charakter an sich trage. Woher diese Erscheinung rühre, ist oben bereits angegeben worden. Sie wird in dem Maße wieder verschwinden, als man zu den alten Schähen der Kirchenmusik wieder zurücksehrt, als die Komponisten des Kirchengesanges von einem gläubigen Gemüthe sich durche dringen lassen, und die Singenden selbst dieser Eigenschaft nicht entbehren.
- 6) Wie erhaben aber auch die religiösen Gefühle sein mögen, die in dem Gesange sich kundgeben, so sind es doch immer bestimmte Gefühle. Diese Bestimmtheit wird daher wie in dem ganzen Charafter des Gesanges, so auch in seinen einzelnen Worten hervortreten müssen. Dieselben sollen nämlich deutlich und verständlich sein. Da die Figuralmusik am Meisten der Gessahr ausgesetzt ist, dieses Erforderniß zu vernachläßigen, und da dem Zeugniß der Geschichte zu Folge dasselbe wirklich vielsach außer Acht gelassen wurde, so hat die obenerwähnte, Behufs der Berbesserung des Kirchengesanges in Rom zusammengetretene Kommission im sechzehnten Jahrhundert die Regel ausgestellt, daß

nur jene Figuralmufif in der Kirche zugelaffen werden folle, deren Text verftändlich sei.

Alle bisber genannten, von dem Befen des Rirchengefanges geforderten Gigenschaften tragt in ausgezeichneter Beife ber ro= mifche Choral an fich. Aus dem Leben der Rirche unmittel. bar hervorgegangen, von der Rirche durch die Jahrhunderte berab mit gartlichfter Sorgfalt gepflegt und ausgebilbet, ift er ber Rirchengesang zar' & 50xiv. In majestätischem Bange vorwarts. schreitend, dem Texte, weil nur rhythmifch fich bewegend, ftets die gebührende Rechnung tragend, verbindet er die Feierlichfeit mit Deutlichfeit, und ift darum vorzuglich geeignet, mabrhaft zu erbauen, die Geele in bobere Regionen zu erheben und mit unendlichem Wonnegefühle und Trofte zu durchdringen, ja auch ahnen zu laffen die Göttlichkeit jener Religion und Rirche, welche Die Mutter folder Gefange ift. Ginen Beleg fur Das Lettere wird folgendes Faftum liefern. Gin Turfe, der altefte Cohn eines Pafcha, mar in Italien von dem beiligen Rarl, dem Erzbischofe von Mailand, getauft worden. 21s man ihn fragte, aus welchem Grunde er den Muhamedanismus verlaffen und bas Chriftenthum angenommen batte, antwortete er: "Gines Tages fei er zu Ragusa in die Rirche der dortigen Benediftiner getreten, als eben das Officium verrichtet wurde. Die lieblichen Tone der Drgel und die Schönheit des Rirchengesanges hatten einen folchen Eindruck auf ibn gemacht, daß er bei fich felbft gefagt hatte: "Unmöglich fann die Religion eine falfche fein, die das Lob Gottes durch einen fo lieblichen Befang verfündet. ""

Freilich besitzen wir den gregorianischen Choral heutzutage nicht mehr in seiner ursprünglichen Eigenthümlichseit und Reinsheit, da der Strophengesang, wo die Melodie in den einzelnen Strophen wiederkehrt, die blos rhythmische Bewegung desselben größtentheils verdrängt hat. Eine nothwendige Folge davon ist, daß Text und Melodie nicht immer Hand in Hand gehen. Doch kömmt man in neuerer Zeit allmählig darauf zurück, dem rhythmischen Choral wieder mehr Recht einzuräumen, die alten majestätischen Choralmelodieen, wenn auch mit deutschem

Texte wieder einzuführen, wie das neue Mainzer Gesangbuch zur Genuge beweist.

Was die Statthaftigkeit des Gebrauches des harmonisschen Gefanges oder der Figuralmusik angeht, so wird ihm wohl nicht gleiches Recht neben dem einfachen Choral, in dem sich das Wesen des Gesanges am Natürlichsten ausdrückt, zugeschrieben werden wollen; es wäre aber gewiß Unrecht, wollte man ihn ganz verurtheilen, wie denn auch die Kirche, jedoch mit dem Borsbehalte, daß der Verständlichseit des Textes kein Eintrag geschehe, daß er alles Gekünstelte und Unnatürliche vermeide, und nur bei ganz besonderen Feierlichseiten angewendet werde, ihn zugelassen hat. Wir haben schon oben bemerkt, wie man heutzutage diese Grundsähe der Kirche vielsach unberücksichtigt läßt, wie man Tonstücke in Kirchen zur Ausführung bringt, in denen wohl eine große Fertigkeit der Kehlen sich fundgibt, der sirchliche Charafter, und damit das wahrhaft Erhebende und Erbauliche aber ganz verschwunden ist.

Abnliches gilt von der Anwendung der Inftrumental= musif bei dem Gottesdienfte. Mäßig gebraucht, und ihrem 3mede, eine Tragerin der Stimmen ju fein, entsprechend, wird fie von der Rirche freudig begrüßt. Und warum follte fie es auch nicht? Berschmäht doch die Rirche fein Mittel, Die Chre Gottes ju fordern! Dag aber die Inftrumentalmufit, namentlich in der beutigen Ausbildung der mannichfaltigen Inftrumente, Bieles dazu beitragen fonne, wer wollte daran zweifeln? Ein verfehrter Beschmack bat jedoch auch in diefer Beziehung in unferer Beit große Tehler begangen. Die Rirche ift baufig gu einem Rongertsaale, ju einem Theater gemacht worden, indem man darin gang weltliche Stude, Opernbeftandtheile, oft ohne allen Befang aufführte. Die Rudwirfung fonnte nicht ausbleiben. Um der Entweihung des Gotteshauses durch derartige Erscheinungen eine Granze zu fegen, bat man blos den Gebrauch der Drgel gestattet, jede andere Inftrumentalmufif aber verboten, ohne daß diefes Berbot jedoch bis jest überall durchgedrungen mare.