# Bweiter Abschnitt.

Bon dem Gebete.

§ 10.

Begriff und Eintheilung des liturgischen Gebetes.

Daß wir es hier nicht mit dem Gebete überhaupt, sondern nur mit dem liturgischen, oder mit dem Gebete der Kirche als solcher zu thun haben, bedarf nach dem in der Einleitung Gesagten faum einer Bemerkung. Eine nothwendige Folge hievon ist, daß wir alle jene Fragen, welche eigentlich Gegenstand der Dogmatik und Moral, z. B. die Frage nach seiner Stellung im Rechtsertigungsprozesse des Menschen, nach seiner Statthaftigkeit, nach seiner Pflichtmäßigkeit und seinem Werthe, sowie andere ähnliche, bei Seite lassen werden und müssen. Dieses Alles als bekannt voraussetzend, und die Resultate jener Wissenschaften als Basis gebrauchend, werden wir nur die liturgische Seite des Gebetes ins Auge fassen.

Was nun zuerst den Begriff des liturgischen oder Kirchengebetes angeht, so ist dieser im Wesentlichen derselbe, wie jener des Gebetes überhaupt. Das liturgische Gebet (oratio, collecta, preces; im Griech. εύχη, προσευχη, προσφόνησις, ἐπίχλησις, συναπτή) ist eine in bestimmten, hörbaren Worten stattsindende Ansprache der Kirche an Gott. Wir sagen "eine Ansprache in hörbaren Worten". Und hiedurch unterscheidet sich das liturgische Gebet von dem gewöhnlichen, welches ebenso sehr in Gedansen (oratio mentalis) als auch in artifulirten Lauten (oratio vocalis oder verbalis) geschehen kann. Das liturgische Gebet partizipirt dagegen an dem Charaster des ganzen Kultus; es ersolgt in einer äußerlich wahrnehmbaren Form.

Die Kirche spricht in ihrem Gebete im Wesentlichen dieselben Gefühle und Bedürfnisse aus, wie das einzelne Individuum, da fie ja nur eine erweiterte Form des letzteren ift. Daher kommt es, daß wir dem Inhalte nach ein liturgisches Lob- und Preißgebet (auch Anbetungsgebet), ein Dank- und Bittsgebet unterscheiden. In dem ersten spricht sie vorzugsweise ihren Glauben, in dem zweiten ihre Liebe, in dem dritten ihre Hoffsnung aus.

Das Berhältniß dieser verschiedenen Gebetsarten zu einsander bezüglich ihres Werthes betreffend, so muß dem Lobges bete die erste Stelle angewiesen werden, weil in ihm das Gesschöpf gänzlich von sich hinwegsieht, und Gott nur um seiner selbstwillen verehrt. Die Anbetung ist somit der Ausdruck der von jeder Beimischung der Selbstliebe reinen, ganz interesselssen Liebe Gottes. Ze mehr sich daher das Geschöpf dem Schöpfer geeinigt, je vollsommener es ist, desto mehr wird es auch dem Anbetungsgebete obliegen. Daher ist es denn auch vorzugsweise das Gebet der Heiligen im Himmel, deren Beschäftigung gleichssam in einem nie endenden Hymnus auf Gott besteht. I Und weil das selbstische Prinzip weit weniger in dem Dants als in dem Bittgebete vertreten ist, so wird dasselbe die zweite Stelle einsnehmen müssen, während das Bittgebet die letzte einnimmt.

Umgefehrt aber wird die Stellung dieser drei Gebetsarten erscheinen, wenn wir sie nicht an sich, sondern im Berhältniß zu dem Betenden ins Auge fassen. Der gegenwärtige bedürsnisvolle und vielbedrängte Zustand sowohl des einzelnen Menschen, als der ganzen Kirche bringt es nämlich mit sich, daß das Bittgebet am häusigsten vorsommen musse. Die Gewährung der Bitte sührt zum Danke, und indem der Blick des Menschen nicht blos bei der unendlichen Liebe Gottes stehen bleibt, sondern sich auch zur Betrachtung der übrigen Eigenschaften Gottes erweitert, erzhebt sich die Seele auch zum Lobgebete.

Eine andere Eintheilung des liturgischen Gebetes bezieht sich auf das Subjekt, das da betet. In dieser hinsicht theilt man dasselbe ein in das priefterliche, welches zunächst für die Klerifer, und in das Gemeindegebet, welches für alle Gläu-

<sup>1)</sup> Martin, Lehrbuch ber-fath. Moral. S. 391.

bigen bestimmt ift, eine Eintheilung, die für unsere spätere Darftellung von Wichtigfeit ift.

### rdi matting med at 8 11.

Rothmendigfeit des liturgifchen Gebetes.

Wenn der Kultus, wie wir früher gezeigt haben, der lebens dige Wechselverkehr zwischen dem dreieinigen Gotte und der Kirche ift, so muß das Gebet auch einen integrirenden Bestandtheil, und zwar einen der vorzüglichsten Bestandtheile desselben ausmachen; denn es bildet dessen subjektive Seite. Es ist der Wiederhall des sakramentalen Kultus. Was wir daher früher von der Nothwenz digkeit dieses subjektiven Lebens, oder was dasselbe ist, der Religiossität und ihrer Bethätigung überhaupt bemerkt haben, gilt in gleicher Weise von der Nothwendigkeit des Gebetes im Besonderen.

#### \$ 12.

Eigenschaften des liturgischen Gebetes.

Die Eigenschaften des liturgischen Gebetes sind bedingt 1) von dem Wesen des Gebetes überhaupt. Nun aber ist dieses der Ausdruck der von der göttlichen Wahrheit und Gnade in der Seele des Christen hervorgerusenen religiösen Gesühle, Wünsche und Entschließungen, mit Einem Worte, der religiösen Gemüthöstimmung. In dem Kirchengebete darf daher nur diese Gemüthöstimmung sich abspiegeln; es muß die getrene Offenbarung derselben, mit Einem Worte, es muß lyrisch sein. Es heißt das Wesen des Gebetes gänzlich versennen, wenn man, wie es heutzutage so häusig geschieht, nur dem doftrinalen Elemente in demselben, oder doch vorzugsweise huldigt. Das dostrinale Element hat allerdings in dem Kultus seine wohlberechtigte Stelle, aber es darf nicht in dem Gebet vorherrschend, noch weniger mit demselben verwechselt werden. Und dennoch ist nichts gewöhnlicher, als daß man demselben in den meisten der heutzu-

<sup>1)</sup> Bergl. § 1.

tage erscheinenden Gebetbücher begegnet. Ihre Gebete sind oft nichts Anderes als eine Art Unterricht, den man entweder Gott selber oder auch dem Betenden über die gegenseitigen Pflichten ertheilt.

2) Wenn wir aber auch den doftrinalen Charafter des Rirchengebetes verwerfen, fo find wir doch weit entfernt, ibm feine dogmatische Grundlage rauben zu wollen. Wir erkennen es im Gegentheile für eine unerläßliche Eigenschaft deffelben, daß es eben eine folche Grundlage habe. Dies verleiht ihm den fpezififch= driftlichen Charafter. Die religiojen Gefühle, deren Ausdruck das liturgische Bebet sein foll, muffen die Frucht und der Refley spegififd = driftlicher Bahrheiten fein, mit andern Worten, fie muffen eine bestimmte driftliche Quelle baben. Die Rothe wendigfeit dieser Gigenschaft unterliegt feinem Zweifel, wenn man bedenft, daß das liturgische Gebet eben das Gebet der Rirche fei, die von dem Glauben an die driftlichen Wahrheiten durch= drungen ift, und diefen, wie in allen ihren Thätigkeiten, fo auch im Bebete hervortreten läßt. Die Rirche wurde daber im fchneis dendsten Biderspruche mit fich felbst fteben, wenn fie folche Bebete aufnähme oder duldete, die der driftlichen Farbung ermangeln, wie große Borguge in formeller Beziehung Dieselben auch immer baben mögen.

Diese Eigenschaft besitzen die alten Kirchengebete in hohem Grade. Man sieht es ihnen auf den ersten Blick an, daß sie in einem glaubenswarmen Zeitalter entstanden, und daß sie nur der Resley des im Innern lebendig glühenden Glaubens sind. Wenn wir die in neuester Zeit entstandenen Gebete, die für öffentliche Andachten bestimmt sind, damit vergleichen, welch' ein Unterschied! Wie farblos sind dieselben nicht häusig! Wie wenig christlichen Gehalt tragen sie in sich! Auch sie können ihren Ursprung nicht verläugnen. Man sieht es ihnen an, daß eine glaubensleere Zeit sie hervorgebracht, eine Zeit, wo der begeisterte Glaube einer matten Vernunstreligion gewichen, oder doch von ihr bedeutend geschwächt worden ist. Gott sei Dank, daß diese Zeit — wenn nicht alle Zeichen trügen — ihrem Ende nahe ist, und daß die Morgensröthe einer bessern, mit aller Entschiedenheit dem christlichen

Glauben sich zuwendenden bereits zu dämmern beginnt! Wir hegen die seste Überzeugung, daß, wenn dieser erst wieder die Geister allgemein durchdringt und regiert, dann auch jene Bersunstaltungen des Kultus verschwinden und als etwas dem Wesen des christlichen Kultus Fremdartiges und Unnatürliches von selbst sich lossösen werden.

3) Wie eine driftliche Grundlage, fo darf man wohl von dem liturgischen Gebete auch mit Recht einen driftlichen Inhalt fordern. Ift es ja doch die von dem Beifte Chrifti erfüllte, in demselben lebende und webende Rirche, die da betet. Darum wird fich das Lobgebet vorzugsweise auf die zur Anschanung gefommenen Bollfommenbeiten Gottes beziehen; das Dant = und Bittgebet werden vorzugsweise jum Gegenstande ihres Dankes und ihres Bittens jene Guter haben muffen, fur welche uns Chriftus gu danken, um die er uns zu bitten gelehrt hat. Bor Allem find dies nun befanntlich die ewigen, die himmlischen, und dann erft Die zeitlichen, Die irdifchen Guter, und Diefe in fteter Beziehung ju jenen. Bas im Befonderen die Fürbitte angeht, fo wird diefelbe fich nach der Mahnung des Apostels allerdings zunächst auf die Glaubensgenoffen, auf die durch die Bande des Blutes mit uns Berbundenen, auf die geiftliche und weltliche Obrigfeit, dann aber auch auf alle Menschen, selbst auf die Feinde erstrecken muffen.

Auch in dieser Beziehung können die in Praxis befindlichen Kirchengebete der alten Zeit als Muster aufgestellt werden. Immer ist das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit der Mittelpunkt, um den sich ihre Anbetung, ihr Lobpreiß, ihre Danksagung und ihre Bitten drehen, und werden die irdischen Angelegenheiten darin aufgenommen, so geschieht es allzeit mit der gebührenden Untersordnung unter die ewigen und mit Beziehung auf dieselben.

4) Bei Weitem die meisten aus der älteren Zeit stammenden liturgischen Gebete sind an den Bater gerichtet, nur wenige an den Sohn, seines aber an den heiligen Geist, wenn auch beide, besonders am Schlusse, darin erwähnt werden. Dies geschah in Folge einer firchlichen Vorschrift, indem sowohl die im Jahre 397 zu Hippo, als auch die im Jahre 525 zu Karthago

gehaltene Synode, welche den Befdluß der erfteren bestätigte, verordneten, "daß Niemand den Bater fur den Gobn und den Gobn für den Bater nennen folle; das Gebet am Altare muffe immer an den Bater gerichtet fein." 1) Diefe Berordnung hatte aber feineswegs darin ihren Grund, als ob man der Meinung ge= wesen ware, dem Sohne und dem heiligen Beifte gebühre nicht gleiche Anbetung, wie dem Bater - Denn fur Die gegentheilige Unficht laffen fich ungablige Zeugniffe aus dem Alterthume beibringen 2) - fondern vielmehr in dem Borgange des Gebetes des herrn, besonders aber in der driftlichen Borftellung von dem Berhältniffe der drei göttlichen Personen zu einander, mornach man in dem Bater die Quelle alles Geins und Lebens fab, gu deffen Gnadenthrone man nur durch das Opfer Chrifti und die Wohlthat seiner Berdienfte und Fürsprache, sowie durch die Bermittelung des beiligen Geiftes Butritt bat. Ginen mehr außerlichen Grund gibt Bellarmin an, wenn er fagt: "Da das Gebet mit Chriftus, unferm Fürsprecher bei Gott, schließen muß, fo wird es mit Recht an Gott den Bater gerichtet. Denn es wurde unpaffend fein, das Gebet an die Trinitat ju richten, und mit den Worten: "Um deines Sohnes willen", ju schließen. Alle diefe Difftande fallen aber weg, wenn die Gebete an Gine Berfon gerichtet werden, und da die des Baters die erfte ift, von

4

Conc. Carth. III. can. 23.: Ut nemo in precibus vel patrem pro filio, vel filium pro patre nominet. Et quum altari adsistitur, semper ad patrem dirigatur oratio. Cf. Conc. Hippon. c. 21.

Um Misverständnissen vorzubengen, bemerkt hiezu der afrikanische Bischof Fulgentius (ad Monimum, lib. II. c. 5.): Neque praejudicium filio vel sancto spiritui comparatur, dum ad patris personam precatio ab offerente dirigitur, cujus consummatio, dum filii et spiritus sancti complectitur nomen, ostendit, nullum esse in Trinitate discrimen. Quia dum ad solius patris personam sermo dirigitur, bene credentis fide tota trinitas honoratur, et quum ad patrem litantis destinatur intentio, sacrificii munus omni trinitati uno eodemque offertur litantis officio.

<sup>2)</sup> Cf. Bingham. Origin, Vol. V. Lib. XIII. c. 2. Find, Liturgif. II.

welcher die beiden andern ihren Ursprung herleiten, so ift es das Natürlichste, die Gebete an den Bater zu richten." 1) Diese Worte Bellarmin's führen uns auf eine andere Eigenschaft des liturgischen Gebetes. Dasselbe muß nämlich

5) im Namen Jesu geschehen. Die Kirche weiß, daß, wie sie ihre Existenz und ihre Exhaltung Christo verdankt, auch all' ihr Thun nur insosern vor Gott einen Werth hat, als es in der sebendigen Verbindung mit Christus steht, da wir nur durch ihn Zutritt zum Bater haben. In nothwendiger Folge hievon sühlt sie sich gedrungen, wie ihre Thätigkeiten überhaupt, so auch jene des Gebetes im Besonderen im Namen Jesu zu verzichten. Es ist daher keineswegs als ein bloses Hersommen zu betrachten, wenn sie alle ihre Gebete, gleichviel ob Lob oder Dank oder Bittgebete, im Namen Jesu verrichtet. Diese Form ist vielmehr sowohl objektiv, als subjektiv aus Teisste begründet. Es versteht sich darum von selbst, daß nur solche Gebete auf den Namen von Kirchengebeten wahrhaft Anspruch machen und bei dem öffentlichen Gottesdienste gebraucht werden dürsen, welche im Namen Zesu geschehen.

6) Sowohl derjenige, zu dem die Kirche betet, als auch dasjenige, was der Inhalt ihres Gebetes ift, legt das Bedürfniß nahe, daß das Kirchengebet, was den Ausdruck betrifft, nicht nur alles Niedrige und Gemeine vermeide, sondern sich vielmehr in ein würd evolles Gewand fleide. Dieser Ansorderung wird das Kirchengebet in dem Maße entsprechen, als es sich der heiligen, d. h. der Sprache der heiligen Schriften, welche diese Eigenschaft bekanntlich in eminenter Beise an sich tragen, und als es sich der Sprache der heiligen Bäter bedient, die, vom Geiste Gottes erfüllt, eine oft an das Bunderbare gränzende Erhabenheit in ihrer Sprache beurfunden. Daß die Kirche dieser Ansorderung in ihren Gebeten die gebührende Rechnung getragen, daran wird Niemand zweiseln, der dieselben auch nur eines slücktigen Blickes gewürdigt hat. Sind nicht viele ihrer Gebete, und grade die herrlichsten entweder ganz, oder doch zum großen Theile der

<sup>1)</sup> De Missa. Lib. II. c. 16.

heiligen Schrift entlehnt? Wir erinnern nur beispielsweise an das Gebet des Herrn, und an den englischen Gruß. Und wie manche derselben sind nicht den Schriften der heiligen Bäter entnommen!

- 7) Mit der Burde steht die Fülle und Prägnanz des Ausdruckes der Kirchengebete in engster Berbindung. Die Noth-wendigkeit dieser Eigenschaft wird aus folgender Erwägung er-hellen. Es ist den lebendig erregten Gefühlen eigenthümlich, daß sie, wie sie dem Angesichte und der ganzen änßern Haltung des Menschen ein markirtes Gepräge geben, so auch, wenn sie durch die Sprache sich offenbaren, in kurzen, bundigen Ausdrücken hervortreten. Diese Eigenthümlichkeit theilen auch die religiösen Gefühle. Daher muffen auch die Kirchengebete durch Fülle und Prägnanz sich auszeichnen.
- 8) Nicht so sehr als eine neue, als vielmehr eine in dem eben Gesagten, weil eine nothwendige Folge desselben, bereits eingeschlossene Eigenschaft erscheint die Kürze der Kirchengebete. Lange, weit ausgesponnene Gebete sind etwas durchaus Unnatürsliches und die religiösen Gesühle Ertödtendes.

Wie meisterhaft erscheinen auch in dieser Beziehung die alten Kirchengebete, namentlich der abendländischen Kirche wieder! Sie entsprechen so ganz der Natur der religiösen Gefühle. Es sind leuchtende Blige, die, wie sie selbst aus einer glühenden Brust hervorgegangen, auch wieder eine Glut in denen, die sich ihrer bedienen, entzünden.

9) Die liturgischen Gebete sind Gebete der Kirche. Sie müssen daher den religiösen Gefühlen und Bedürfnissen der Gläusbigen nicht blos wirklich entsprechen, sondern auch in einem solchen Gewande erscheinen, daß diese jene Gefühle und Bedürfsnisse darin wieder sinden. Dies wird aber nur dann der Fall sein, wenn dieselben allgemeinsverständlich oder populär sind, ohne jedoch gemein oder trivial zu sein. Auch in dieser Beziehung lassen die Gebete der katholischen Kirche nichts zu wünschen übrig. Wenn auch in edlen, so bewegen sie sich doch auch immer in solchen Ausdrücken, die selbst den Ungebildetsten

verständlich find. Wir erinnern hier nur beispielsweise an die fogenannten Litaneien.

Bir fennen nun die Gigenschaften, welche das liturgifche Bebet befigen muß. Es foll vor allen Dingen lyrifch fein, von einem driftlichen Dogma ausgeben, einen driftlichen Inhalt haben, an den Bater gerichtet werden, im Ramen Jeju gefchehen, feiner Sprache nach würdig, pragnant, furz und popular fein. In der That, wichtige Eigenschaften! Daß von dem Borhandensein der= felben die Frucht des Gebetes, feine Wirfungen, bedingt feien, wer möchte daran zweifeln? Eben darum aber hat man auch von jeber auf die Abfaffung von liturgischen Gebeten die größte Gorgfalt verwendet; man bat nicht Jedem geftattet, nach Gutdunken neue in den Rultus einzuführen, fondern die Aufnahme Derfelben von einer ftrengen Prufung und ausdrücklichen Gut= beißung der Rirche abhängig gemacht. Bum Belege beffen mogen bier die Worte des Concils von Rarthago im Jahre 407 folgen: "Es follen nur folche Bebete, Brafationen oder Fürbitten von Allen gebraucht werden, die in einem Concile gutgeheißen worden find." 1) In ahnlicher Beife fpricht fich das um diefelbe Reit in Ufrifa gehaltene Concil von Milevi aus. 2) Diefe Bemerkung führt uns auf die ftebenden Bebetsformularien der Rirche.

<sup>1)</sup> Can. 9.: Ut preces, quae probatae fuerint in concilio, sive praefationes, sive commendationes ab omnibus celebrentur. Nec aliae omnino contra fidem proferantur, sed quaecunque a prudentioribus fuerint collatae. Cf. Conc. Carth. III. can. 23.

<sup>2)</sup> Can. 12.: Placuit, ut preces vel orationes et missae, quae probatae fuerint in concilio, sive praefationes, sive commendationes ab omnibus celebrentur, nec aliae omnino dicantur in ecclesia, nisi quae a prudentioribus tractatae vel approbatae in synodo fuerint; ne forte aliquid contra fidem vel per ignorantiam vel per minus studium sit compositum.

### \$ 13.

## Liturgische Gebets-Formularien.

Daß im Anfange der Kirche die Bischöfe die bei dem öffentlichen Gottesdienste üblichen Gebete wie gesprochen, so auch verfaßt haben, dürfte von Niemanden bestritten werden. Eben so gewiß aber ist es auch, daß schon frühe, namentlich was die Hauptsormen des Gottesdienstes, die Feier der heiligen Messe und der heiligen Sakramente angeht, sich bestimmte und in ihrem Wesen unweränderliche Formen gebildet haben, wie theils aus dem Umfange und der Bollendung der uns aus jener Zeit überslieserten Gebete, theils aus ihrer großen Aehnlichseit untereinander hervorgeht. Die subjestive Thätigseit der Borsteher der Kirche in dieser Beziehung verschwand immer mehr, nur diesenigen Ersweiterungen abgerechnet, welche neue Bedürfnisse und neue Feste nothwendig machten.

Im Angesichte dieser historischen Thatsache drängt sich uns jedoch die Frage auf, ob die Kirche besugt gewesen sei, dem Kultus nach seiner subjektiven Seite hin — von der objektiven versteht sich das von selbst — eine unveränderliche, bleibende Form zu geben. Unsers Erachtens kann hierüber kein Zweisel obwalten. Denn

- 1) bleibt die Kirche, welche den Kultus verwaltet, stets dies selbe. Warum also morgen anderer Formen sich bedienen, als heute; warum anderer nach tausend Jahren, als im Anfange?
- 2) Eben so wenig verändern sich, im Wesentlichen betrachtet, ihre Bedürfnisse und ihre Pflichten Gott gegenüber. Wie sie sie sich in der ersten Stunde ihres Entstehens gedrungen und verpflichtet fühlte, Gott das Opfer ihrer Anbetung, ihres Dankes darzusbringen, und Gott um himmlische und irdische Güter anzuslehen, so gewiß auch noch heute.
- 3) Rann und will sie es sich nicht verhehlen, daß sie die öffentliche Gottesverehrung großen Gefahren aussetzen murde, wollte sie jedem Einzelnen gestatten, nach Gutdunken, selbst wenn sie ihnen immer die erforderliche Fähigkeit dafür zutrauen könnte,

Gebetsformeln zu verfassen. Wie oft aber fehlt grade dieses Erforderniß! Man denke an die traurige Lage, in welcher die Kirche von Zeit zu Zeit sich befunden, an den wissenschaftlichen und sittlichen Verfall der Geistlichen in manchen Zeitläuften. Endlich

4) weiß sie wohl, welch einen erhebenden Einfluß das Bewußtsein auf die jeweils betenden Glieder der Kirche machen
müsse, daß sie nicht allein stehen, sondern daß die ganze Kirche
mit ihnen in der nämlichen Weise bete. In der That ist es auch
ein großartiges, wahrhaft ergreisendes Schauspiel, im Geiste die
Willionen vor Gott hingegossen und wie Einen Glauben bekennen,
so anch ein und dasselbe Gebet gleichsam aus Einem Munde zum
Himmel senden zu sehen.

Was nun die Verfasser der kirchlichen Gebetsformularien angeht, so werden wir bei der Darstellung der einzelnen, so viel immer thunlich, dieselben anzugeben bemüht sein. Wir sagen, so viel immer thunlich, da bei den meisten derselben ein undurche dringliches Dunkel über den Versassern schwebt; und dies aus dem einsachen Grunde, weil, wo es sich um etwas für die ganze Kirche Geltendes handelt, die Subjektivität in den Hintergrund tritt, und weil auch die Austorität eines einzelnen Individuums als durchaus überstüssig erscheint, wo die Kirche mit der ihrigen einsteht. Nur im Allgemeinen sei noch bemerkt, daß die bei weitem größere Zahl der liturgischen Gebete, was ihre Entstehung betrifft, in die ersten Jahrhunderte der Kirche hinausreichen, und von Bischöfen dieser Zeit herrühren; und daß in der römischen Kirche besonders Leo der Große, Gelasius und Gregor der Große den größten Antheil daran haben dürsten.

Die vorzüglichsten liturgischen Gebetsformularien find aber folgende:

- 1) Das Gebet des Herrn;
  - 2) das Ave Maria oder der englische Gruß;
- 3) der Angelus Domini;
- 4) der Rosenfrang;
- 5) das allgemeine Gebet;
- 6) das allgemeine Sündenbefenntniß;

- 7) die Litanei;
- 8) die fogenannten göttlichen Tugenden.

Diese Gebetsformularien wollen wir nun im Einzelnen bestrachten. Um Schlusse werden wir noch einige Bemerkungen über einige formale Eigenthümlichkeiten hinzufügen.

### \$ 14.

### 1. Das Gebet des Berrn.

Das Gebet des Berrn, das auch nach feinen Unfangs= worten: Bater unfer, genannt wird, nimmt unter den firch= lichen Gebetsformularien die erfte Stelle ein. Diefe Stelle gebührt ihm auch in der That, nicht blos wegen der Erhabenheit feines Inhaltes, wie wir fpater feben werden, fondern auch wegen feines Ursprungs. Denn wie feinem andern Gebet, fo fommt ibm ein unmittelbar göttlicher zu, da es Jesus Chriftus felber uns gelehrt hat. 1) Db aber Jesus damit den Gläubigen eine bindende Borichrift habe geben, oder blos beifpielsmeife habe zeigen wollen, wie fle beten follen, darüber find die Meinungen verschieden. Die Rirchenväter neigen fich gur erfteren Anficht, mahrend man heutzutage mehr der letteren buldigt. Satte Chriftus in der That die Absicht gehabt, mit dem fraglichen Gebete eine bestimmte Form deffelben vorzuschreiben, fagt man, fo wurde theils die Faffung deffelben bei den beiden Evangeliften, die uns daffelbe mittheilen, die nämliche fein, mas indeffen nicht der Fall ift, theils - und auf diefen Bunkt legt man das Sauptgewicht wurde fich auch in der Apostelgeschichte und den Briefen der Apostel, die doch öfter auf den Gottesdienst der ersten Christen gu fprechen fommen, gewiß irgend eine Spur von jenem Gebete vorfinden, mas aber, ohne dem Texte einen ungebührlichen Zwang anzulegen, nicht bewiesen werden fann. Das Gebet des Berrn enthält daher mehr eine materielle, als formelle Unleitung jum Gebete, indem uns Chriftus darin lehrt, theils mas wir von Gott, theils in welcher Ordnung wir es erbitten follen.

<sup>1)</sup> Matth. 6, 9-13. Luf. 11, 2-4.

Wenn nun dessenungeachtet das Gebet des Herrn, gan; in derselben Form, wie es einer der genannten Evangelisten mittheilt, in den Kultus der katholischen Kirche übergegangen ist, so mussen wir das theils seinem göttlichen Ursprunge, theils der Erhabenheit seines Inhaltes, theils endlich der Bollendung seiner Form zuschreiben.

Der liturgische Gebrauch unsers Gebetes geht bis in's hochfte Alterthum gurud. Den erften deutlichen Spuren begegnen wir fcon im zweiten Sahrhundert, und zwar mar berfelbe damals fcon fo allgemein, daß man zu der Bermuthung berechtigt ift, daß er felbft dem apostolischen Zeitalter nicht fremd gewesen fein fonne. Der erfte unter ben firchlichen Schriftstellern, welcher fur den liturgifchen Gebrauch des Baterunfers zeugt, ift Tertul= lian, welcher nicht nur in mehreren feiner Schriften ber Oratio Dominica erwähnt, fondern auch eine eigene Abhandlung: De oratione, ichrieb, welche, wie aus bem Inbalte erfichtlich, nichts weiter, als eine Erklärung des Baterunfers ift. Er ftellt darin Diefes Gebet nicht nur als eine Borfcbrift Chrifti fur alle Zeiten, fondern auch als den Grund aller Gebete, als den Inbegriff des gangen Evangeliums auf. 1) 3m weiteren Berlaufe nennt er es Die oratio legitima et ordinaria, d. h. die von Chriftus vorge= fcbriebene und als gefetliche Borfdrift angenommene Bebetsform, und das fundamentum aller übrigen. 2) Auf Diefes Gebet legt Tertullian einen fo großen Berth, daß er es felbft fur den Privatgebrauch empfiehlt, in der Art, daß man wenigftens dreimal

<sup>1)</sup> Tertull. de orat. c. 1.: Dei Spiritus, et Dei sermo, et Dei ratio, sermo rationis et ratio sermonis et Spiritus. Utrumque Jesus Christus Dominus noster, novis discipulis novi Testamenti novam orationis formam determinavit.... Et quid non coeleste, quod Domini Christi est, ut haec quoque orandi disciplina?.... Neque enim propria tantum orationis officia complexa est, venerationem Dei aut hominis petitionem, sed omnem pene sermonem Domini, omnem commemorationem disciplinae, ut revera in oratione breviarium totius Evangelii comprehendatur.

<sup>2)</sup> Tertull, l. c. c. 9.

des Tages dasselbe sprechen solle. 1) Der zweite Zeuge für den liturgischen Gebrauch unsers Gebetes ist der heilige Cysprian, welcher ebenfalls eine Abhandlung über das Gebet des Herrn (de Oratione Dominica) schrieb. Auch er sindet, gleich Tertullian, dessen Anstichten er sich anschloß, in jenem Gebete eine Norm für die Gläubigen; 2) nicht minder bezeugt er dessen öffentlichen Gebrauch, indem er es gradezu ein öffentliches und gemeinschaftliches Gebet nennt. 3)

Aehnliches berichtet Origenes in seiner Abhandlung: Vom Gebete ( $\pi \varepsilon o i \ \varepsilon \dot{v} \chi \tilde{\eta} \varsigma$ ). Auch er findet darin eine für alle Christen vorgeschriebene Form, worin Alles, was der wahre Christ von

<sup>1)</sup> Tertull. l. c. c. 19 .: De tempore vero non erit otiosa extrinsecus observatio etiam horarum quarundam. Istarum dico communium, quae diei interspatia signant, tertia, sexta, nona, quae solemniores in scripturis invenire est. . . . . . Etsi simpliciter se habeant sine illius observationis praecepto, bonum tamen sit aliquam constituere praesumtionem, qua et orandi admonitionem constringat, et quasi lege ad tale munus extorqueat a negotiis interdum, ut quod Danieli quoque legimus observatum utique ex Israelis disciplina, ne minus ter die saltem adoremus, debitores Patris et Filii et Spiritus Sancti. Exceptis utique legitimis orationibus, quae sine ulla admonitione debentur ingressu lucis et noctis. Sed et cibum non prius sumere, et lavacrum non prius adire, quam interposita oratione, fideles decet. Priora enim habenda sunt spiritus refrigeria et pabula, quam carnis, et priora coelestia, quam terrena. Cf. Constitt. apost. Lib. VII. c. 24.

<sup>2)</sup> Cypr. de orat. Domin. p. 366. (edit. Oberthür. tom. I.):

Dominus inter cetera sua salutaria monita et praecepta divina,
quibus populo suo consulit ad salutem, etiam oran di ipse
formam dedit; ipse, quid precaremur, monuit et instruxit. . . .

Oremus itaque, fratres dilectissimi, sicut magister Deus docuit.

<sup>3)</sup> Cypr. l. c. p. 369.: Publica est nobis et communis oratio; et quando oramus non pro uno, sed pro toto populo oramus, quia totus populus unum sumus. Deus pacis et concordiae magister, qui docuit unitatem, sic orare unum pro omnibus voluit, quomodo in uno omnes ipse portavit,

Gott zu erbitten habe, enthalten fei, und liefert eine ausführliche Erflärung über die einzelnen Bitten.

Reben diefen drei alten, dem dritten Jahrhundert angehörigen firchlichen Schriftftellern liefern die ausgezeichneiften Rirchenvater des vierten und funften Jahrhunderts unwiderlegbare Beweise für unsere Behauptung. Besondere Berudfichtigung verdienen in Diefer Sinficht die Bemerfungen des beiligen Auguftinus. Derfelbe fagt irgendwo: "Das Gebet des herrn, welches der Berr den Biddern feiner Beerde felbft, d. b. feinen Apofteln, gegeben bat, ift Allen nothwendig, fo daß ein Jeder fagt: Bergib uns unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern." 1) Roch deutlicher bezeichnet er es als ein liturgisches Gebet in folgender Stelle: "Durch eben diefelben Boridriften mird uns befohlen, ju fprechen: Bergib uns unfere Schulden u. f. m. Diefes Gebet fpricht die gange Rirche bis gum Ende der Beiten." 2) - Aehnliche Aussprüche finden fich auch bei Chryfostomus und Cprill von Berufalem. In den apostolischen Ronftitutionen wird das Gebet des Berrn als wirklicher Beftandtheil der Liturgie aufgeführt, 3) und ein dreimaliger Gebrauch deffelben auch außer dem Gottesdienfte empfohlen. 4)

Der firchliche Gebrauch des Vaterunsers schon in der ältesten Zeit steht den angeführten Zengnissen zufolge außer allem Zweisel. Sehen so gewiß aber ist es, daß dasselbe ein Bestandtheil der Arkandisciplin war, daß also nur die eigentlichen sideles sich seiner bedienen dursten. Hören wir darüber den heiligen Chrysostomus. "Daß den Gläubigen," sagt er, 5) "dieses

<sup>1)</sup> Augustin. ep. 89. ad Hilar.

<sup>2)</sup> Augustin. Retract, lib. I. c. 19.: In eisdem mandatis est, quod jubemur dicere: Dimitte nobis debita nostra, quam orationem usque ad finem saeculi tota dicit ecclesia. Cf. Homil. XXIX. de verbis Apostol. De peccator. merit. lib. III. c. 13.

<sup>3)</sup> Constit. Apostol. lib. VII. c. 44.

<sup>4)</sup> Constit. Apostol. l. c. c. 24.

<sup>5)</sup> Homil. XX. in Matth,

Gebet zieme, bezeugt theils die Regel der Kirche, theils der Anfang des Gebetes selbst. Denn es kann Niemand Gott seinen Bater nennen, wer noch nicht durch das Sakrament der Tause eingeweiht ist." "Die Uneingeweihten," sagt er anderswo, ") "haben das als Geset eingeführte und von Christus verordnete Gebet noch nicht, sondern bedürsen der Hilfe der Übrigen, welche in die Geheimnisse eingeweiht sind." Gben deshalb wurde auch das fragliche Gebet sůxη των πιστων — Gebet der Gläubigen genannt. Dasselbe berichtet der heilige Augustinus. 2)

Der Grund dieses Versahrens lag zunächst in der hohen Ehrfurcht, die man gegen dieses Gebet hegte. Es war jenes Gebet, das der Herr selber uns gelehrt, zu dessen Gebrauch man nur diejenigen für würdig hielt, die bereits Glieder seines Leibes durch die heilige Taufe geworden waren. Daher kommt es auch, daß die Kirche demselben als Einleitung die Worte vorausgeschickt hat und bei der Feier der heiligen Messe sprechen läßt: "Durch heilsame Vorschriften belehrt, wagen wir es, zu sprechen: Vater unser."

Ein anderer Grund lag gewiß auch in dem mystischen Sinne, den man einzelnen Worten und Bitten unseres Gebetes unterslegte. Wie aus der oben angeführten Stelle des heiligen Chrysfostomus erhellt, waren es schon die Anfangsworte: "Bater unser," weshalb man den Gebrauch dieses Gebetes nur den Eingeweihten gestattete, da nur diese wegen des durch die Taufe herbeigeführten Kindschafts Berhältnisses besugt seien, jene Worte zu sprechen, d. h. Gott ihren Bater zu nennen. Sodann sah

Homil. II. in 2 Corinth. Cf. Theodoret, epitom. divin. lib. V. haeret. Fabul. c. 28.: Ταύτην την προσευχήν οὐ τοὺς ἀμυήτους, ἀλλὰ τοὺς μυσταγωγουμένους διδάσχομεν.

<sup>2)</sup> Homil. XLII.: Tenete hanc orationem, quam reddituri estis ad octo dies. Quicunque autem vestrum non bene symbolum reddiderunt, habent spatium, teneant; quia die sabbati audientibus omnibus, qui aderunt, reddituri estis die sabbati novissimo, quo die baptizandi estis. Ad octo autem dies ab hodierno die reddituri estis hanc orationem, quam hodie accepistis, cujus caput est: Pater noster, qui es in coelis. Cf. Enchirid. c. 7, c. 71.

man, wie aus Tertullian erhellt, in jenen Borten die Offenbarung eines nur den Chriften eigenthumlichen Gebeimniffes, fowie eine Sindeutung auf das Mufterium der Trinitat, welches befanntlich auch ein Beftandtheil der Arfandisciplin war. "Der Name Bater" - alfo läßt fich berfelbe vernehmen, "war zuvor noch Niemanden, felbft Mofes nicht, befannt gemacht. Uns aber ift er im Cohne geoffenbart, und in diefem felbft ift une der neue Batername gegeben." 1) Und an einer anderen Stelle bemerft er: "In dem Bater wird der Gohn angerufen. Denn er felbft fpricht: 3d und der Bater find Gins. Richt einmal Die Mutter oder die Rirche wird übergangen. Denn in Sobn und Bater liegt der Begriff der Mutter, bei welcher man den Mamen Bater und Gobn benft. Mit Diefem einzigen Begriffe oder Borte also ehren wir Gott und die Seinigen, find feines Bebotes eingedent, und bezeichnen diejenigen, welche nicht mehr wußten, daß Gott ihr Bater fei." 2) In ähnlicher Beife drudt fich der heilige Cyprian aus. "Es ift," fagt er, "eine gang besondere Gute unseres Beilandes, dag er uns gestattet, Gott unfern Bater zu nennen. Dhne feine Erlaubniß murde es Niemand gewagt haben, ibn im Gebete fo gu nennen. Bir muffen alfo, geliebte Bruder! miffen und bedenfen, daß wir, wenn wir Gott Bater nennen, uns als Gobne Gottes betragen muffen, und daß, wenn uns der Batername Gottes gefällt, auch er deshalb ein Boblgefallen an uns habe." 3) Denfelben Bedanken begegnen wir auch bei den griechischen Batern, bei Dri= genes, 4) Gregor von Ruffa 5) u. 21. Die Lehre von der Rindschaft Gottes und der daraus nothwendig fliegenden Buverficht des Menfchen zu Gott galt alfo der alten Rirche vorzugsweise als eine Wohlthat des Chriftenthums, beren fich weder das Judenthum, noch das Beidenthum erfreute. Man

<sup>1)</sup> Tertull. De orat. c. 3.

<sup>2)</sup> Tertull. l. c. c. 2. Cf. De Baptism. c. 6.

<sup>3)</sup> Cypr. De orat. Dom. p. 371.

<sup>4)</sup> Περί εὐχης. p. 493-505 (edit. Oberth. tom. III.).

<sup>5)</sup> Homil. X, in ep. ad Coloss,

unterließ es hierbei natürlich auch nicht, auf die Gleichheit aller Menschen vor Gott, die den genannten Religionen ebenfalls fremd war, nach der so schönen Darstellung des Apostels Paulus \*) ausmerksam zu machen.

Den Sauptarund für die Vorenthaltung unseres Gebetes enthält aber ohnstreitig die vierte Bitte: "Gib uns unser tägliches Brod," welche die Bater fast ausschließlich von dem beiligen Abendmable verftanden. "Bir nehmen," fagt in diefer Sinficht Tertullian, 2) "die Borte: Gib uns beute unfer tägliches Brod, lieber im geiftlichen Ginne. 3ch bin, fagt er, das Brod des Lebens. Siernach denfen mir auch, daß fein Leib im Brode fei (bei den Worten): Das ift mein Leib. Indem wir also um unser tägliches Brod bitten, fordern wir auch die ftete Gemeinschaft mit Chrifto und die Bereinigung mit feinem Leibe." Und Cyprian Schreibt: "Man fann die Borte: Unfer tägliches Brod u. f. w. fowohl im geiftlichen, als gewöhn= lichen Berftande nehmen, weil beide ju unferm Bortheile fein fonnen. Denn Chriftus ift das Brod des Lebens, und diefes ift nicht das Brod Aller, sondern unser Brod .... Wir bitten aber um die tägliche Berleihung diefes Brodes, damit wir, die wir in Chrifto find, und täglich die beilige Geelenspeife empfangen, nicht durch irgend ein schweres Bergeben um den Genuß dieses himmlischen Brodes gebracht und von dem Leibe Christi getrennt werden. Er felbst spricht: "3ch bin das lebendige Brod, das vom himmel gefommen. Ber von diefem Brode effen wird, der wird leben in Ewigfeit. Und das Brod, das ich geben werde, ift mein Fleisch, welches ich geben werde für das Leben der Welt (Joh. 6, 51.). "3) Roch bestimmter drudt fich Origenes aus. Die Annahme des leiblichen Brodes (σωματικού άρτου), bemerkt er, muß schon darum für falich gehalten werden, weil der Beiland in diefem gangen Gebete nicht von irdifden, fondern blos von himmlifden Dingen

<sup>1)</sup> Gal. 3, 28.

<sup>2)</sup> De orat. c. 6.

<sup>3)</sup> Cypr. 1. c. p. 376.

redet, und weil man nicht berechtigt ift, bier an einen folchen Benug von Speifen zu benfen, wie ihn die evangelische Beschichte von der Mahlgeit Jefu zu Rapharnaum berichtet. Sierauf sucht er zu beweisen, daß auch der Ausdruck: "Αστος έπιούσιος = wefentliches Brod, einer folden Erflärung widerftreite, unter welchem man dasjenige Brod zu verfteben habe, welches der vernunftigen Natur entspricht, und dem Befen berfelben verwandt ift, welches Der Seele Boblfein, Bachsthum und Starfe verleiht, und dem, der daffelbe genießt, die ihm eigenthumliche Unfterblichfeit (denn das Bort Gottes ift unfterblich) mittheilt. 1) Auf gleiche Beife argumentirt Cyrill von Jerufalem. "Das gemeine Brod ift nicht wefentlich," fagt er, "wohl aber ift diefes beilige Brod mefentlich, d. h. gum Befen der Geele verordnet. Diefes Brod fommt nicht in den Magen, und geht abgefondert wieder von dem Menschen, fondern es vertheilt fich unter alle Deine Glieder, jum Beften des Leibes und Der Geele." 2)

Daß das Baterunser, obgleich es Gegenstand der Arkandisciplin war, bei dem Kultus gebraucht worden sei, unterliegt dem bisher Gesagten zufolge keinem Zweisel mehr. Es fragt sich nun, bei welchen Kultakten dies der Fall gewesen.

1) Bor Allem bei demjenigen, welcher den Mittelpunkt des ganzen Kultus bildet, bei dem eucharistisch en Opfer. Dafür zeugen theils die firchlichen Schriftsteller, theils die alten Liturzgieen des Morgen= und Abendlandes. So bemerkt der heisige Augustinus: "Nach der Heiligung des Opfers (post sanctificationem sacrisicii) sprechen wir das Gebet des Herrn." 3) Und an einer andern Stelle: "Bir verrichten precationes (Bitten) bei der Feier der Geheimnisse, bevor das, was auf dem Altare liegt, gesegnet wird; orationes (Gebete), wenn es gesegnet und geheiligt und zum Bertheilen gebrochen wird. Alle diese Gebete beschließt fast die ganze Kirche mit dem Gebete des Herrn." 4) Cyrill

<sup>1)</sup> Origen. l. c. p. 523-532.

<sup>2)</sup> Cyrill. Hieros. Catech. mystagog. V. c. 15.

<sup>3)</sup> Augustin. Homil. LXXXIII. de divers.

<sup>4)</sup> Augustin. Ep. LIX. ad Paulin. quaest. 5. Cf. Homil. XLII .:

von Zerusalem spricht zu den Katechumenen also: "Nachher (d. h. nachdem die bei der Konsekration üblichen Gebete gesprochen sind) sprechen wir jenes Gebet, welches der Erlöser seinen Schüstern übergeben hat, indem wir mit reinem Gewissen Gott Bater nennen und sagen: Bater unser, der du bist in den Himmeln, u. s. w.") Dasselbe bezeugt Hieronymus, wenn er sagt: "Der Herr hat seine Apostel gelehrt, daß sie täglich bei dem Opfer seines Leibes gläubig zu sprechen wagen sollten: Bater unser u. s. w.") Das nämliche Resultat liesern die Litursgie en der alten Kirche. Eine jede führt das Gebet des Herrn als Bestandtheil des Kanons auf. 3)

Sowohl die orientalische als die occidentalische Opferseier hatte also das Gebet des Herrn. Ein Unterschied bestand nur in der Bortragsweise, indem es in der griechischen und gallikas nischen Kirche von dem Priester und dem ganzen Bolke zusammen gesprochen, während es in der römischen von dem Priester allein rezitirt wurde. 4)

2) Wie bei der eucharistischen Opferseier, so wurde das Gebet des Herrn auch bei der Taufe gebraucht. So verordnen die apostolischen Konstitutionen, 5) daß der Täustling, sobald er aus dem Wasser gestiegen ist, sich hinstellen und das vom Herrn gesehrte Gebet hersagen solle. Dasselbe berichtet der heilige Chrysostomus. 6) Damit die Täustlinge hiezu fähig wären,

In ecclesia ad altare quotidie dicitur ista oratio Dominica, et audiunt illam fideles.

Cyrill. Hieros. Catech. myst. V. Cf. Chrysost. Homil. XXVII, in Genes. Homil. in Eutrop.

<sup>2)</sup> Hieron. contr. Pelag. Lib. III. c. 3.

<sup>3)</sup> Bergl, die Beilagen zu unserer Schrift: Die heilige Meffe. S. 125-216.

<sup>4)</sup> Mabill. De Liturg. Gallic. Lib. I. c. 5. n. 22. Greg. M. Lib. VII. ep. 64.

Lib. VII. c. 44.: Μετὰ τοῦτο ἐστῶς προσευχέσθω τὴν εὐχὴν, ἦν ἐδίδαξεν ἡμᾶς ὁ κύριος.

<sup>6)</sup> Homil. VI. in Coloss.: Εὐθέως γὰρ ἀνελθών, ταὕτα φθέγγεται τὰ ἡήμᾶτα. Πάτερ ἡμῶν ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς κ. τ. λ.

wurden, wie schon bemerkt worden, diejenigen, welche sich in der letzten Klasse der Katechumenen befanden und Competentes hießen, zuvor sorgfältig unterrichtet, und mußten sowohl dieses Gebet, als auch das Symbolum auswendig lernen. Nachdem die Kinsdert aufe allgemein geworden war, lag den Tauspathen das Geschäft jener Rezitirung im Namen der Täusslinge ob, was auch bis auf diese Stunde noch der Fall ist.

3) Ein weiterer liturgischer Gebrauch des Gebetes des Herrn findet bei dem Officium divinum, oder den priesterlichen Tagzeiten statt. Und zwar pflegt es hier vor der Matutin, jeder der fleineren Horen, und am Schlusse des Ganzen rezitirt zu werden. Der berühmte Kardinal Bona 1) gibt hierüber eine Erslärung, auf die wir später, wann von dem Breviergebete die Rede sein wird, zurücksommen werden.

4) Das Bater unfer bildet sodann auch einen Hauptbeftandtheil des sogenannten Rosenfranggebetes. 2)

5) An vielen Orten der Kirche ist es auch Sitte, dasselbe nach der Predigt zu sprechen, in welchem Falle es die Bestimmung hat, den Gegenstand der Predigt, der sich immer auch unter irgend eine oder mehrere der Bitten des Vaterunser subsumiren läßt, von Gott zu erslehen. Endlich

6) fommt es auch in allen anderweitigen Andachten, z. B. den sogenannten saframentalischen, den gewöhnlichen Nachmittags-Andachten an Sonntagen, Marien- und andern Bruderschaften, den Todtenandachten u. s. w. vor, und zwar aus einem ähnlichen Grunde, wie bei der Predigt. Die Form unsers Gebetes ist nämlich so weit und umfassend, daß jegliches religiöse Bedürfniß darin einen Ausdruck sinden kann. Grade dieses ist der Grund, warum die Glänbigen sich seiner auch bei ihren Privatandachten bedienen.

<sup>1)</sup> De divina Psalmodia. p. 429.

<sup>2)</sup> S. weiter unten § 18.

### § 15.

## Erflärung des Gebetes des Berrn.

Nachdem wir die Geschichte unseres Gebetes, was seinen liturgischen Gebrauch angeht, kennen gelernt, und die Fälle, in welchen es ehemals als solches gebraucht wurde und noch heute gebraucht wird, namhaft gemacht haben, übrigt uns noch, seinen Geist und Inhalt etwas näher ins Auge zu fassen.

Es beginnt mit einer furgen Ginleitung: "Bater unfer, der du bift in den Simmeln." Diefe Borte find ihrem Befen nach das "Sursum corda = Empor die Bergen" der Brafation, und enthalten eine Mahnung an die Betenden, nun ihr Berg von der Erde und ihren Gutern, dem Leibe und feinen Bedürfniffen hinweg, und nach Dben, nach dem Simmel, auf Gott gu richten. Indem die Gläubigen Gott ihren Bater nennen, vergegenwärtigen fie fich Gottes unendliche Liebe gu den Menschen, betrachten fie fich als deffen Rinder und faffen ein unbegrangtes Butrauen zu ibm, das fie nicht nur überhaupt zu bitten ermuthigt, fondern auch die Erhörung ihrer Bitten erwarten läßt. Doch Gott ift nicht blos der Bater der Betenden, fondern aller Menschen. Diefe überzeugung auf der einen, und das Bewußtfein, daß alle Menschen eine große Gottesfamilie, und insbefondere Die Chriften Glieder Gines Leibes feien, Die auf das Innigfte in Jejus Chriftus, ihrem Saupte, mit einander verbunden find, und daher Freud und Leid mit einander theilen, veranlagt fie, Bater unfer zu fprechen, und ihre Bunfche und Bedurfniffe nicht blos in ihrem eignen, fondern im Namen aller Mitmenfchen, insbefondere aller Mitchriften Gott vorzutragen.

Nach dieser kurzen Einleitung folgen dann die einzelnen Bitten selbst. Man hat oft die Behauptung aufstellen hören, als ob in diesem Gebet keine das Ganze tragende und leitende Idee zu entdecken wäre, die einzelnen Bitten daher in keinem Zusammenhange mit einander ftunden, sondern nur dem Zufalle ihre Stelle zu verdanken hätten. Abgesehen davon, daß diese Ansicht eine grobe Berletzung der Ehrsurcht gegen den göttlichen Urheber

Fluck, Liturgit. II.

unsers Gebetes ift, zeugt sie zugleich von einem Mangel an gründlicher Überlegung und richtigem Berständnisse desselben. Wir
unterschreiben mit vollem Herzen, was der heilige Thomas von
Aquin von diesem Gebete sagt: "In dem Gebete des
Herrn," schreibt er, "beten wir nicht nur um alles das,
wornach wir trachten sollen, sondern wir beten auch
darum in eben der Ordnung, wie wir darnach trachten sollen; so daß dieses Gebet nicht nur unsere
Worte und deren Inhalt ordnet, sondern auch alle
Wünsche und Bestrebungen unsers Herzens. Das
Erste und Höchste ist das, um dessentwillen wir da
sind, oder was Ziel und Zweck unsers Daseins ist.
Dann folgen der Reihe nach die Mittel, wodurch
wir zu diesem unserm Endzwecke gelangen sollen."

Unfer Endzweck ift Gott, und das in zweifacher Sinficht; erftens, infofern wir Gott verberrlichen, feinen Ramen beiligen, den Lobpreis feiner ewigen Glorie durch uns und Andere befordern follen; zweitens, infofern wir feiner Glorie im Simmel genießen, der emigen Geligfeit theilhaftig werden follen. Daber beten wir zuerft: "Gebeiliget werde dein Rame" - durch uns, und, wie wir wunschen und auch dazu mitwirfen wollen und follen, auch durch Undere. Damit der Rame des ewigen Baters geheiligt werde, ift der Gohn Gottes Menich geworden, und hat fich am Rreuze dem Bater mit feinem Blute gum Opfer dargebracht. Damit des Baters name geheiligt werde, ward Jefus Chriftus Lehrer der Menschen, Berfohner der Welt, Mittler zwischen Gott und den Menschen. Damit des Baters name gebeiligt werde, ftiftete Jesus feine Rirche, gab er ihr den beiligen Beift, ordnete für fie die Quellen aller Gnaden, die beiligen Saframente. Die Berherrlichung des Baters, die Beiligung feines Namens ift der frohe Lobgefang, welchen die Beerschaaren der Engel, Die Schaaren der auserwählten Menfchen im Simmel mit feligem Entzuden, mit überftromender Wonne in Ewigfeit fingen. Denn von ihnen fagt uns die Schrift: "Sie haben feine Rube Tag und Nacht, und rufen: Beilig, beilig, heilig ift Gott, der Berr, der Allmächtige, der da war, und der da ift, und der da fommen wird." 1) Wie natürlich also, daß Christus, und Alle, die in seinem Namen und nach seiner Anseitung beten, allen ihren Bitten die um die Heiligung des göttlichen Namens voranstellen!

Wir beten zweitens: "Dein Reich fomme," d. h. das Reich unsers ewigen Baters, aller Seligfeiten Fülle fomme zu uns. Christus lehrt uns mit Recht beten: Dein Reich fomme zu uns; denn wir Menschen sind außer Stande, zu demsselben zu fommen, wenn nicht seine zuvorkommende Gnade uns vorbereitet, wenn nicht sein Sohn durch seine Berdienste uns hinzuleitet und in dasselbe einführt, uns, seine Brüder, die Kinder seines Baters, seine Miterben und Erben des Baters, zum Bater, zur Erbschaft des väterlichen Reiches uns aufnimmt.

Wir bitten drittens um die nothwendige Bedingung von unserer Seite, daß das Reich unsers göttlichen Vaters zu uns fomme. Diese Bedingung besteht in der Erfüllung des göttlichen Willens, der göttlichen Gebote: "Dein Wille geschehe, wie im Himmel, also auch auf Erden;" eine Bedingung, die der Ferr anderswo also ausdrückt: "Rur wer den Willen meines himmlischen Vaters thut, wird in das Himmelreich eingehen." 2) "Wie im Himmel," d. h. wie die seligen Geister, die Engel des Himmels, die Seelen heiliger Menschen des Vaters Willen mit freudigem Gehorsam erfüllen, so werde er von uns auf Erden erfüllt. Sie seien unsere Vorsbilder, die Muster unsers Wandels auf Erden.

Gottes allbelebende Macht erhält und belebt die himmlischen Geister unmittelbar durch sich; die Menschen aber erhält und belebt er mittelbar durch die Nahrung des Leibes, die er für sie erschuf, durch das tägliche Brod, das er gibt. Daher lehrt uns Christus viertens beten: "Gib uns heute unser tägliches Brod." "In dem täglichen Brode," sagt der heilige Augustinus, 3) "wird Alles, was unserer Seele und unsern Leibe in

<sup>1)</sup> Offenb. 4, 8.

<sup>2)</sup> Matth. 7, 21.

<sup>3)</sup> Serm. 58. al. 52.

diesem Leben nothwendig ist, mitbegriffen. Wir bitten: Gib uns u. s. w., das heißt," sagt er an einer andern Stelle, 1) "das uns nöthige, nicht nur den Armen, sondern auch den Reichen nöthige; jenen, damit sie es haben, diesen, damit sie es nicht verlieren. Denn daß es diesen nicht mangelt, ist Gottes Güte, nicht ihre Macht." Um unser tägliches Brod bitten wir für heute, nicht um mehr, als um das Nothwendige, nicht mit Besorgniß für die fommenden Tage.

Wie der Leib, so bedarf auch die Seele der Nahrung, die, dem Wesen derselben entsprechend, geistiger Natur ist. Diese Nahrung ist das Wort Gottes, ist die Gnade Gottes. Ohne sie vermag die Seele ihr wahres Leben, das Leben in Gott, eben so wenig zu fristen, als der Leib ohne die leibliche Speise das seinige. Darum hat man auch von jeher das tägliche Brod nicht blos von der irdischen Speise, sondern auch von der geistigen, von dem Worte und der Gnade Gottes verstanden, wie aus der ersten oben angesührten Stelle des heiligen Augustinus erhellt. Noch deutlicher drückt er dies in solgender aus: "Was ich euch eben vortrage, ist tägliches Brod; wenn ihr in der Kirche täglich die Lesungen vernehmet, so ist das tägliches Brod; tägsliches Brod ist auch, wenn ihr Loblieder hört und singt." 2)

Als Nahrung der Seele ist aber im ausgezeichnetsten Sinne des Wortes die Eucharistie anzusehen. Bundern wir uns daher nicht, wenn wir auch dieser Auslegung der in Rede stehenden Bitte bei den Bätern begegnen. Es lag um so näher, die fragliche Bitte in diesem Sinne aufzusassen, als ja der Heisch eine swahrhaftige Speise" nennt. 3) Nicht wenig trug hiezu aber gewiß auch, wie wir bereits oben gesehen haben, die Bezeichnung des Brodes im griechischen Texte des Neuen Bundes mit dem Adjettiv Encorsos bei, das ihnen gleichbedeutend war

<sup>1)</sup> Serm. 48.

<sup>2)</sup> Serm. 57. al. 9. de div.

<sup>3) 30</sup>h. 6, 48. 50. 56.

mit "wesentlich", und das die Bulgata bei Matthäus mit supersubstantialis, bei Lufas dagegen mit quotidianus übersetzt. 1)

Dem Gefagten zufolge ift also ein Dreifaches Gegenstand der vierten Bitte. Bir fleben darin

1) um die nothwendige Nahrung für den Leib; 2) um jene für die Seele, um das Wort und die Gnade Gottes, und 3) um die Seelenspeise xar' eğoxiv, um den Leib und das Blut des Herrn, oder die Eucharistie.

Während die bisher von Gott erslehten Mittel zur Berwirfslichung unserer Bestimmung einen positiven Charafter haben, haben die nun solgenden einen mehr negativen. In jenen bitten wir um Berleihung gewisser Güter, in diesen um die Hinwegnahme bestimmter übel, die uns an der Erreichung unsers Zieles hinsdern wollen. Denn die fünste Bitte lautet: "Bergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern." — Das Erste, was uns an der Bereinigung mit Gott hindert, ist die Sünde, welche als ein Aft freiwilligen Ungehorsams gegen Gott eine Beleidigung Gottes ist, und eine unendliche Schuld Gott gegenüber bewirft. So lange diese nicht entsernt ist, kann an eine Erreichung unsers Zieles nicht gedacht werden. Eine Entsernung derselben ist aber, wenn wir auf die

<sup>1)</sup> Das Bort ἐπιούσιος ift, wie Origenes (l. c.) bemerkt, ein ἄπαξ λεγόμενον, indem es bei keinem andern Schriftsteller mehr vorkommt. Er leitet es ab von ἐπὶ und οὐσία (von ἄν, οὖσα, ὄν) = Sein, Wesen. Ἐπιούσιος ist ihm daher so viel, als zum Wesen gehörig, wesentlich, welches Werkmal vernünftiger Weise nur der Eucharistie beigelegt werden könne. Nimmt man das Wort aber in der Bedeutung von "nothwendig", was sich mit jener Etymologie allerdings vereinigen läßt, so ist dieselbe von "täglich" nicht wesentlich verschieden, da man ja das tägliche Brod mit Fug und Necht auch nothwendig nennen kann. Mit nothwendig übersetzt es auch in der That die sprische übersetzung (panem necessarium). Andere erklären jenes Bort mit τὶ ἐπὶ οὖσαν (sc. ἡμέραν) = zum gegenwärtigen Tage gehörig, was eben so viel als "quotidianus, täglich" ist. Mit diesem Borte übersetzt, wie bemerkt worden ist, die Bulgata bei Lukas ἐπιούσιος. Als das verständlichere ging es auch in die Prazis über.

Wirfung feben, nur durch Gott möglich. Nichts erscheint daber natürlicher, als daß wir an Gott die Bitte richten: "Bergib uns unfere Schulden." Indem wir um Bergeihung unferer Gunden bitten, fleben mir Gottes Barmbergigfeit an. Diefer Barmbergigfeit fonnen wir aber felbftverftandlich nur dann theil= haftig werden, wenn wir felber wenigstens von der Befinnung Der Barmbergigfeit gegen unfere Mitmenschen durchdrungen find, und diefelbe in allen concreten Källen, wo wir Beleidigungen von benfelben erfahren, auch bethätigen. Darum beißt uns Chriftus gu jener Bitte die Borte bingufugen: "Bie auch wir vergeben unfern Schuldigern." Doch welcher Abftand gwiichen unserer Berichuldung gegen Gott und der Berichuldung unferer Mitmenschen gegen uns! Es ift der Abstand eines Beschöpfes von dem unendlichen und ewigen Wefen. Doch, mas fage ich Abstand, wo Bergleichung in feiner Beziehung gedacht werden fann und darf? Wie durften wir daber fo beten, wenn der Gobn Gottes uns nicht gelehrt batte, fo gu beten? Welche unermeß= liche Gute Bottes, daß wir fo beten durfen; daß er feinen Cobn fendete, um uns fo beten gu lebren! Indem nun der Chrift, von Diefer Gute Gebrauch machend, Die obenerwähnten Borte fpricht, legt er das Bersprechen ab, die conditio sine qua non der Gun= benvergebung erfüllen zu wollen. Wie darf daber Jemand, der in Unfrieden mit feinem Rachften lebt, und gur Berföhnung nicht bereitwillig ift, diese Worte sprechen? Wer es dennoch thut, der lügt Gott, und indem er zu beten mabnt, fpricht er wider fich felbst das Urtheil.

Die Sünde, um deren Vergebung wir in der fünften Bitte Gott anflehen, hat ihre Veranlassung in der Versuchung, gleichviel, ob dieselbe vom Satan selber, oder von der Welt, oder von unserm eignen Fleische ausgeht. Die Versuchung ist um so gefährlicher, als sie in dem Menschen in Folge der Erbsünde einen empfänglichen Boden sindet. Nehmen wir dazu noch die Ohnmacht des Menschen, durch sich selber die Versuchung überwinden zu können, so liegt für Jeden, dem es mit dem Streben nach seinem Seelenheile wirklicher Ernst ist, nichts näher, als Gott um die Bewahrung vor der Versuchung anzurussen. Und

Dies thun wir in der fechsten Bitte des Baterunfer, wenn wir ipreden: "Fuhre uns nicht in Berfuchung." Dem Bortlaute nach fonnte Diefe Bitte auch fo viel heißen, als: Gott folle uns feinen Unlag gur Gunde geben. Da diefe Annahme aber dem Befen Gottes gradezu widerspricht, und die beilige Schrift überdies ausdrudlich bezeugt, daß Gott Niemanden versuche, 1) fo fann jene Bitte nur den bereits angegebenen Ginn haben, Gott moge feine Berfuchung über uns fommen laffen. Beil wir aber, fo lange wir in diefem Leibe des Todes und der Gunde wandeln, richt ohne Bersuchungen sein fonnen, da nach der Berficherung des Beilandes Argerniffe fommen muffen, 2) und, weil fie zu unferer Bemabrung Dienen, nicht fein follen, 3) fo bitten wir ir jenen Worten aud, daß Gott gur Beit der Bersuchung seine Sand nicht von uns abziehe, mit feiner allvermogenden Gnade uns beiftebe, damit wir darin befteben und obfiegen.

Die siebente und lette Bitte des Gebetes des Herrn heißt: "Erlöse uns vom Übel." Was ist es, um was wir Gott in dieser Bitte unslehen? Um Berzeihung der Sünden? Darum haben wir gesteht mit den Worten: "Bergib uns unsere Schulden." Um Befreiung von Bersuchungen oder um Beistand in den Berssuchungen? Auch diese Bitte ist schon vorgetragen. Bielleicht um Abwendung dessen, was die Welt böse oder ein Übel nennt, um Befreiung von Krankheit, Leiden, Verlust zeitlicher Güter u. s. w.? Eigentlich auch das nicht. Denn diese Ereignisse sind ja, vom christischen Standpunste aus betrachtet, nicht so sehr als Übel, sondern vielmehr als Zeichen der göttlichen Liebe 4) anzussehen. Und doch sind es wohl diese letzteren Dinge, die der Heiland im Auge hat. Dieselben haben nämlich auch eine Seite, von der aus sie den Menschen leicht gefährlich, ein Fallstrick der Sünde werden können, indem z. B. in der Noth und Armuth

<sup>1) 3</sup>af. 1, 13.

<sup>2)</sup> Matth. 18, 7.

<sup>3) 3</sup>af. 1, 12.

<sup>4)</sup> Sebr. 12, 6.

eine zwar nicht von Gott, sondern von dem Menschen hineungelegte Bersuchung zum Diebstahl, in der Krankheit eine solche zur Ungeduld, in dem zeitlichen Glücke eine solche zum Stolze, zur Unmäßigkeit u. s. w. liegt. In jenen Worten bitten wir daher den Bater im himmel, er möge uns auch vor diesen Dingen bewahren, insofern sie uns an dem heile der Seele hinderlich sein, somit also ein wirkliches Übel für uns werden könnten.

Am Schlusse des Vaterunser findet sich in den Übersetzungen der Protestanten, sowie in manchen griechischen Ausgaben und Handschriften der Jusat: "Denn Dein ist das Reich, und die Kraft und die Herrlichseit, in Ewigseit. Amen." Allein selbst Protestanten, wie Grotius, Griesbach, i) u. A. saben diesen Zusat als unächt oder eingeschaltet anerkannt. Gleichvie die lateinische Kirche die Gebete und Psalmen mit der Dozologie: "Ehre sei dem Vater und dem Sohne u. s. w." beschließt, so die griechische mit den Worten: "Denn Dein ist das Reich, u. s. w." Es ist daher zu vermuthen, daß dieselbe von Abschräbern in den evangelischen Text am Schlusse unsers Gebetes beigestügt worden sei. Es ist entschieden, daß Tertullian, 2) Epprian, Oriegenes und Cyrill von Fernsalem, desgleicher die ältesten und geschätzesten griechischen Handschriften sie nicht kennen. 3)

<sup>1)</sup> Comment. crit. in gr. Matthaei textum p. 71.: Circa medium tamen quartum saeculum Doxologia jam extitit in graecis codicibus saltem nonnullis, unde et Chrysostomo et Gothico interpreti innotuit. Byzantini climatis progeniem eam esse, et e Constantinopolitanis regionibus in alias demum provincias pervenisse, scite jam observavit Bengelius.

<sup>2)</sup> Dieser redet (de orat. c. 8. fin.) ausdrücklich von der "clausula", welche in den Worten sei: Sed evehe nos a malo.

<sup>3)</sup> Man vergl. Riftemafer, die heiligen Schriften bes Reuen Teftamentes. Bd. l. S. 184. Augusti, Denkwürdigkeiten aus der chriftl. Urchaologie. Bd. V. S. 119.

### \$ 16.

## 2) Das Ave Maria oder der englische Gruß.

Mit dem eben besprochenen Gebete, dem Baterunser, verbindet die Kirche gewöhnlich das von seinen lateinischen Anfangsworten sogenannte Ave Maria, welches also lautet:

"Gegrüßet seist du Maria; voll der Gnaden; der Herr ist mit dir; du bist gebenedeit unter den Weisbern, und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes, Zesus. Heilige Maria, Mutter Gottes, bitte für uns Sünder, jest und in der Stunde unsers Todes. Amen."

Dieses Gebet besteht aus zwei Theilen, von denen der erste eine Lobpreisung der heiligen Jungfrau, der zweite eine Bitte an dieselbe enthält.

Die Lobpreifung Mariens anlangend, fo ift diefelbe theils aus der heiligen Schrift, theils aus der Tradition genommen. Die ersten Borte: "Gegrüßet seift du Maria; voll der Gnaden; der Berr ift mit dir; du bift gebenedeit unter den Beibern", find Borte der beiligen Schrift, welche der Engel des herrn zu Maria fprach, als er ihr die Botschaft ihrer Erwählung zur Mutter des Erlofere überbrachte, 1) meshalb das gange Gebet auch den Ramen: "Englisch er Gruß", führt. Die legten Borte des erften Theiles: "Und gebene= Deit ift die Frucht Deines Leibes", find ebenfalls Worte der heiligen Schrift, und bilden einen Theil jener Unrede, momit die beilige Elisabeth die beilige Jungfrau bei deren Befuche begrußte. 2) 218 Bufat erscheint nur das Schlugwort Jefus, welches die nabere Erflarung des Borbergebenden ift. Diefer gange erfte Theil findet fich fchon in der Liturgie des beiligen Satobus, jedoch mit einem Bufate, der im Wefentlichen daffelbe fagt, wie der ebenerwähnte, und der alfo lautet: "Beil du den



<sup>1)</sup> Luf. 1, 28.

<sup>2)</sup> Cbend. B. 42.

Heiland unserer Seesen geboren hast." 1) Da man indessen ben englischen Gruß in keiner andern der alten Liturgieen findet, so vermuthet man mit Recht, daß er auch kein ursprünglicher Bestandtheil jener des heiligen Jakobus, sondern vielmehr ein Zusatz späterer Zeiten sei. Daraus, daß die unmittelbar folgenden Worte der fraglichen Liturgie mit besonderem Nachdrucke Maria als Gottesgebärerin bezeichnen, 2) schließt man, daß dieser Zusatz nach dem Concil von Ephesus 431, welches der heisligen Jungfran dieses Prädikat gegen Nestorius vindizirte, ersfolgt sei. Mit Bestimmtheit läßt sich jedoch die Zeit nicht ermitteln, wann unser Gebet ein liturgisches geworden. Eine andere, freilich etwas spätere Nachricht über das Vorhandensein dieses Theiles des englischen Grußes datirt aus dem achten Jahrhunderte, und gehört Johannes Damascenus 3) an.

Biel später scheint die Lobpreisung in der abendländischen Kirche üblich geworden zu sein, und zwar war sie hier Jahrhunsderte lang bloßes Privatgebet, wie deutlich aus dem Umstande erhellt, daß die Synode von Frankfurt 794, Theodulph von Orleans i. J. 797, die Synode von Mainz i. J. 813, die Synode von Troyes 1128, die Regel des heiligen

Priefter: Borguglich der beiligften, unbeflecten, über Alle gefegneten herrin, Gottesgebarerin und fteten Jungfrau.

<sup>1)</sup> Bergl. unsere Schrift: Die beilige Meffe. G. 163.

<sup>2)</sup> Die betreffende Stelle lautet alfo:

Die Sänger: "Bürdig ist es, daß wir in Bahrheit die Gottesgebärerin und immerwährende Jungfrau Maria selig preisen, immerwährend selig preisen die unbegreisliche Mutter unsers Gottes. Dich,
die du verehrungswürdiger bist, als die Cherubim, herrlicher, als die
Seraphim, die du ohne Berlehung Gott, das Bort, geboren haft,
dich, du wahrhaftige Mutter Gottes, preisen wir." Weiter singen sie:
"Dir, Gebenedeite, jauchzet jedes Geschöpf, die Schaar der Engel, das
Geschliecht der Menschen; du bist der geheiligte Tempel, das geistige
Paradies, die Ehre der Jungfrauen, aus welcher Gott Fleisch aunahm,
und ein Kind wurde, unser Gott, der vor allen Zeiten war; denn er
machte deinen Schoos zum Throne, und weiter als die himmel. Dich,
Gebenedeite, preist jedes Geschöps. Ehre sei dir!"

<sup>3)</sup> Opp. ed. Le Quien. Tom. II. p. 836.

Franziskus, die kirchlichen Gesetze der Könige Edgar und Kanut, welche die von den Gläubigen zu lernenden Gebete aufzählen, des englischen Grußes mit keiner Silbe erwähnen. Sein liturgischer, d. h. öffentlicher Charakter, datirt erst aus dem dreizehnten Jahrhundert, wo er von den Bischöfen 1) und Synoden 2) Frankreichs empfohlen wird.

Ein eigenthümlicher Gebrauch, den die römische Kirche, abweichend von der griechischen, schon frühe machte, bestand darin,
daß hier und da der englische Gruß öfter wiederholt, und mit dem
Baterunser verbunden zu werden pslegte. Petrus Damiani 3)
erzählt diese Sitte von einem Priester; der Schriftsteller Herzigmal
täglich betete; der Priester Anbertus 5) betete ihn hundertmal.
Auch sehlt es nicht an Spuren, daß man den englischen Gruß um
diese Zeit schon mit dem Baterunser verbunden habe.

Wir fommen nun zu dem zweiten Theile des englischen Grußes, der Anrufung der heiligen Jungfrau um ihre Fürsbitte, welche mit den Worten: "Heilige Maria, u. s. w." beginnt. Nach Baronius') hätten die Väter des Concils von Cyhesus diesen Jusat gemacht, eine Ansicht, die sich jedoch nicht beweisen läßt. Wahrscheinlicher ist es, daß er erst im sechzehnten Jahrhundert entstanden sei, und die Franzissaner zu Urhebern habe, da er in einem zu Paris 1521 erschienenen Breviere derselben zum ersten Male vorsommt. 7) Dem nämlichen Orden haben wir wohl auch den Schluß des ganzen Gebetes: "Zest und in der Stunde unsers Todes," zu verdansen, indem wir ihn umsonst in den zu dieser Zeit gehaltenen

<sup>1) 3.</sup> B. Dbo von Paris. S. Coustant. Synod.

<sup>2)</sup> Conc. Biterr. a. 1246. c. 7. Conc. Oxon. a. 1287. in fine.

<sup>3)</sup> Lib. II. ep. 14.

<sup>4)</sup> De restaur. coen. S. Martini Tornac. c. 57. ap. d'Achery.

<sup>5)</sup> Bolland. 7. Febr.

<sup>6)</sup> Annal. eccl. ad an. 43. n. 179.

<sup>7)</sup> Merati, Novae observatt.

Synoden 1) suchen. Ja es scheint nicht einmal der Anfang des zweiten Theiles um diese Zeit in allgemeiner Übung gewesen zu sein, da die i. J. 1549 zu Straßburg gehaltene Synode densselben mit Stillschweigen übergeht. Ein allgemeines Kirchensgebet wurde der englische Gruß erst durch das von Pius V. herausgegebene Brevier, und den Katechismus des heiligen Kasnisius, welche denselben aufgenommen hatten.

Das Gebet felber verdankt seinen Ursprung dem ohne Zweisel tief gefühlten Bedürfnisse der Kirche, der heiligen Jungfrau, welche in einem so innigen Verhältnisse zur Erlösung steht, und die Gott selber in so außerordentlicher Weise außgezeichnet hatte, ihre Verehrung zu beweisen. Handelte es sich nun darum, diesen Gessühlen einen Ausdruck zu leihen, so konnte man nicht lange zweiselhaft sein über die Wahl desselben, indem die heilige Schrift selbst in den angeführten Worten ihn uns an die Hand gegeben. Mit der Verehrung konnte man sich aber nicht mehr begnügen, sobald die Kraft der Fürbitte wie der Heiligen überhaupt, so der heiligen Jungfrau insbesondere und vorzugsweise zum lebendigen Bewußtsein kam. Und diesem Bedürsnisse hat die Kirche auf eine ebenso bündige als schöne und rührende Weise entsprochen.

Betrachten wir nun den Inhalt unsers Gebetes etwas näher, so dürfte uns erklärlich werden, warum dasselbe in der Rirche einen so allgemeinen Anklang gefunden hat, und noch immer findet. "Gegrüßet seist du Maria." Wer sollte nicht von Herzen in diesen Gruß des Engels einstimmen? That es einer der Himmlischen, die der Erlösung nicht bedursten, um wie vielmehr ziemt er uns, für die Maria, wie die heiligen Väter sie so gerne zu nennen pflegen, die Morgenröthe der Erlösung geworden! Zu ihr muß jedes Menschenherz, das seiner Besteckts heit auf der einen, und seiner Schwachheit auf der andern Seite sich bewußt ist, sich hingezogen, und zu sprechen sich gedrungen fühlen: "Sei auch mir gegrüßt."

"Du bift voll der Gnade." Ja, die Fulle der Gnade,

Conc. Narbon. a. 1551. c. 35. Conc. Aug. a. 1567. p. 1.
 c. 9. Conc. Constant, a. 1567. p. 1. tit. 19. c. 4.

wie kein anderes der Geschöpfe, hat Maria empfangen, da sie unter Allen ihres Geschlechtes auserwählt wurde, die Mutter des Erlösers zu werden. Diese Gnade war aber nur dadurch möglich, daß ihr auch die Gnade verliehen wurde, dieses erhabenen Beruses würdig zu sein. Die Gnadenvolle wird Maria aber auch noch aus dem Grunde genannt, weil aus ihrem Schoose der Ursheber der Gnade, Zesus Christus, hervorgehen sollte. 1)

"Der Herr ist mit dir." Ob man diese Worte als Grund des Vorangegangenen (in welchem Falle man sich das Wörtchen "denn" hinzudenken müßte) oder nur als eine Umschreisbung desselben, oder aber als ein neues Moment betrachten möge, immer werden wir darin ein schönes Zeugniß des himmels für Maria erblicken müssen. Im letten Falle, wenn nämlich die Worte ein neues Moment der Lobpreisung hinzusügen sollen, werden wir sie wohl so zu verstehen haben, daß der Engel sie des göttlichen Schutzes jetzt und besonders für die Zukunst verssichert. So deutet der heilige Augustinus unsere Worte, wenn er sagt: "Mit dir ist der Herr im Herzen, mit dir in dem Schoose, mit dir in der Hilse."

"Du bist gebenedeit unter den Beibern." In diesen Worten preist die Kirche nach dem Beispiele des Erzengels und der heiligen Elisabeth Maria glücklich, weil sie von allen ihres Geschlechtes allein würdig war, zur Mutter des Sohnes Gottes erwählt zu werden, weil das ewige Wort von ihr Fleisch annehmen sollte. Das Wort "gebenedeit (benedicta)" war den Bätern ein Thema, über das sie die lieblichsten Bariationen an-

<sup>1)</sup> Ambros. expos. in Luc. lib. II. c. 9.: Bene sola gratia plena dicitur, quae sola gratiam, quam nulla alia meruerat, consecuta est, ut gratiae repleretur auctore. Petr. Chrysol. serm. 143.: Ave gratia plena. Quia singulis gratia se est largita per partes; Mariae vero simul se totam dedit gratiae plenitudo. Athan. Homil. de Deipar. (Maria) idcirco gratia plena cognominata est, eo quod adimpletione Spiritus sancti omnibus gratiis abundaret, et virtute altissimi obumbraretur.

<sup>2)</sup> Serm. 13. de temp.

ftimmten. Boren wir nur den beiligen Chryfologus. "In Babrbeit ift gebenedeit die Jungfrau, welche fowohl den Schmud der Jungfräulichfeit befitt, als die Burde der Mutter erfahren bat! In Bahrheit gebenedeit, welche fowohl die Gnade der himmlischen Empfängniß verdient, als auch die Rrone der Ungeschwächtheit davongetragen! In Wahrheit gebenedeit, Die fowohl Die Berrlichkeit des göttlichen Sproffen empfangen, als auch die Ronigin aller Reuschheit geworden ift! In Wahrheit gebenedeit, Die größer als der Simmel, ftarfer als die Erde, weiter als der Erdfreis gewesen; benn fie bat Gott, den die Belt nicht faßt, allein umichloffen; fie bat den getragen, der den Erdfreis trägt, ibren Bater geboren und den genabrt, der alle lebenden Befen ernabrt." 1) "Gebenedeit bift du unter den Beibern." Der Engel fprach mit Diefen Worten zugleich eine Beiffagung aus, die fich auf das Bollftändigfte erfüllt bat. Denn welchen Reichthum von Symnen bat die Rirche nicht feit diefem Mus= fpruche auf die heilige Jungfrau zu Tage gefördert! Taufend und abermal taufend Gaiten find erflungen, um ihr Lob zu fingen. Und mas auf Diesem Gebiete entstanden, gebort unftreitig zu dem Schönften und Erhabenften, mas die driftliche Dichtfunft aufzumeifen bat.

"Gebenedeit ist die Frucht deines Leibes, Jesus." Wie anders? Ist die heilige Jungfrau doch selbst nur gebenedeit um dieser Frucht ihres Leibes willen! Wer könnte das Lob und den Preis dem Sohne versagen, der die Mutter sobs und preisswürdig gemacht? Wir können uns nicht enthalten, die liebliche Erklärung hierherzusetzen, welche den begeisterten Berehrer der heiligen Jungfrau, den heiligen Bernhard, zum Versasser hat. "Jesus ist zwar auf eine einzige Weise die Frucht deines Leibes; durch deine Vermittelung aber ist er auch zu unserer Aller Seelen gedrungen. Grade so war einst der ganze Thau auf dem Felle, auf der Tenne; aber in keinem Theise der Tenne war er ganz, wie er es auf dem Felle war. In dir allein hat sich jener reiche und überreiche König entäußert; der Erhabene sich gedemüthigt,

<sup>1)</sup> Petr. Chrysol. serm. 143.

der Unermeßliche sich verfürzt und unter die Engel erniedrigt; endlich ist in dir der wahre Gott und Gottes Sohn Mensch gesworden. Aber mit welcher Frucht? Auf daß wir Alle durch seine Armuth bereichert, durch seine Demuth erhöht, durch seine Berkleinerung verherrlicht würden, durch seine Fleischwerdung ansingen, Gott anzuhangen und dadurch Eines Geistes mit ihm zu werden." <sup>1</sup>)

"Heilige Maria, Mutter Gottes, bitte für uns Sünder, jest und in der Stunde des Todes." Das Berhältniß dieses zweiten Theiles des englischen Grußes zu dem ersten, der Lobpreisung anlangend, so erscheint derselbe nur als eine praftische Folgerung aus dem ersten; er ist eine praftische Bethätigung der eben ausgesprochenen Überzeugung von dem hohen Anschen, dessen die heilige Jungfrau bei Gott genießt, und darum auch von der Macht ihrer Fürbitte bei Gott. Der in ihrer Fürbitte gelegenen Silfe bedürsen wir, die Sünder, theils während unsers Kampses auf Erden, theils wann dieser Kamps zu Ende geht, wann die Mächte der Finsterniß noch einmal, und zwar zum letzen Male mit ihrer ganzen Gewalt auf uns einstürzmen, und das Urtheil für die Ewigseit uns bevorsteht. Darum slehen wir: Bitte für uns "jest und in der Stunde uns sers Todes".

Der Erklärung des englischen Grußes mag jetzt noch eine Bemerkung über seine Anwendung in der Liturgie nachfolgen. Die Kirche bedient sich desselben: 1) in den meisten jener Fälle, wo sie sich des Baterunser bedient, mit dem der englische Gruß verbunden wird. Diese Verbindung hat, wie schon oben angedeutet wurde, im Mittelalter ihren Ansang genommen, und ist heut zu Tage sowohl bei dem öffentlichen als Privatgebrauche gewöhnlich. Fragen wir nach der Intention, welche die Kirche mit dieser Einrichtung verbindet, so dürste es wohl von der Wahrsheit nicht weit entsernt sein, wenn wir sagen: Sie will uns damit ermahnen, daß wir, wie Gott selber, so auch seine Heiligen um Hilse anrusen sollen; sodann aber uns auch auf den Grund

<sup>1)</sup> Bernh. serm. 3. in annuntiat. B. M.

des Bertrauens, mit dem wir in dem Baterunser beten, ausmerksfam machen, der kein anderer ist, als die Erlösung in Jesus Christus, an die wir durch die Lobpreisung Mariens so lebendig erinnert werden.

2) Bei dem fogenannten Angelus Domini oder Engel Des Herrn, von dem der nächste & handeln wird.

3) Bei dem sogenannten Rofenfrange, wovon im zweitfolgenden & die Rede sein wird.

## § 17.

3) Der Angelus Domini oder der Engel des Gerrn.

Dieses Gebet, ebenfalls von seinen lateinischen Anfangs, worten so genannt, besteht darin, daß dreimal des Tages, am Morgen, Mittag und Abend, auf ein mit der Glocke gegebenes Zeichen folgende drei Versikel:

1) "Der Engel des Herrn brachte Maria die Botschaft und sie empfing vom heiligen Geiste (Angelus Domini annuntiavit Mariae et concepit de Spiritu Sancto);"

2) "Siehe! ich bin eine Dienerin des Herrn; mir geschehe nach deinem Borte (Ecce ancilla Domini; fiat mihi secundum verbum tuum);"

3) "Und das Wort ift Fleisch geworden, und hat unter uns gewohnt (Et Verbum caro factum est, et habitavit in nobis),"

gesprochen, mit jedem Berfifel ein Ave Maria verbunden, und am Schluffe noch ein Baterunser und Ave Maria hinzugefügt wird.

Che unser Gebet jedoch diese Gestalt angenommen, hat es verschiedene Phasen durchsausen, die durch eine kurze Geschichte desselben näher bezeichnet werden sollen. Den ersten Anlaß dazu gab nach der jest ziemlich feststehenden Ansicht der Theosogen Papst Johann XXII., welcher in einem von Avignon (III. Idus Octob. a 3<sup>tio</sup> Pontisicatus, also 1318) datirten Briefe den in der Kirche zu Saintes und einigen andern gallischen

Kirchen bestehenden Gebrauch, bei der Abenddämmerung ein Zeichen mit der Glocke zum Gebete zu geben, lobt und bestätigt, und allen denen, welche das Ave Maria dreimal knieend dabei verzichten würden, einen Ablaß von zehn Tagen verleiht. Sieben Jahre später (im zehnten seines Pontisikates), also 1325, besiehlt er diese Einrichtung auch zu Rom. Dieses Beispiel sand bald auch in Deutschland Nachahmung. Denn die im Jahre 1331 zu Breslau gehaltene Synode verordnet die Einführung dieser Sitte nicht blos für die Kathedralkirche, sondern für alle Kirchen des Bisthums, und verleiht einen vierzigtägigen Ablaß für die pünktliche Erfüllung dieser Borschrift. Die Provinzialsynode von Sens 2) im Jahre 1346 besiehlt, daß der vom Papste Johann XXII. angeordnete Gebrauch unverleylich beobachtet werde, und stellt ebenfalls Indulgenzen in Aussicht.

Noch in demselben Jahrhunderte wurde diese Sitte auch auf den Morgen ausgedehnt. Denn die Synode von Lavaur 3) im Jahre 1368 verordnet unter Strase der Exfommunisation allen Pfarrern, daß sie bei Sonnenaufgang ebenso, wie am Abend, ein Zeichen mit der Glocke geben sassen, und die Gläubigen das bei fünf Baterunser zu Ehren der fünf Wunden Christi, und

<sup>1)</sup> Concil. Germ. Tom. IV. p. 317.: De fratrum nostrorum consilio statuimus et mandamus, quatenus in nostra Ecclesia cathedrali, nec non in omnibus et singulis parochialibus Ecclesiis civitatis et Dioecesis Uratislaviensis jugiter de Vespere circa crepusculum, omni die, de caetero tribus vicibus ad unam partem brevibus intervallis campana pulsetur, ut omnes et singuli Christi fideles ad campanae sonitum, flexis genibus gratiam matris gratiae invocantes, et Ave Maria dicentes, pro bono statu Ecclesiae et pace terrarum nostrarum deprecentur. Omnibus enim quicunque devote sic pro pace et bono statu Ecclesiae et terrarum Dominum Jesum Christum et gloriosam matrem ejus tunc exoraverint, de omnipotentis Dei confisi clementia 40. dierum indulgentiam impartimur. Quod salutare statutum praecipimus ab omnibus et singulis Ecclesiarum rectoribus et praelatis coram suis plebibus tribus saltem diebus dominicis solenniter publicari.

<sup>2)</sup> Cap. 13.

<sup>3)</sup> Cap. 127.

Fluck, Liturgik. II.

sieben Ave Maria zu Ehren der sieben Freuden Mariens beten sollten. Im Laufe des fünfzehnten Jahrhunderts nahmen, wenn auch mit einiger Modisitation des Gebetes (denn sie schrieben theils Ein, theils drei Baterunser mit drei Ave Maria vor), die Diöcesen Bressau (a. 1416), 1) Mainz (a. 1423) 2) und Köln (um die nämliche Zeit) 3) diesen Gebrauch an.

Das Mittagsgeläute und das damit verbundene Gebet betreffend, so hat Mabillon 4) gezeigt, daß dieser Gebrauch von Frankreich ausgegangen sei und im Anfang des sechzehnten Jahrbunderts die apostolische Sanktion erhalten habe. Der ersten Spur seines Borhandenseins in Deutschland begegnen wir bei der im Jahre 1413 gehaltenen Synode von Olmüh, welche jedoch nur für jeden Freitag diese Borschrift gab. 5) Das Mämliche schreiben die ebenerwähnten Synoden von Mainz und Köln vor. Nach dem Berichte des heiligen Antonin von Florenz 6) dehnte Papst Kalixtus III. diese Borschrift im Jahre 1458 auf alle Tage der Boche aus, und verlieh denen, welche beim Mittagsgeläute knieend drei Baterunser und drei

<sup>1)</sup> Concil. Germ. Tom. V. p. 160.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 209.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 221.

<sup>4)</sup> Praefat. in Saecul. V. Bened. n. 122.

<sup>5)</sup> Conc. Germ. Tom. V. p. 41. cap. 4.: Statuimus, ut singulis feriis sextis, hora meridiei, major campana pulsetur, in memoriam passionis Jesu Christi, conformantes nos, quantum in hoc, Ecclesiae Metropolitanae; et quicunque homines audito pulsu campanae, passionem Domini recolentes, flexis genibus tria Pater noster et totidem Ave Maria devote dixerint, his de injunctis sibi poenitentiis 40 dies misericorditer relaxamus, et hoc statutum singuli Plebani et Rectores Ecclesiarum suis parochianis innotescant.

<sup>6)</sup> In Chronic. Part. III. c. 14.: Mandavit Pontifex per solemnes literas Apostolicas ubique terrarum fidelium singulis diebus inter Nonam et Vesperas pulsari in omnibus Ecclesiis ad Ave Maria ter. In qua pulsatione, quicunque diceret genibus flexis ter Ave Maria et Pater noster, consequeretur indulgentiam trium annorum et trium quadragenarum.

Ave Maria beten, einen Ablaß von drei Jahren und drei Quasdragenen, in der Absicht, mit diesem Gebete denjenigen zu Silse zu kommen, welche gegen die Türken stritten, wie Platina, welcher zur Zeit dieser Ablaßverkündigung sich zu Rom befand, berichtet. Es dauerte nicht lange, und dieser Gebrauch war in allen Kirchen eingeführt, zumal da Papst Alexander VI. ihn im Jahre 1500 durch ein neues Dekret bestätigte und einschäfte.

Aus dem Bisherigen erhellt die Entstehung der Sitte, in den drei verschiedenen Tageszeiten den englischen Gruß zu beten. Die angesührten Zeugnisse berühren aber mit keiner Sylbe den heutigen Gebrauch, jedem Ave Maria die obenerwähnten Bersstel vorauszuschießen. Etwas Ähnliches verordnet wohl die Synode von Straßburg im Jahr 1549; die Berstel sind aber verschieden, und es sind deren auch mehr als drei. I) Zum ersten Male begegnen wir der heutzutage üblichen Form in ihrer ganzen Bollständigkeit in den Aften der im Jahre 1605 zu Prag gehaltenen Synode, die dazu bemerkt, daß nach altem Kirchensgebrauch e der englische Gruß verrichtet werde. 2)

<sup>1)</sup> Conc. Germ. Tom. VI. p. 500.: Crebro commonefaciendus est populus, ut audito vel dato Angelicae salutationis signo, Deo optimo maximo gratias agat et assuescat una cum Ecclesia precari, dicendo: Haec est dies, quam fecit Dominus: Hodie Dominus afflictionem populi sui respexit et redemptionem misit. Hodie mortem, quam femina intulit, femina fugavit: et ut in Symbolo Toletani Concilii XL. recitatur: Hodie Deus homo factus: id quod erat, permansit, et quod non erat, assumpsit. Ergo exordium Redemptionis nostrae devote necolamus et exultemus, dicentes: Gloria tibi, Domine: Ave Maria, gratia etc., adjungendo communem precationem, qua in hujus commemoratione Ecclesia utitur: Deus, qui de beatae Virginis utero etc.

<sup>2)</sup> Ibid. Tom. VIII. p. 741.: Ut omnes ter salutationem angelicam cum tribus versiculis et oratione ex prisco Ecclesiae usu recitari solitis, genibus flexis, pie et devote recitent, ut infra: Angelus Domini etc. Ave Maria. Ecce ancilla Domini etc. Ave Maria. Et Verbum caro etc. Ave Maria. Oremus. Gratiam tuam, quaesumus etc.

In Bezug auf das mit unserm Gebete verbundene Gelänte verordnen die Concisien Folgendes: Am Mittage soll es mit der großen Glocke und zwar in drei Stößen, zulest mit langem Zuge geschehen; am Morgen und Abend dagegen mit drei Stößen der großen Glocke, hierauf soll eine kleinere Glocke mit etwas längerem Zuge gesäutet werden. Die Bedeutung dieses setzteren erklärt uns eine Synode von Köln im J. 1627, indem sie besmerkt, daß dadurch das Bolk zu einem Gebete für die Abgestorbenen ermahnt werden solle. Dadurch entstand der Gebrauch, nach dem setzten Ave Maria ein Vaterunser für die Abgestorbenen zu beten.

Bir fennen nun die Geschichte unseres Gebetes. Es übrigt uns nur noch, den 3 weck beffelben anzugeben. Nach den gulett angeführten Zeugniffen bat der Schluß deffelben, das Baterunfer nämlich, den Zwed, eine Fürbitte für die abgeftorbenen Glaubigen bei Gott einzulegen. Nicht fo flar ift der 3med des eigentlichen Angelus Domini. Wir haben ichon Gelegenheit gehabt, einzelne Außerungen darüber zu vernehmen. Go fagt 3. B. das obenermahnte Concil von Breslau, das fragliche Gebet folle für die Wohlfahrt der Rirche und den Frieden der Erde (pro bono statu Ecclesiae et pro pace terrarum) verrichtet werden; Papft Ralixtus III., für Diejenigen, welche gegen Die Türken ftritten; das Concil von Strafburg im 3. 1549, gur Erinnerung an die Menschwerdung und Erlösung Jeju Chrifti und an Die machtige Fürsprache der Gottesmutter. Und wir gestehen, daß uns der lette Zwed der natürlichfte und darum der wahrscheinlichfte und primare zu fein dunft, mabrend die anderen nur fefundar, d. h.

<sup>1)</sup> Conc. Germ. Tom. IV. p. 411.: Et quia sancta et salubris est cogitatio, pro defunctis exorare, ut a peccatis solvantur, ideirco praecipimus, ut imposterum post vespertinum pulsum diversae campanae signo, ubi plures sunt, ejusdem autem, ubi una duntaxat existit, populus ad habendam commemorationem pro defunctis admoneatur. Cf. Conc. Salisburg. a. 1616. Conc. Amalphitan. a. 1597 bei Mansi. Tom. V. Supplement. Concil. p. 1298., wo fid bieselbe Berordnung sindet.

durch die jeweiligen Zeitumstände, bedingt sind. Sehr passend sind dazu die betreffenden Versikel gewählt, weil sie theils die Ankündigung der Erlösung, theils ihre Verwirklichung enthalten. Um der Wohlthat der Erlösung theilhaftig zu werden, wenden sich dann die Gläubigen vertrauensvoll an die Mutter der Inaden im englischen Gruße.

Der Mensch kann nicht oft genug an diese Wohlthat sich erinnern. Wer thut es aber im Geräusche der Welt, im Kampse um die irdischen Subsistenzmittel, im Strudel sinnlicher Versgnügungen, wenn nicht von Außen eine mächtige Stimme zu seisnen Ohren dringt, die ihn aus dem geistigen Schlummer ausweckt? Die mütterliche Sorgfalt der Kirche übernimmt dieses Amt, indem sie am Ansange, in der Mitte und am Schlusse jeden Tages mit dem Posannenschalle der Glocken unsere Augen von uns und der Welt abs, und himmelwärts lenkt.

Außer der streitenden Rirche auf Erden sehnt fich auch die leidende im Fegfeuer nach der Erlöfung. Nur auf das Leiden angewiesen, vermag fie nach dem Glauben der fatholischen Rirche für fich felber nichts mehr zu wirfen, feine Berdienfte mehr zu fammeln. Doch was fie nicht vermag, das vermögen die Liebe und die Werke der Liebe der ftreitenden Rirche. Darum ergeht an fie die Mahnung, auch jener Unglücklichen zu gedenken, und fromme Fürbitten ihnen zu weihen, damit fie aus ihren Qualen erlöft werden und in das Reich der ewigen Seligfeit eintreten mögen. Wie ehrfurchtgebietend darum der Angelus Domini, wie wunschenswerth, daß dieser fromme Gebrauch überall, wo er erloschen sein follte, wieder erneuert, und von den Gläubigen nach dem Sinne der Kirche benutt werde! Um ihren Gifer gu beleben, haben sowohl der apostolische Stuhl, als die einzelnen Bischöfe die punftliche Ubung beffelben mit reichlichen Ablaffen versehen. Außer dem in dieser Sinficht bereits Angeführten wollen wir hier noch erwähnen, daß Papft Benedift XIII. durch apostolisches Sendschreiben vom 14. September 1724 Allen, welche einmal im Monate nach Empfang der beiligen Saframente der Buge und des Abendmables den Gruß des Engels dreimal beim Glodenzeichen, fei es Morgens, Mittags oder Abends, fnieend

verrichten, und Gott um die Eintracht der christlichen Fürsten, um Ausrottung der Häresieen und Erhöhung der heiligen Kirche slehentlich bitten, einen vollkommenen Ablaß für immer beswilligt; Jenen dagegen, die an irgend welchem Tage des Jahres dasselbe Gebet mit zerknirschtem Herzen rezitiren, hundert Tage Ablaß. 1)

Schließlich sei noch bemerkt, daß nach der Borschrift der Kirche dieses Gebet zwischen Oftern und Pfingsten zur Erinsnerung an die Auferstehung Christi stehend verrichtet werden soll.

#### § 18.

# 4) Der Rosenfranz.

Unter dem Rofenfrange verfteht man ein vorzugsweise gur Berehrung der beiligen Jungfrau bestimmtes, aus einer bestimmten Angahl Ave Maria's, deren jedem nach dem Worte Jefus ein auf den Beiland bezügliches Gebeimniß beigefügt wird, mit vorangehendem Glaubensbefenntniffe und Baterunfer bestebendes Gebet. Man unterscheidet den großen und den fleinen Rosenfrang; jener besteht aus funfgebn Defaden oder einbundert= undfünfzig, diefer nur aus fünf Defaden oder fünfzig Ave Maria's. Da die Angahl der erwähnten Gebetsformel bei dem großen Rosenfranze jener der davidischen Psalmen entspricht, so beifit er auch Psalterium Marianum. Woher aber der Name Rofenfrang (Rosarium) fomme, ob von der beiligen Rofalia, die mit einem aus Rosen gebildeten Rrange abgebildet erscheint, oder von dem Rosenholze, dem Stoffe, aus welchem die bei diesem Gebete üblichen Rügelchen häufig gemacht waren, oder von einer wunderbaren Erscheinung Mariens, die nach der Ergählung Schultings2) ein gewiffer Jungling gehabt haben

<sup>1)</sup> Bened. XIV. instit. eccl. Instit. 61. n. 1. Tom. X. ed. Venet.

<sup>2)</sup> Biblioth, eccles. Tom. IV. Pars I. p. 66.: Cum quidam juvenis, qui beatissimae virginis devotione tenebatur, in manus quorundam latronum incidisset, et coronam parvam, quam vocant, ejusdem

foll, oder endlich, was uns als das Wahrscheinlichere dunkt, von der den heiligen Bätern üblichen Bezeichnung der heiligen Jungfrau mit dem Ausdrucke: Rosa mystica, läßt sich nicht mit Bestimmtsheit ermitteln.

Ebensowenig steht es fest, wer der Urheber dieses Gebetes sei. Indessen neigen fich die Meisten zu der Meinung hin, daß der heilige Dominifus als solcher angesehen werden muffe, 1)

virginis cum maxima devotione genibus etiam flexis, antequam ab eis occideretur, recitaret, visa est ipsa beata Virgo duabus comitata virginibus ante juvenem astare, et per manus duarum virginum ex juvenis ore duodecim rosas albas et tres rubras colligere, ex quibus coronam confecit roseam, quam cum capiti praefati juvenis imposuisset, confestim disparuit, et ex miraculo coronae et Rosarii denominationem reliquit.

1) Bened. XIV. de canoniz. Lib. IV. P. II. c. 10. n. 21 — 23. Da diese Stelle zugleich die verschiedenen Ansichten über die Entstehung des Rosenfranzes zusammenstellt, so lassen wir sie hier folgen:

21. Sanctissimi Rosarii institutionem alii ad Apostolos et signanter ad S. Bartholomaeum, alii ex Sozomeno et Palladio ad antiquissimos eremi Patres, alii ad S. Benedictum, aut ad Ven. Bedam aut ad Petrum Eremitam civem Ambianensem, aut ad Ven. F. Alanum de Rupe, Ord. Praedicatorum referunt. At cum Rosarium ex centum et quinquaginta Angelicis salutationibus, Oratione Dominica, vitaeque Christi mysteriis identidem interjectis componatur, profecto nemini ex recensitis ejus institutio adscribi potest. Enimvero Sozomenus et Palladius solum referunt, olim orationes, per calculos numeratas et repetitas in usu fuisse, sed hoc expositi Rosarii usum non probat. Ad alios quod attinet, S. Benedicti et Ven. Bedae tempore salutatio Angelica in usu non erat, cum Odo Parisiensis Episcopus ann. 1196 inter primos illam Orationi Dominicae et Symbolo addendam esse statuerit. Quis fuerit Petrus Eremita, incertum est apud scriptores, et Mabillonius notat, ei per errorem tribui Rosarii institutionem. Ven. Alanus Rosarii potius restitutor dici potest, uti ex ejus opere: De Psalt, Christi et Mariae, colligitur. 22, 23. Quamobrem solus S. Dominicus sanctissimi Rosarii auctor fuit, veluti fuse Malvenda, Spondanus aliique demonstrant; cui assertioni antiqua monumenta et adminicula, ac praecipue Alexandri IV., Leonis X.,

der daffelbe auf bobere Eingebung als geiftige Baffe im Rampfe gegen die Albigenfer mit dem größten Erfolge angewendet habe. In verschiedenen Bullen und Breven der Bapfte mird diefer Beilige ausdrücklich als der Urheber Diefes Gebetes bezeichnet. Die Urheberichaft des heiligen Dominifus fann jedoch nur auf Die heutige Ginrichtung des Rofenfranges bezogen werden, da unwiderlegbare Beugniffe darthun, daß eine fomohl in materieller als formeller Begiebung dem Rofenfrange abnliche Bebetsweise ichon lange vor Dominifus, wenn auch nur bei einzelnen Perfonen, üblich gewesen fei. Wir haben fodann oben mehrere Beispiele fennen gelernt, Die mit dem Baterunfer den englifden Gruß, nachdem diefer ein liturgifches Gebet geworden, in beftimmter Ungahl wiederholten. Bir finden aber auch fchon frube Spuren von Silfsmitteln, deren man fich bediente, um die eingelnen Gebete ju gablen. Go berichtet g. B. Cogomenus 1) von dem Abte Paulus von Pherma, derfelbe habe täglich dreis hundertmal das Gebet des herrn gesprochen, und, um nicht irre gu werden, jedesmal ein Steinchen in feinen Schoos fallen laffen. Sa auch die fogenannten Rorner oder Rugelchen icheinen nicht aang unbefannt gewesen gu fein, wie aus Folgendem erhellen durfte. In den Bonitentialbuchern des achten Jahrhunderts mird den Bonitenten nicht felten als Buge aufgegeben, zwanzig, dreißig, funfzig, ja noch mehrere Paternofter zu beten. Damit nun die Bonitenten Diefer Auflage nachfommen fonnten, berechneten fie jene Bebete nach einer Angahl in einer Schnur eingereihter Rörner, weshalb Biele, unter ihnen der gelehrte Du Cange 2)

S. Pii V., Gregorii XIII., aliorumque Pontificum Constitutiones robur adjiciunt.

<sup>1)</sup> Hist, eccles. lib. VI. c. 29. Cf. Pallad. in hist. Lausiaca c. 23.

<sup>2)</sup> Glossar. med. et inf. Latinitat. V. Capellina. Recitationis dominicae orationis et salutationis angelicae ad statos calculorum seu globulorum numeros origo non alia est, quam ex poenitentiis monasticis vel etiam regularum monasticarum praeceptionibus, in quibus vel expiandis delictis, vel etiam pietatis ac devotionis gratia, certi earumdem orationum a Monachis di-

hierin den Ursprung des Nosenkranzes erblicken wollen. Diese Paternoster Schnur nannten die Engländer Beltidum, welches Wort von dem altsächsischen Belt, soviel als eingulum, Gürtel, Schnur, abgeleitet ist. Da die Körner oft Perlen, Edelsteine, goldene Kügelchen waren, so trugen sie die vornehmeren Frauen um den Hals. Bei Ürmeren bestanden sie aus Glas, seinem Holze oder einer besondern Erde. 1)

Der Nosenkranz sollte für die Laien, besonders für solche, die des Lesens unkundig waren, das sein, was das Brevier den Geistlichen war, weshalb es auch Psalterium (Marianum), zuweisen geradezu Officium Laicorum (worunter man jedoch auch etwas Anderes, nämlich eine gewisse Anzahl Bater unser ohne den engslischen Gruß verstand) genannt wurde.

Wir haben oben schon eine Eintheilung des Nosenkranzes, die in den großen und kleinen, angeführt. Eine andere hat ihren Grund in der Verschiedenheit der Geheimnisse aus dem Leben des Erlösers und der heiligen Jungfrau, die, wie gleichfalls angegeben worden, mit dem englischen Gruße je nach der Verschiedenheit des Kirchenjahres verbunden werden. Mit Nücksicht hierauf unterscheidet man den freudenreichen, den schmerzshaften und den glorreichen Rosenkranz. Die Geheimnisse des ersten beziehen sich auf die Menschwerdung, Geburt und Kindheit Jesu, und lauten: 1) Den du, o Jungfrau, vom heiligen Geiste empfangen haft; 2) den du, o Jungfrau, zu Elisabeth gestragen hast; 3) den du, o Jungfrau, geboren hast; 4) den du, o Jungfrau, im Tempel aufgeopfert hast; 5) den du, o Jungfrau, im Tempel wieder gefunden haft.

Der schmerzhafte Rosenkranz umfaßt die Geheimnisse des Leidens und Sterbens Jesu. Sie lauten: 1) Der für uns im Garten Blut geschwitzt hat; 2) der für uns gegeißelt worden ist; 3) der für uns mit Dornen gekrönt worden ist; 4) der für uns



cendarum numeri imponebantur, quos, ut ii facilius numerarent, munusque sibi injunctum exequerentur, per calculos vel globulos recensebant etc.

<sup>1)</sup> Binterim, Denkwürdigkeiten. Bb. VII. Thl. 1, G. 116 und 117.

das schwere Kreuz getragen hat; 5) der für uns gekreuzigt wors den ift.

Der glorreiche endlich enthält die Geheimnisse, welche sich auf die Berherrlichung Christi und seiner heiligen Mutter beziehen. Sie sind: 1) Der von den Todten auferstanden ist; 2) der gen Himmel aufgefahren ist; 3) der uns den heiligen Geist gesendet hat; 4) der dich in den Himmel aufgenommen hat; 5) der dich im Himmel gefrönet hat.

Der Rosenfranz wird sowohl bei der öffentlichen als Privatandacht angewendet, mag man von Gott Hilfe für Lebendige oder für Abgestorbene erstehen. Unter den liturgischen Gebeten dürste aber nicht leicht eines gefunden werden, das mehr Gegner hätte und heftiger bekämpft worden wäre, als der Rosenfranz. Die Einwürse, die man dagegen erhob, beziehen sich theils auf seine Entstehung, theils auf die Persönlichseit, an welche dieses Gebet vorzugsweise gerichtet, theils auf den Modus, nach welchem es vorgenommen wird. Wir werden diese Einwürse nun etwas näher in's Auge sassen. Gelingt es uns, dieselben zu widerlegen, so haben wir damit zugleich den Rosensranz selber, sowie seinen liturgischen Gebrauch gerechtsertigt.

Die Entstehung des Rosenkranzes anlangend, so wollen die Gegner dieselbe aus dem Mohamedanismus herleiten, und zwar habe besonders Peter von Amiens denselben von den Kreuzzügen mit in seine Heimath gebracht. Da die oben beigebrachten historischen Zeugnisse diese Ansicht hinlänglich widerlegen, so brauchen wir uns dabei nicht länger aufzuhalten.

Andere nehmen an dem Rosenkranzgebete Anstoß, weil sie in demselben ein die Anbetung Gottes beeinträchtigendes Übermaß von Berehrung gegen die heilige Maria erblicken zu mussen glauben. Bon einem Übermaße könnte begreislicher Beise aber nur dann die Rede sein, wenn darin der heiligen Jungkran Eigenschaften und Kräfte beigelegt wurden, die ihr, als einem, wenn auch noch so hochgestellten Geschöpfe nicht zukommen. Nun ist dieses aber in der That nicht der Fall, da der Rosenkranz nur eine öftere Wiederholung des englischen Grußes ist, dieser aber, sofern er Lobpreisung ift, die Austorität der heiligen Schrift

selber, und insofern er Bitte ift, jene der Kirche für sich hat. Überdies ist aber auch der Rosenkranz nicht ausschließliche Bersehrung der heitigen Jungfrau, sondern auch des Erlösers, aus dessen Erlösungsleben er die Hauptgeheimnisse dem Geiste der Gläubigen vergegenwärtigt; ja man kann sagen, der Rosenkranz sei nur Berehrung der heiligen Jungfrau, insofern sie mit diesen Erlösungsmomenten in Berbindung steht. Wer möchte es aber zu tadeln wagen, wenn wir diese Momente recht oft uns verzgegenwärtigen, uns zum Danke dafür entstammen, und die mächztige Fürbitte Mariens, der Mutter der Gnaden, dazu anrusen, daß wir der Erlösung theilhaftig werden?

Der lette Einwurf bezieht fich auf den Modus, nach welchem der Rofenfrang gebetet wird. "Die ftete Wiederholung einer und derselben Gebetsform macht den Rosenfrang einformig; diese Ginförmigfeit hat aber Mechanismus und Gedankenlofigkeit nothwendig in ihrem Gefolge." Wir wollen nicht laugnen, daß diefer Ginwurf wenigstens den Schein der Wahrheit fur fich habe, und daß manche Beter des Rofenfranges wirklich gedankenlos ver= fahren. Bei naberer Betrachtung wird jedoch auch diefer Einwurf in fich felbst zerfallen. Denn es verdient der Rosenfrang den Borwurf der Ginförmigfeit in der That nicht, indem sowohl das jeder Defade vorangehende Bebet des Berrn, und die daffelbe beschließende Doxologie, so wie besonders die jedem Ave Maria angefügten Gebeimniffe eine hinlängliche Abwechselung darbieten. Die Gedankenlofigkeit, die man oft bei diefem Gebete bemerft, Dürfte darum weniger in dem Rofenfrange, als vielmehr im ver= fehrten, von Gott abgewendeten Sinne des Betenden ihren Grund haben, weshalb fie fich nicht blos bier, fondern auch bei jedem andern Gebete zeigen wird. Doch wir wollen einmal den Ginwurf als begrundet annehmen, und ein anderes Gebet anftatt des Rosenfranges dem fatholischen Bolfe in die Sand geben. Ift wohl Jemand fo thöricht, zu glauben, daß ein folches, öfter wiederholt, weniger jene erwähnten nachtheile erzeugen murde? Geriethe man also nicht aus der Scylla in die Charpbdis? Doch man will überhaupt die Wiederholung einer und derfelben Gebetsform nicht. Das ware aber unfere Bedunkens nur auf

zweierlei Beife denfbar, entweder dadurch, daß die Betenden für jeden Gebetsfall eine der jedesmaligen religiöfen Stimmung ent= fprechende Gebetsform ichufen, oder daß man ihnen firchlicherfeits immer eine andere gabe. Wir benfen aber, bag bas Gine wie das Undere gleich unmöglich fei; das Erfte, indem die Wenigften fo viel Produftionsfraft befigen, um jenes Bedürfniß zu befriedigen, abgefeben davon, daß ein folches Berlangen dem Schmarmen in dunflen Phantafieen Thor und Thure öffnete; das Zweite, weil folche Gebetsformen fich doch immer nur im Allgemeinen bewegen und daber feinem fpeziellen Bedürfniffe angepaßt fein fonnten. Diefe allgemeine Saltung mußte aber nothwendig wieder gu Biederholungen fubren. Schon aus diefen Grunden durfte einleuchten, daß die Biederholung des englischen Grußes nicht als Fehler angesehen werden fonne. Aber die Biederholung hat auch an fich nichts Unftatthaftes. Sonft hatte der Beiland uns gewiß nicht ermahnt: "Betet ohne Unterlaß," welche Borte, wenn fie auch zunächst von der zum Gebete geneigten Gemuths= ftimmung gelten, doch gewiß auch einer Biederholung beftimmter Bebetsformen nicht entgegen find.

Nachdem wir die gegen den Rosenkranz erhobenen Einwürfe zu entkräften gesucht, wollen wir zum Schlusse noch einige weitere Momente zu seiner Rechtfertigung anführen. Dahin rechnen wir

- 1) den engen Anschluß des Rosenkranzes an die firchlichen Zeiten und Feste mittelst der verschiedenen Geheimnisse. Durch diese führt er die Gläubigen in den Geist des Kirchenjahres ein, indem er ihnen jedesmal die dem betreffenden Theise des Kirchensjahres zu Grunde liegenden Begebenheiten aus dem Leben Jesu vergegenwärtigt und ihrem Gemüthe unvertilgbar einprägt, und setzt sie dadurch in den Stand, die Feste der Kirche auch in ihrer häuslichen Andacht mitzuseiern. Dahin rechnen wir
- 2) die große Popularität dieses Gebetes, eine Eigenschaft, die wir oben als unerläßlich von jedem liturgischen Gebete gesfordert haben. Die Bestandtheile des Rosenfranzes sind wenig der Zahl, klar dem Berständnisse nach und leicht für das Behalten, was von großer Wichtigkeit bei dem Bolke ist. Es bietet dadurch

allen denen, die nicht lesen fonnen oder wollen, einen vortreff. lichen Erfat fur das Gebetbuch, eine gefunde Rahrung des Beiftes, ein herrliches Erbauungsmittel des Bergens. Es ift ferner fur Biele gradezu die einzige Bebetsweise, die ihnen möglich ift. Man nehme ihnen den Rosenfrang hinweg, und man bat die Brucke zwischen Gott und ihnen abgebrochen, und macht den roben Saufen nur noch rober. "Mir wenigstens," fagt in Diefer Beziehung der edle Sailer 1) febr treffend, "mir wenigftens mare der Schulfnabe, der Sandwerfsburiche, der Dorfjunge, die fittsam in der Rirche, den Rosenfrang in der Sand haltend, auf den Altar hinfaben, weit ein lieblicherer Gegenftand, als derfelbe Schulfnabe, derfelbe Sandwerfsburiche, derfelbe Dorfjunge, die jest, ohne Rofenfrang, die Sand in den Beinfleidern stedend, in der Rirche umberfteben, umberschauen, umberlaufen und überall nur ein Schauspiel der Robbeit aufführen."

#### § 19.

## 5) Das allgemeine Gebet.

Mit diesem Namen bezeichnet man das bekannte Gebetsformular, welches also beginnt: "Allmächtiger, ewiger Gott, Herr, himmlischer Bater! siehe an mit den Augen deiner grundlosen Barmberzigkeit unsern Jammer, unser Elend, unsere Noth u. s. w." Seinen Namen hat es daher erhalten, weil in ihm die Gläubigen Fürbitten bei Gott für die gesammte Kirche, ja auch für diejenigen, die noch außerhalb derselben stehen, für das leibliche und geistige Bohl der Menschen einlegen.

Dieses Gebet treibt seine Wurzeln in dem Wesen der Kirche Jesu Christi selber, als des mystischen Leibes, in welchem alle Glieder auf das Innigste in Jesus Christus, ihrem Haupte, durch den heiligen Geist verbunden sind, und der da berusen ift, sich über die ganze Menschheit auszudehnen. Ebensosehr wurzelt



<sup>1)</sup> Rene Beitrage gur Bildung des Geiftlichen. Bb. II. S. 286.

dieses Gebet aber auch in einer ausdrücklichen Borschrift der heiligen Schrift, indem der Apostel Paulus schreibt: "Darum ermahne ich vor allen Dingen, daß Bitten, Gesbete, Fürbitten, Danksagungen geschehen für alle Menschen, für Könige und alle Obrigkeiten, damit wir ein ruhiges und stilles Leben führen mögen in aller Gottseligkeit und Ehrbarkeit. Denn dieses ift gut und wohlgefällig vor Gott, unserm Herrn." 1)

Es ift eine sehr gewöhnliche Ansicht, daß der Apostel Paulus in den eben zitirten Worten nicht blos eine Ermahnung für die Zukunst ertheilt, sondern daß er darin zugleich die Einrichtung des apostolischen Gottesdienstes beschreibt. Diese Ansicht als richtig angenommen — und wir haben keinen Grund, sie zu bezweiseln —, so ist das allgemeine Kirchengebet so alt, wie die Kirche selber.

Doch wollte man jenen Worten Diesen Ginn auch nicht unterlegen, fo mußte man erwarten, daß die alte Rirche Diefes im Befen der Rirche und von dem Apostel fo bestimmt geforderte Gebet doch in ihren Rultus aufgenommen haben werde, Und Dieje Bermuthung findet eine evidente Beftatigung theils in den alten Rirchenschriftstellern, theils in den alten Liturgieen. Bas Die erften angeht, fo berufen fich 3. B. die Apologeten häufig auf dasfelbe, um dadurch den Bormurf der Sfolirtheit, des Menfchenhaffes, der Feindseligfeit gegen den Staat und beffen Regenten ju miderlegen. Man vernehme hiernber den beiligen Juftin: "Bir versammeln uns," fcreibt er in feiner an ben Raifer Mark Antonin gerichteten Apologie, "um gemeinschaftlich Gott mit unfern Bitten angufleben. Diefe Budringlichfeit ift Gott angenehm. Wir beten auch fur die Raifer, fur die Diener Derfelben, fur ben Staat, fur die Rube, fur ein langes Leben." 2) Und Tertullian fagt: "Wann ift die beilige Beit, wenn nicht dann, wann die Borfteber mit vernehmlicher Stimme beten, oder das gemeinschaftliche Gebet (communis oratio) durch den

<sup>1) 1</sup> Timoth. 2, 1-3.

<sup>2)</sup> Justin. Apol. I. c. 65.

Diakon angekündigt wird?" 1) Arnobins läßt sich also vernehmen: "Der höchste Gott wird angerusen, der Friede für Alle, Berzeihung für die Obrigkeiten, die Herren, die Könige, die Freunde, die Feinde, für die Lebenden und die von den Banden des Körpers Befreiten ersleht." 2) Ühnliche Zeugnisse finden sich bei Cyrill von Jerusalem, 3) Chrysostomus, 4) Augusstinus 5) u. v. A.

Das frästigste Zeugniß für das hohe Alter unseres Gebetes liesern aber die Liturgieen der alten Kirche. In den apostoslischen Konstitutionen 6) lautet es also: Diakon: Lasset uns beten für die Nuhe und Wohlsahrt der Welt und der heisligen Kirche, damit der Gott des Weltalls uns seinen immers währenden und festen Frieden gebe; damit er uns in der Frömmigskeit und Tugend ausharren lasse!

Lasset uns beten für die heilige katholische und apostolische Kirche, welche von einem Ende der Welt bis zum andern ausgebreitet ist, damit Gott sie, die auf einen Felsen gegründet ist, unerschüttert, und von den Fluthen nicht beunruhigt, erhalte und beschütze bis zum Ende der Welt!

Laffet uns auch für diese heilige Pfarrfirche (paroecia) beten, daß der Herr des Weltalls uns ohne Unterlaß der himmlischen Hoffnung nachstreben, und ihm fortwährend die Schuld des Gesbetes abtragen laffe!

Desgleichen für den gesammten Epissopat derjenigen, welche das Wort deiner Wahrheit recht verfündigen!

Laffet uns beten für unfern Bischof Jakobus und deffen Sprengel; für unfern Bischof Rlemens und seine Sprengel;

<sup>1)</sup> Tertull. Apol. c. 18.

<sup>2)</sup> Arnob. adv. gent. lib. IV.

<sup>3)</sup> Catech. mystag. V.

<sup>4)</sup> Homil, in Joann. 78.

<sup>5)</sup> Ep. 19. ad Januar. c. 18.

<sup>6)</sup> Lib. VIII. c. 9. und 10. Das fragliche Gebet heißt hier, weil ihm der Juruf des Diakons an das Bolk vorausging, προσφώνησις, wäherend das demselben folgende Gebet des Bischofs έπίκλησις heißt.

für unsern Bischof Evodius und seine Sprengel, auf daß der barmherzige Gott sie ihren heiligen Kirchen unverletzt und in Ehren erhalte, und ihnen ein langes Leben schenke; daß er ihnen ein ehrenvolles Alter in Frömmigkeit und Gerechtigkeit verleihe!

Laffet uns auch beten für unsere Priester, daß der Herr sie vor jeder Schmach bewahre, und ihnen ein unversehrtes und gerechtes Presbyterat schenke!

Beten laffet uns auch fur das gesammte Diakonium und Ministerium, daß der Herr ihnen einen unbescholtenen Dienst verleibe!

Laffet uns beten für die Lefer, die Sanger, für die Jungfrauen, Wittwen und Baifen!

Laffet uns beten für diejenigen, welche im Cheftande leben und Rinder zeugen, daß der Herr sich ihrer Aller erbarme!

Für die in Seiligkeit wandelnden Beschnittenen; für Jene, welche ein enthaltsames und frommes Leben führen!

Für diejenigen, welche in der heiligen Kirche Früchte darbringen (xapnopopoivtwv) und den Armen Almosen austheilen; nicht minder auch für die, welche dem Herrn, unserm Gotte, Opfer und die Erstlinge darbringen, damit der allmächtige Gott ihnen mit seinen himmlischen Gnaden vergelte, daß er ihnen im gegenwärtigen Leben das Hundertsache, und in dem fünstigen das ewige Leben schenke, für das Zeitliche Ewiges, für das Frdische Himmlisches!

Laffet uns auch beten für unfere neugetauften Bruder, daß der herr fie befestige und ftarte!

Beten laffet uns fur unsere franken Bruder, daß der Herr fie von jeder Arankheit und jedem Siechthum befreie, und fie seiner heiligen Kirche wieder gesund guruckgebe!

Laffet uns beten für die Schiffer und die Reisenden, für diejenigen, welche in den Bergwerfen, der Verbannung, den Gefängniffen, den Banden wegen des Namens des Herrn sich besinden; desgleichen für die, welche in harter Stlaverei schmachten!

Laffet uns beten für unsere Feinde und Haffer, und für die, welche uns um des Namens des Herrn willen verfolgen, damit der Herr ihre Wuth befänftige und ihren Zorn zerstreue!

Laffet uns auch beten fur die, welche draußen find, und vom Jrrthume fich leiten laffen, daß der Herr fie bekehre!

Erinnern wir uns auch der Rinder der Kirche, daß der Herr fie in seiner Furcht vollfommen mache, und zum Bollalter führe!

Beten laffet uns aber für einander, daß der Herr uns in seiner Gnade bis an's Ende erhalte und schütze, uns vom Übel und von den Argernissen der Übelthäter befreie, und wohlbehalten in sein himmlisches Reich führe!

Laffet uns beten für jede driftliche Geele!

Rette uns, o Herr! richte uns auf durch deine Barmherzigkeit!

Erheben wir uns! Empfehlen wir in andächtigem Gebete einander dem lebendigen Gotte durch feinen Gesalbten!"

Der Bischof spreche hierauf folgendes Gebet: Unrufung für die Gläubigen: "Allmächtiger herr u. f. w."

Daß das allgemeine Gebet auch litaneienartig gebetet wurde, beweisen die Liturgieen des heiligen Jakobus 1) und Ambrosius, 2) wo das Bolk den einzelnen Bitten mit: Herr! erbarme dich! antwortet.

<sup>1)</sup> Bergl. unfere Schrift: Die heilige Meffe. S. 154 und 155.

<sup>2)</sup> Auf den ersten Sonntag in der Fastenzeit lautet das allgemeine Gebet also:

<sup>(</sup>Incipiente Diacono et Choro respondente.)

Divinae pacis et indulgentiae munere supplicantes ex toto corde et ex tota mente precamur te. Domine miserere. — Pro ecclesia sancta catholica, quae heic et per universum orbem diffusa est, precamur te. Domine miserere. — Pro Papa nostro N. et Pontifice nostro N. et omni clero corum, omnibusque sacerdotibus ac ministris precamur te. Domine miserere. — Pro famulis tuis N. Imperatore et N. Rege, duce nostro, et omni exercitu corum precamur te. Domine miserere. — Pro pace ecclesiarum, vocatione gentium et quiete populorum precamur te. Domine miserere. — Pro civitate hac et conservatione ejus omnibusque habitantibus in ea precamur te. Domine miserere. — Pro aëris temperie, ac fructu et foecunditate terrarum precamur te. Domine miserere. — Pro virginibus, viduis, orphanis, captivis ac poenitentibus precamur te. Domine miserere. — Pro virginibus, viduis, orphanis, captivis ac poenitentibus precamur te. Domine miserere.

Das allgemeine Gebet fehlte nicht nur in keiner der alten Liturgieen, es kehrte auch in denselben öfter wieder, namentlich umgab es den Konsekrationsakt, dem es vorausging und nachsfolgte, um der Erhörung desto sicherer zu sein.

Nach dem heiligen Chryfo fto mus wurde das fragliche Gebet auch bei dem Abendgottesdienfte gebraucht.

In der heiligen Messe hat es sich bis auf den heutigen Tag, wenn auch nicht mehr in jener Ausführlichkeit und an derselben Stelle, wie ehemals, erhalten. Es ist nämlich durch den Kanon hindurch zerstreut. Für manche Bitten sind sogar eigne Meßsformulare im Meßbuche enthalten. Denn es gibt darin z. B.: Missae pro quacunque necessitate; pro remissione peccatorum; tempore belli; pro pace; pro insirmis; pro peregrinantibus et iter agentibus; pro sponso et sponsa, etc.

Um indessen auch die Gemeinde daran theilnehmen zu lassen, hat die Kirche dessen Rezitation nach einer mit der alten wenigstens im Wesentlichen übereinstimmenden Form verordnet. Dieselbe sindet in der Regel nach der Predigt, zuweilen auch in andern Andachten statt.

Das allgemeine Gebet gehört sonach zu den ältesten liturgischen Gebeten, aber zugleich auch zu den werthvollsten. Denn es prägt sich darin so recht der katholische Charakter der Kirche aus, indem es nicht blos alle Glieder derselben, welchem Lebensverhältnisse sie auch immer angehören, auf welcher Stufe der religiösen und sittlichen Bildung sie auch immer stehen, welche Stellung gegen uns und die Kirche sie auch immer einnehmen

serere. — Pro navigantibus, iter agentibus, in carceribus, in vinculis, in metallis, exsiliis constitutis precamur te. Domine miserere. — Pro iis, qui diversis infirmitatibus detinentur, quique spiritibus vexantur immundis, precamur te. Domine miserere. — Pro iis, qui in sancta ecclesia tua fructus misericordiae largiuntur, precamur te. Domine miserere. — Exaudi nos in omni oratione atque deprecatione nostra, precamur te. Domine miserere. — Dicamus omnes: Domine miserere. — In ähnlicher Beise sauch in einem alten Fusbaer Codex. Cf. August, Dentw. Bd. V. S. 174.

mogen, fondern auch alle Bedurfniffe derfelben, die geiftigen fowohl als die leiblichen, die himmlischen wie die irdischen umfaßt. In acht driftlicher Weise erwartet es die Erhörung der Bitten durch Jefus Chriftus und feine unendlichen Berdienfte. Auch läft feine Form nichts zu munichen übrig, indem es die einzelnen Bitten in gedrängter Rurge und einer Jedem verftandlichen Sprache aneinander reiht. Es lautet nach dem Befangbuche für die Diocefe Maing 1) vollständig alfo: "Allmächtiger, ewiger Gott, Berr, himmlischer Bater! fiebe an mit den Augen beiner grundlofen Barmbergigfeit unfern Jammer, Glend und Roth. 2) Erbarme dich aller Chriftglaubigen, für welche dein eingeborner Cobn, unfer lieber Berr und Beiland, Jefus Chriftus, in die Sande der Gunder willig gefommen, und auch fein foftbares Blut am Stamme des beiligen Kreuzes vergoffen bat. Durch diefen herrn Jefum Chriftum wende ab, gnadigfter Bater! Die wohlverdienten Strafen, gegenwärtige und gufunftige Befabren, ichadliche Emporungen, Rriegeruftungen, Theuerung, Krantheiten und betrübte, armselige Zeiten. Erleuchte auch und ftarte in allem Guten geiftliche und weltliche Obrigfeiten und Regenten, damit fie Alles fordern, was zu Deiner gottlichen Ehre, ju unferm Beile, jum gemeinen Frieden und zur Wohlfahrt der Chriftenheit gedeihen mag! Segne, o Gott! den oberften Birten Deiner Rirche und unfern Bifchof. Insbesondere lag deine Onade groß fein über unferm Landesherrn, dem Großherzoge; gib ibm Deinen heiligen Beift, damit er fein Bolf mit Beisheit, Berech= tigfeit und Milde regiere, und die Boblfahrt unfers lieben Baterlandes befordern moge! Beglude auch, o Bott! feine geliebte Gemahlin, wie auch alle bobe Angehörigen des Großberzoglichen Saufes u. f. w. Berleih' uns, o Gott des Friedens! rechte Bereinigung im Glauben, obne alle Spaltung und Bertrennung! Befehre unfere Bergen zu mahrer Buge und Befferung unferes Lebens! Bunde an in une das Feuer der Liebe; gib une einen

<sup>1)</sup> Neue, umgearbeitete und verbefferte Auflage. Maing 1841. S. 78 u. 79.

<sup>2)</sup> Dürfte wohl sprachrichtiger sein, wenn es hieße: "unsern Jammer, unser Elend und unfre Roth."

Hunger und Eifer zu aller Gerechtigkeit, damit wir als gehors same Kinder im Leben und Sterben dir angenehm und wohlgesfällig seien! Wir bitten auch, wie du willft, o Gott! daß wir bitten sollen, für unsere Freunde und Feinde, für Gesunde und Kranke, für alle betrübte und elende Christen, für Lebendige und Abgestorbene.

Dir sei empsohlen, o Herr! all unser Thun und Lassen, unser Handel und Wandel, unser Leben und Sterben. Las uns nur deine Gnade hier genießen, und dort mit allen Auserwählten erlangen, daß wir in ewiger Freude und Seligkeit dich loben und ehren mögen!

Dieß verleihe uns, Herr, himmlischer Bater! durch Jesum Christum, deinen lieben Sohn, unsern Herrn und Heiland, welcher mit dir und dem heiligen Geiste gleicher Gott lebt und regiert von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen."

Bir haben zu Diesem Gebete weiter nichts mehr hingugufügen außer einigen Bemerfungen über bie darin ausgesprochene Bitte für den weltlichen Regenten. Bas wir oben von dem Alter des allgemeinen Rirchengebetes überhaupt bemerften, das gilt auch von diefer besonderen Bitte deffelben; ja man fann fagen, daß fie noch über das Chriftenthum binausreicht. Denn ichon im Judenthum begegnen uns mehrfache Beifpiele, daß man fur Die Rönige, felbst wenn fie der beidnischen Religion angehörten, gebetet habe. Go erfuchten die im Dienfte der Babylonier ftebenden judifchen Rriegsgefangenen den gobenpriefter Alcimus Bu Berufalem, Opfer auf dem Altare ihres Berrn fur das Leben Nabuchodonofors, des Ronigs von Babylon, und feines Cobnes Baltaffar darzubringen und zu beten, damit ihre Tage auf Erden feien wie die Tage des Simmels. 1) Ein Gleiches thaten die Juden, welche unter Der Botmäßigfeit des perfifden Konigs Darins ftanden, fur Diefen. 2) Rach dem Berichte des judifden Gefdichtsichreibers Jofephus Flavius opferten die Juden täglich zweimal fur den Raifer und das

<sup>1)</sup> Baruch 1, 10.

<sup>2) 1 (</sup>fődr. 6, 10.

römische Bolf. 1) Wenn die Inden nun für heidnische Könige und Kaiser beteten, so läßt sich wohl erwarten, daß sie dies auch für die jüdischen gethan haben; wie denn solche Gebete auch wirklich in der hebräischen Liturgie enthalten waren, was aus verschiedenen Psalmen, die in dem Tempel öffentlich als liturgische Gebete gesungen wurden, erhellt.

Wundern wir uns hiernach nicht, wenn wir auch im Chriftensthum die Gebete für die Könige der Erde antreffen. War es doch ihm vorbehalten, die Bedeutung des irdischen Königthums in ihr rechtes Licht zu stellen. Keiner der Apostel hat sich hiersüber deutlicher ausgesprochen, als der große Bölferapostel Paulus. "Zedermann," schreibt er an die Kömer, "unterswerfe sich der obrigseitlichen Gewalt: denn es gibt feine Gewalt außer von Gott, und die, welche besteht, ist von Gott angeordnet. Wer demnach der obrigseitlichen Gewalt sich widersetzlichen Gewalt sich widersetzlichen, dir zum Besten. Darum ist es eure Pflicht, unterthan zu sein, nicht um der Strase willen, sons dern auch um des Gewissens willen."

Bas war bei einer solchen Anschauungsweise natürlicher, als daß man sich auch verpstichtet fühlen mußte, für die Obrigseit zu beten? "Darum ermahne ich vor allen Dingen," schreibt deshalb der nämliche Apostel an seinen Schüler Timotheus, "daß Bitten, Gebete, Fürbitten, Danksaungen geschehen für alle Menschen, für Könige und für alle Obrigseiten, damit wir ein ruhiges und ftilles Leben führen mögen in aller Gottseligseit und Ehrbarkeit." 3) Wir haben oben schon bemerkt, daß wir in diesen Worten nicht blos eine Ermahnung dazu, was von den Christen künstighin geschehen solle, sondern auch zugleich ein

<sup>1)</sup> De bell. jud. Lib. II. c. 11.: Duplicem equidem quavis die victimam immolamus pro Caesare atque populo Romano.

<sup>2)</sup> Röm. 13, 1-5.

<sup>3) 1</sup> Timoth. 2, 1, 2,

Beugniß für die Beschaffenheit der apostolischen Liturgie zu sehen baben.

Dieser Gewohnheit, für die weltliche Obrigkeit zu beten, ist die Rirche in allen Jahrhunderten treu geblieben, und mußte es, da die Wohlfahrt der Kirche wesentlich von jener des Staates, diese aber von dem christlichen Sinne des Regenten bedingt ist. Wir könnten für diese Behanptung eine Wolke von Zeugnissen, sowohl einzelner kirchlicher Schriftsteller, als auch der alten Liturgieen anführen; wir wollen uns jedoch, um uns den Raum nicht für wichtigere Dinge zu entziehen, mit denen begnügen, die wir bereits oben als Belege für das Alter des allgemeinen Gesbetes, die zugleich Bitten für die Regenten enthalten, angeführt haben. I) Nur Eines Punktes sei bier noch erwähnt.

Voer Welchen Titel sonst der Regent führte, in dem Kanon der Messe neben dem des Papstes und des Diöcesanbischoses. Diese Sitte blieb unverändert bis zu der von Pius V. veranstalteten Resorm des Missales 1570. In diesem waren die Worte: Pro Rege nostro, ausgelassen. Binterim erklärt diese Auslassung aus dem Umstande, daß jenes Missale zunächst für die römische Kirche bestimmt gewesen. "Weil nun aber in Rom und im römischen Bezirke der Papst zugleich und allein der Regent und Sonverän ist, so hielt man es nicht nur überstüssig, sondern auch unanständig, in das Missale die Formel: Et pro Rege nostro, einzurücken." Das Missale sei hierauf in Benedig gedankenlos nachgedruckt worden, und so somme es, daß in vielen jener Name sehle, während er in den Missalien anderer Länder, z. B. Spaniens und Frankreichs, stehe. 2)

<sup>1)</sup> Man vergl. hierüber Bingham. Orig. eccl. Tom. V. p. 319 seqq. Tom. VI. p. 329 seqq. Ferner die fehr ausführliche Behandlung diefes Gegenstandes bei Binterim, Denkw. Bd. IV. Ihl. 2., welcher eine eigne "Abhandlung über das Gebet für die Könige und Fürften in der kathol. Liturgie" enthält; desgl. Lüft, Liturgit. Bd. II. S. 47 ff.

<sup>2)</sup> Binterim a. a. D. S. 181 ff.

Diese Ansicht erscheint aber offenbar als unrichtig, wenn man die dem Missale vorgedruckte Publikationsbulle Pius V. liest, worin ausdrücklich gesagt wird, daß das Missale für alle Kirchen bestimmt sei. Die Weglassung jener Formel war nicht absichtslos geschehen. Die früheren Verhältnisse hatten sich bedeutend geändert, insosern nämlich jeht auch akatholische Fürsten an der Spize gewisser Länder standen, die also nicht orthodoxae sidei waren, darum mit Rom nicht in Gemeinschaft standen — und nur auf solche bezieht sich das fragliche Gebet des Kanons. — Um nun Niemanden zu verlehen, ließ der Papst in dem neuen Missale die Erwähnung des Regenten überhaupt weg. Hievon wurde selbst der König von Spanien, ungeachtet seines Titels: Rex catholicus, nicht ausgenommen.

Benn derfelbe fpater in den Miffalien einzelner gander wiederfehrte, fo hat das in befonderen Berhaltniffen feinen Grund. Gueranger berichtet in feinen Institutions liturgiques 1) bezüglich der fpanischen Rirche hieruber Folgendes: "Philipp II., Diefer fo ftolge Monard, hielt es nicht unter feiner Burde, bei Papft Bins V. gu bitten, daß er die Aufnahme der Borte: Pro Rege nostro, binter Die Bitte fur den Bapft und den Bifchof in die fpanischen Miffalien gestatten moge, und der Bapft willfahrte feiner Bitte. . . . Philipp erhielt auch von dem beiligen Stuble die Erlaubniß für alle Priefter feiner Berrfchaft, den Meggebeten, felbit an den hochften Feften, eine Reihe von Bitten bingugufugen, die man in den fpanischen Miffalien findet, und die mit Entschiedenheit und Ginfachheit alle Bedurf= niffe des fatholifchen Ronigreiches ausdruden, mahrend die Ronzeffton felber, die einzig in der Geschichte der Liturgie dafteht, ein Beweis der großen Liebe Roms gegen eine Rirche ift, die ihm lange Zeit hindurch eine fo ftarte Unhänglichfeit bewahrt bat." 2)

<sup>1)</sup> Bb. I. S. 456 ff., nach von uns veranstalteter Uberfetung dieses in vielen Beziehungen ausgezeichneten Bertes. Regensburg 1854.

<sup>2)</sup> Diese Bitten, welche sub eadem conclusione nicht blos der Kollette, sondern sogar der Sefrete und Postfommunion hinzugefügt werden,

Much in den Miffalien Frankreich's befindet fich der Name Des Ronias. Wann und unter welchen Umftanden Diefe Aufnahme dort ftattgefunden, mag uns derfelbe Schriftfteller ergablen. "Das Parlament," fagt er, "das immer auf die Rechte des Ronigs eifersuchtig war, mann es fich darum handelte, die Rirche zu unterdrücken, fab mit Unwillen die Abwesenheit des namens Des Rönigs im Miffale; seinem Plane aber, die Rirche zu nationalifiren, getreu, butete es fich wohl, dem Couveran gu rathen, daß er fich bei dem romischen Stuhle um die nämliche Gunft bewerbe, welche Philipp II. fich zu erbitten nicht verschmäht hatte. Mus feiner eignen Laien , materiellen und unfompetenten Auftorität verbot es allen Buchdrudern des Königreichs, das römische Diffale ohne den Bufat : Pro Rege nostro N., ju druden, und feit jener Beit hat Riemand mehr gewagt, Diefer Berordnung zuwider gu bandeln. Die Reit, und mehr noch, die Rachgiebigfeit des apoftolifden Stubles fonnte die Anwendung Diefer Worte im Ranon der Meffe legitimiren; aber der Urfprung Diefes Gebrauches berubt deffenungeachtet auf einem Afte der weltlichen Macht, welcher gur Benuge beweift, daß in jenem fo verachteten, oder vielmehr fo schlecht gefannten Spanien die Krone fich beffer auf Die Be= wiffensfreiheit verftand, als in Frankreich, wo diefe Freiheit von jeber nur gu Gunften der Baretifer hervorgetreten ift." 1) Der bier ergablte Borgang ereignete fich unter der Regierung Ronig Beinriche III. gegen das Jahr 1580.

Daß aber hiemit nicht das Gebet überhaupt fur den Regenten, felbst auch fur den afatholischen, verboten fei, das geht

find folgende: Et famulos tuos, Papam nostrum N., Antistitem nostrum N., Regem nostrum N., Reginam et Principem cum prole regia, populo sibi commisso, et exercitu suo ab omni adversitate custodi; pacem et salutem nostris concede temporibus, et ab Ecclesia tua cunctam repelle nequitiam, et gentes Paganorum et haereticorum dexterae tuae potentia conterantur; et captivos Christianos, qui in Saracenorum potestate detinentur, tua misericordia liberare, et fructus terrae dare et conservare digneris....

<sup>1)</sup> Gueranger a. a. D. S. 474.

aus der Form des allgemeinen Gebetes, wie es für den obenbessichtiebenen gottesdienstlichen Gebrauch vorgeschrieben ist, hers vor. In der Messe, wenn auch nicht im Ranon, fommt es nur noch an Einem Tage des Jahres, nämlich am Charfreistage, vor.

## § 20.

# 6) Das allgemeine Gundenbefenntniß.

Unter dem allgemeinen Sündenbekenntniffe, auch die offene Schuld genannt, versteht man im Gegensate zu dem speziellen, welches, wie wir im ersten Theile dieser Schrift gesehen haben, einen integrirenden Bestandtheil des Bußsakramentes bildet, die vor Gott in Borten niedergelegte Erklärung unserer Sündhaftigkeit, verbunden mit der Bitte um Bergebung. Es hat seinen objektiven Grund in der Thatsache, daß wir wirfslich Sünder sind, seinen subjektiven dagegen in dem Bedürsnisse der menschlichen Seele, den durch die Sünde verursachten tiesen Schmerz zu offenbaren, und der zuversichtlichen Erwartung, das durch Berzeihung zu erhalten.

Ebendeshalb, weil das Sündenbekenntniß in der menschlichen Natur begründet ist, begegnen wir demselben auch zu allen Zeiten. Es ist nichts Anderes als dieses Sündenbekenntniß, wann der Psalmist singt: "Dir allein hab' ich gesündigt und Böses vor dir gethan") u. s. w.; es ist ein Sündenbekenntniß, wann der Zöllner im Evangelium betet: "Herr, sei mir Sünder gnädig!") Darum mahnt der Apostel Jakobus: "Bekennet einander eure Sünden.") Was Wunder daher, daß es auch seit den ältesten Zeiten in die öffentsliche Gottesverehrung übergegangen ist? Dieselbe hat neben andern Zwecken bekanntlich auch den, daß darin die Glänbigen ihre Bedürfnisse Gott vortragen. Welches Bedürfniß könnte aber

<sup>1)</sup> Pf. 50, 4.

<sup>2)</sup> Luf. 18, 13.

<sup>3) 3</sup>af. 5, 16.

dem Chriften mehr am Bergen liegen, als das der Bergebung feiner Gunden, die ibn von dem Reiche Gottes ausschließen? Die Liturgie des beiligen Jafobus 1) enthalt ichon ein Gundenbekenntniß. In den Liturgieen des Abendlandes erscheint es, wenn auch noch nicht durchgangig, feit dem achten Jahrhunderte. Das Formular dafür mar bald fürger, bald langer. 2) Bentzutage find zwei Formeln im Gebrauch, eine lateinische, von dem Anfangsworte Confiteor genannt, und eine deutsche, die indeffen nicht überall dieselbe, und bald fürzer bald langer ift. Gie beginnt mit den Worten: "Ich armer, fundiger Mensch, beichte und befenne Gott, dem Allmächtigen, feiner jungfräulichen Mutter Maria und allen lieben Beiligen, u. f. w." Barum bas allgemeine Gundenbefenntniß nicht blos vor Gott, fondern auch vor den Engeln und Beiligen des Simmels abgelegt werde, ift bereits früher erflart worden. 3) Bei den Borten: Mea culpa = durch meine Schuld u. f. m., schlägt fich der Betende dreimal auf Die Bruft, eine Beremonie, von der ebenfalls fcon die Rede mar, 4) die aber fpater noch ausführlicher besprochen werden wird.

<sup>1)</sup> Die Messe der Katechumenen beginnt also: "Pr.: herr, unser Gott, verachte mich nicht, weil ich mit vielen Sünden besleckt bin. Siehe, ich trete zu diesem deinem göttlichen und überhimmlischen Geseinmisse hinzu, zwar unwürdig, aber im Bertrauen auf deine Güte richte ich die Bitte an dich: D Gott, sei mir Sünder gnädig! Gesündigt hab' ich wider den himmel und vor dir; ich bin nicht würdig, daß ich meine Augen auf diesen heiligen und geistlichen Tisch richte, auf welchem dein eingeborener Sohn, unser herr Zesus Christus, mir mit allen Makeln besleckten Sünder geheimnisvoll zum Opfer vorgestellt wird." S. unsere Schrift: Die heilige Messe. 146.

<sup>2)</sup> Consuet. Cluniac. Lib. II. c. 30.: Confiteor Deo et omnibus sanctis ejus et vobis, pater, quia peccavi in cogitatione, locutione et opere, mea culpa. Precor vos, orate pro me. Conc. Ravenn. a. 1314.: Confiteor Deo omnipotenti, b. M. virgini, b. Michaeli archangelo, b. Joanni Baptistae, Ss. apostolis Petro et Paulo et omnibus Sanctis. Cf. Microlog. c. 23.

<sup>3)</sup> Liturgif. Ihl. I. S. 150.

<sup>4)</sup> Ebendaf.

Den Gebrauch des allgemeinen Sündenbekenntnisses ans langend, so sindet derselbe, außer der Messe, noch vor dem Empfang der Sakramente der Buße, des Abendmahles und der leiten Ölung statt.

In dem allgemeinen Sündenbekenntnisse bitten wir am Ende um Bergebung der Sünden. Die subjektive Bedingung dazu ist die Reue, verbunden mit dem Borsate, die Sünde zu meiden. Häusig erscheint daher auch diese in eine bestimmte Gebetsform eingekleidet. Schon Theodulph von Orleans i) räth, dieselbe öfter zu erwecken. Um den Gläubigen zu Hise zu kommen, enthalten viele Diöcesan-Ratechismen und Gesangbücher eine solche, Reue und Leid genannt. Sie lautet gewöhnlich also: "O mein Gott und Herr! es ist mir leid und reuet mich von Grund meines Herzens, daß ich dich, das allerhöchste, vollkommenste Gut, meinen besten Bater, den ich über Alles lieben sollte, so oft und vielmal beleidigt habe. Ich verabschene alle meine Sünden, und nehme mir ernstlich vor, mein Leben zu bessern, und dich, o mein Gott! nicht mehr zu beleidigen."

## \$ 21.

## 7) Die Litanei.

Dieses, aus dem Griechischen (Acraveta, von Acraveia, Airn) gebildete, in die lateinische Sprache (litania) übergetragene, und auch in der deutschen beibehaltene Bort hat bei den firchlichen Schriftstellern verschiedene Bedeutungen. 2) Zuerst bezeichnet man damit jede Art von Bittgebet, mag es öffentlich in der Kirche,



C. 30.: Omni die Deo in oratione nostra aut semel aut bis, aut quanto amplius possumus, confiteri debemus peccata nostra, dicente propheta: Delictum meum cognitum tibi feci, et injustitias meas non abscondi. Dixi: Confitebor adversum me injustitias meas Domino, et tu remisisti impietatem peccati mei.

<sup>2)</sup> Cf. Mabill. Mus. Ital. tom. II. Comment. in O. R. & V. p. 34. Bingham, I. c. tom. V. p. 21. Binterim a. a. D. Bb, IV. Thl. 1. S. 582 ff.

oder privatim zu Hause verrichtet werden, in welcher Bedeutung es z. B. bei Eusebins, 1) Chrysostomus 2) u. A. vorstommt, sodann die mit solchen Bittgebeten verbundenen seierlichen Prozessionen oder Bittgänge selber. 3) Heutzutage dagegen verssteht man unter diesem Worte ein Wechselgebet zwischen Priester und Volk, um die Hilse Gottes zu ersehen.

Das Wort in diesem Sinne genommen, ist die Litanei fast so alt, wie die Kirche selber, indem sich nicht leicht unter den ältesten Liturgieen eine sinden dürste, die nicht solche Wechselzgebete enthielte, wenn dieselben auch ihrem Inhalte und ihrer Form nach in manchen Stücken von einander abweichen. Als Beleg für diese Behauptung mag hier der Ansang der muthmaßelich ältesten Liturgie, jener der apostolischen Konstitutionen namlich, stehen: "Diason: Betet, ihr Katechumenen! Nach diesen Worten sollen alle Gläubigen für jene mit Ausmerssamseit beten, indem sie sprechen: Herr, erdarme dich ihrer! Hierauf solgt das Gebet für die Katechumenen selber. Eine gleiche Aussorderung ergeht an die Gläubigen bei dem Gebete für die Büßer, für die Gläubigen" u. s. w. 4) In der Liturgie des heiligen Chryssostomus fommt am "Ansange der Messe" solgendes Wechselzgebet vor:

"Diafon: Laffet uns den herrn um Frieden bitten. Chor: herr, erbarme dich!

<sup>1)</sup> Vit. Const. Lib. II. c. 14., wo von Konstantin dem Großen erzählt wird, daß er vor dem Beginne der Schlachten in seinem Zelte Gott nm Hilfe angerusen: Τον Θεον έκετηρίαις και λιταϊς έλεούμενος κ. τ. λ. Ibid. Lib. IV. c. 61., wo von ebendemselben Kaiser gesagt wird, daß er kurz vor seinem Tode in irgend einer Kapelle lange verweilt und Bitten an Gott gerichtet habe: Εύκτηρίω ένδιατρίψας οἴκω, έκετηρίους εὐχάς τε και λιτανείας ανέπεμπε τῷ Θεῷ.

<sup>2)</sup> Homil. III. in Coloss. und Homil. antequam iret in exsilium.

<sup>3)</sup> Concil. Aurel. I. a. 511. c. 27.: Rogationes, i. e. litanias, ante Ascensionem Domini ab omnibus ecclesiis placuit celebrari. Cf. Concil. Gerund. c. 2. Conc. Mog. a. 813. c. 32.

<sup>4)</sup> Bergl. unfere Schrift; Die beilige Meffe. S. 125 ff.

Diakon: Um den himmlischen Frieden und das Beil unserer Seelen laffet uns den Berrn bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!

Diafon: Um den Frieden der gangen Belt, den Beftand der heiligen Rirche Gottes, und die Gintracht Aller laffet uns bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!

Diafon: Fur Diefes beilige Sans und fur Jene, Die es mit Glauben, frommem Ginne und Gottesfurcht betreten, laffet uns bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!

Diafon: Für unfern Erzbischof R., für die ehrwürdige Briefterschaft, fur das Chrifto treue Diafonat, fur den gangen Rlerus und das Bolf laffet uns den Berrn bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!" u. f. m. 1)

Die Antworten des Bolfes richten fich naturlich nach der Form, welche der Borbeter feiner Bitte gibt. Go lautet das Wechselgebet bei der Opferung in derselben Liturgie folgendermaßen:

"Diafon: Daß jeder Tag vollfommen, beilig, friedfertig und ohne Gunden fei, laffet uns von dem Berrn erfleben.

Chor: Gib, o Berr!

Diafon: Den Engel des Friedens, den treuen Führer, ben Bachter unferer Seelen und Leiber, laffet uns von dem Berrn erfleben.

Chor: Gib, o Berr!" u. f. w. 2)

Die Litanei follte aber nicht immer der Defliturgie ausschließlich angehören. Schon frühe murde fie auch bei andern gottesdienftlichen Berrichtungen angewendet, wie denn das Un= tiphonar Gregors des Großen mehrere derfelben anführt. 3m Mittelalter murde fie eine der beliebteften Bebetsmeifen, und ihre Bahl hatte fich am Ende des fechzehnten Jahrhunderts in einem folden Mage vermehrt, daß Papft Rlemens VIII. im



<sup>1)</sup> Die heilige Meffe. S. 175 und 176.

<sup>2)</sup> Chendas. S. 186.

Jahre 1601 es für nothwendig erachtete, eine eigne Ronftitution (Sanctissimus etc.) in Betreff Diefes Bunftes ju erlaffen, worin es unter Anderm beißt: "Weil heutzutage Biele, und fogar Privatleute, unter dem Bormande, die Andachtsweifen zu erweitern, täglich neue Litanei-Formulare verbreiten, fo daß diefelben fast nicht mehr zu gablen find, und in einigen unpaffende, in andern fogar auftößige Bebetipruche Aufnahme gefunden haben, fo findet fich der apostolische Stuhl bewogen, ju gebieten, daß Die uralten und allgemeinen Litanei-Formulare, die in den Diffalien, Bontifitalien, Ritualien und Brevieren enthalten find, wie auch jene der heiligen Jungfrau, welche in der Lorettofapelle pflegt gefungen zu merden, beibehalten werden follen. 2Ber übrigens andere Litaneien berausgeben oder der ichon berausgegebenen beim Gottesdienfte fich bedienen will, foll gehalten fein, folche der Rongregation für die Ritus gn überfenden; fie follen fich nicht unterfteben, folche ohne Erlaubniß genannter Rongregation an's Licht zu geben, oder öffentlich vorzubeten, unter ftrenger Strafe, welche die Bischöfe oder Orts Drdinarien auflegen werden."

Die heutige Einrichtung der Litanei anlangend, so ist dieselbe folgende. Sie beginnt mit der Anrufung Gottes um Erbarmen, geht dann über zur Anrufung der Heiligen um ihre Kürbitte, z. B.: Heilige Maria, heiliger Joseph u. s. w.

Der obigen Konstitution gemäß gehören zu den für den liturgischen Gebrauch erlaubten Litaneien

- 1) die sogenannte Allerheiligen Ritanei, welche sich sowohl im Miffale, als auch im Pontififale und Breviere findet;
- 2) Die fogenannte lauretanische Litanei; ferner
- 3) die durch eine besondere papstliche Konstitution gestattete und mit Indulgenzen versehene Litanei vom Namen Jesu. Dazu fommen noch
- 4) einige andere Litaneien, die zwar einer ausdrücklichen Genehmigung von Seiten der Kirche entbehren, aber doch gestraucht werden durfen.

Indem wir zur Betrachtung der einzelnen Litaneien übersgeben, werden wir zuerst das Gemeinsame, und hierauf das Besondere und Eigenthümliche derselben in's Auge fassen.

#### \$ 22.

Das Gemeinfame der einzelnen Litaneien.

Alle Litaneien ftimmen in ihrem Unfange und in ihrem Schluffe mit einander überein. Denn eine jede berfelben beginnt und endigt mit dem Rufe um Erbarmung: Kyrie eleison, Christe eleison, Kyrie eleison (χύριε έλέησον) = Herr, erbarme Dich! Diefer Silferuf findet fich nicht blos im Chriftenthum, fondern auch ichon im Beidenthum und Judenthum. Go läßt 3. B. Epiftet den Priefter der Ceres und Proferpina, Arrianus, fprechen: "Indem wir Gott anrufen, bitten wir ibn: Berr, erbarme dich! Geftatte mir, wegzugeben." 1) 3m Alten Bunde fehrt diefer Ruf ungablige Male, befonders in den Pfalmen 2) wieder. Dag er auch dem Neuen Teftamente nicht fremd war, erfieht man aus Matth. 15, 22., wo das chananaische Beib zu dem Berrn fpricht: "Jefus, Cohn Davids, erbarme dich meiner!" 3) Dag er auch in den driftlichen Rultus überging, darf uns bier= nach nicht mehr Wunder nehmen, und dies um fo weniger, als ja eine der Sauptabsichten der Liturgie dabin ging, dem Menschen Die Bergebung der Gunden und Gottes Onade zu erfleben.

Was die Zeit der Aufnahme dieses Gebetes in den Kultus betrifft, so ist soviel gewiß, daß sie in dem Oriente früher, als im Occidente stattgefunden habe. Eine genaue Zeitangabe ist jedoch nicht möglich. Freilich berichtet Nicephorns, 4) daß die Aufnahme zu Konstantinopel unter der Regierung des Kaisers Theodosius des Jüngern durch den Bischof Proflus für Konstantinopel in Folge eines Wunders bei einem Erdbeben dasselbst ersolgt, und dann von dem Kaiser für das ganze Reich verordnet worden sei. Diese Angabe ist aber jedenfalls irrig,

Enchirid. Lib. II. c. 7.: Τον θεον ἐπικαλούμενοι δεόμεθα αὐτοῦ· Κύριε ἐλέησον, ἐπίτρεψόν μοι ἐξελθεῖν. Cf. Virgil. Aen. XII. v. 777.: Faune, precor, miserere mei.

<sup>2) \$\</sup>Pi. 4, 2, 6, 3, 9, 14, 24, 16, 50, 1, u. f. w.

<sup>3)</sup> Man vergl. Matth. 9, 27, 20, 30.

<sup>4)</sup> Hist, eccl, lib. XIV, c. 46.

weil schon die Liturgie der apostolischen Konstitutionen sowohl, als jene des heiligen Jakobus diese Formel kennen. Vielleicht aber legt Nicephorus in seiner Erzählung das Hauptgewicht auch nicht auf das Kyrie eleison, sondern vielmehr auf das Trisagion, dessen Einführung er als auf diese Weise veranlaßt darstellen will.

Rach der gewöhnlichen Meinung bat Gregor der Große Das Rprie in Den Rultus Der abendlandischen Rirche eingeführt. Dagegen fprechen jedoch zwei Umftande: nämlich eine Stelle aus Gregors Briefen felbft, worin er fich theils gegen den Bormurf vertheidigt, als habe er das Rprie in die abendlandifche Liturgie aufgenommen, theils fur ben ichon langern Beftand beffelben Beugniß ablegt; fodann das im Jahre 492 (alfo beinabe 100 Jahre por Gregor) ju Baifon in Gallien gehaltene Concil, welches folgende Berordnung erläßt: "Beil fomobl an dem apoftolifchen Stuble, als auch in den orientalischen und italienischen Provingen jene fo fuge und beilfame Bewohnheit eingeführt worden ift, daß Das Ryrie eleison öfter mit großer Andacht und Berknirschung gesprochen wird, fo haben auch wir beschloffen, daß in allen unfern Rirchen Diefe fo beilige Gewohnheit fowohl zur Matutin, als gur Deffe und gur Besper mit der Silfe Gottes eingeführt werde." 1) hiernach war das Ryrie eleison ichon lange vor Gregor dem Großen im Abendlande im Gebrauch. Rach Radulphus Tungrenfis 2) hatte fcon Papft Splvefter daffelbe von den Griechen entlehnt.

Indessen ist Gregor der Große doch nicht ganz unbetheiligt bei dem Kyrie. Wenn er es auch nicht zuerst eingeführt, so hat er doch eine Beränderung damit sowohl bezüglich der Zahl, als auch des Modus, es zu rezitiren, vorgenommen. Diese Beränderung besteht nach seiner eignen Erklärung 3) darin, daß er ein neunsaches (novies) Kyrie einführte; daß er dem Kyrie eleison ein dreimaliges "Christe eleison" hinzufügte, welch letztere

<sup>1)</sup> Conc. Vasionens. c. 3.

<sup>2)</sup> De canon. observat. propos. 23.

<sup>3)</sup> Ep. Lib. VII. ep. 12. Lib. II. 63.

Formel die Griechen nicht hatten; endlich, daß er das Kyrie eleison von dem Priester anstimmen und von dem Bolke beant-worten ließ, während es in der griechischen Kirche Priester und Bolk zusammensprachen.

Die Kürze und Faßlichfeit dieses Gebetes konnte nicht versfehlen, bei dem chriftlichen Bolke einen tiesen Eindruck zu machen, und seine Liebe zu gewinnen. Wir müssen es daher ganz in der Ordnung sinden, wenn wir es allmählig auch in andre Kultbestandtheile, wie in die Privatandacht übergehen sehen, theils für sich allein, theils in Berbindung mit andern Gebeten, namentlich den Litaneien. Besonders war dies in dem Mittelalter der Fall. Die Kapitularien Karls des Großen und Ludwigs des Frommen verordnen dieses Gebet für die Prozessionen, im Falle man keine Psalmen wisse, wobei die Männer beginnen und die Frauen mit Christe eleison antworten sollten. I

Nach Augustinus 2) beten nicht nur die Sprer, Armenier und andere Drientalen, sondern auch die zum Christenthum bestehrten Gothen das "Miserere Domine" in ihrer eignen Sprache. Dessenungeachtet ist in der abendländischen Kirche die griechische Formel: "Kprie eleison, Christe eleison," beibehalten worden. Der Kardinal Bona sieht darin theils die Einheit der Kirche, die zuerst aus Juden und Griechen und dann aus den Lateinern zusammengesügt worden, verkörpert, theils eine historische Erinnerung daran, daß die Geheimnisse unsers Glaubens und die heilige Liturgie von den Aposteln und deren unmittelbaren Nachfolgern in diesen drei Sprachen geschrieben oder wenigstens geseiert worden seien. 3)

<sup>1)</sup> Capit. Lib. VI. cap. 197. 205.

<sup>2)</sup> Epist. 178.

<sup>3)</sup> Bona, rer. lit. Lib. II. c. 4.: Non est autem mirum, si graeco, nec non hebraeo idiomate utatur Latina Ecclesia in sacris mysteriis peragendis, sicut facit proferendo has voces hebraicas: Amen, Alleluja, Sabaoth, Osanna; id enim ita institutum est, ut ostendatur, unam esse ecclesiam, quae ex Hebraeis et Graecis primum, deinde ex Latinis coadunata est; vel quia Finct, Liturait. II.

Wenn die Rirche dieses Rufes um Erbarmung fich fo oft bedient, fo thut fie wohl daran. Denn feinem Inhalte nach entspricht derfelbe fo gang ihren dermaligen Bedurfniffen. Bur Beit noch im Rampfe mit den finftern Machten, Die ihr das beilige Rleinod der Erlöfung rauben wollen, begriffen, weshalb fie auch die ftreitende beißt, und außer Stande, durch fich felber diefen Rampf zu einem fiegreichen Ende zu führen, fühlt fie fich unwillführlich zu diefem Rufe bingetrieben, und weil diefer Rampf beständig fortdauert, fann fie auch nicht umbin, denfelben ftets zu wiederholen. Wir haben bereits oben angedeutet, daß Diefes Gebet auch feiner Form nach ein hochft zwedmäßiges fei. Es ift furg und flar, und darum auch fur den Ungebildetften leicht zu behalten und zu verfteben.

Außer dem Ryrie eleison ift den fraglichen Litaneien auch noch der Ruf: "Lamm Gottes, das du binmegnimmft die Gunden der Belt, verfcone uns, - erbore uns erbarme dich unfer, o Berr!" gemeinschaftlich, der diefelben ju beichließen pflegt. Die ruhrende Bergleichung des Erlöfers mit einem Lamme ift icon in den Prophezeihungen des Alten Teftaments, Die auf feinen Tod hinweisen, enthalten. 1) 3m Neuen Teftamente zeigt Johannes der Täufer auf den Berrn mit den Worten bin: "Siehe! Das Lamm Gottes, Das da binmegnimmt die Gunden der Belt." 2) Der Apoftel Betrus nennt ibn das unbeflecte und tadellofe Lamm, mit deffen toftbarem Blute wir erfauft worden find, 3) und Johannes fieht das

mysteria nostrae fidei et sacra liturgia, tribus hisce linguis ab Apostolis eorumque immediatis successoribus conscripta vel saltem celebrata fuerit, quae quidem linguae in Titulo Crucis quemadmodum consecratae sunt, et sicut cruentum Christi sacrificium tribus hisce principalioribus linguis omnibus nationibus fuit manifestatum; ita congruum omnino est, ut etiam in ejusdem Salvatoris sacrificio incruento celebrando easdem tres principaliores linguas adhibeat Ecclesia.

<sup>1)</sup> Jef. 16, 1. 53, 7. Jerem. 11, 19. Bergl. Apg. 8, 32. 2) Joh. 1, 29.

<sup>3) 1</sup> Petr. 1, 19, hann einfall zu obeileb granding einem be-

Lamm vor dem Throne fteben, und die Anbetung der vier lebenden Wefen und der vierundzwanzig Altesten empfangen. 1) Die nachfte Folge Diefer in den beiligen Schriften fo beliebten Bergleichung mar die, daß man icon frube den Beiland unter dem Bilde eines Lammes plaftisch darftellte. 2) Es dauerte jedoch nicht lange, und man machte davon auch bei dem Gebete Gebrauch. Die griechischen Liturgieen des beiligen Jafobus und des beiligen Chryfoftomus bezeichnen mit diefem Ramen Jefus Chriftus in dem Momente, wo der Priefter die beilige Softie bricht, und zwar enthält die erfte die fraglichen Borte bereits in der Form, wie sie Johannes gesprochen, 3) mahrend die zweite fich des blosen Bildes ohne Gebetsform bedient. 4) Darauf deutet Chryfostomus bin, wenn er fagt: "Nicht vergeblich feiern wir das Undenken an die Berftorbenen bei den heiligen Myfterien, und treten bingu, indem wir fur fie jenes Lamm anfleben, welches die Gunden der Belt hinwegnimmt." 5) Richt viel später scheint die Formel auch in den Rultus der abend= ländischen Rirche aufgenommen worden zu sein, da fie in der ambrofianischen Liturgie, 6) und zwar, wie beutzutage, dreimal, wenn auch an einer andern Stelle, nämlich nach der Rommunion, vorfommt. Ronnten wir ficher fein, daß diefe Formel nicht ein Bufat fpaterer Beiten fei, fo ware damit die gewöhnliche Meinung, als ob Papft Sergius in der zweiten Galfte des fiebenten Sahrhunderts der Erfte gewesen sei, der Dieselbe im Abendlande der Megliturgie einverleibt habe, widerlegt. Benig= ftens war fie ichon vor Sergius bei Litaneien üblich, wie das Untiphonar Gregors des Großen beweist.

<sup>1)</sup> Offenb. 5, 6. 12. 13.

<sup>2)</sup> S. Abthl. II. Dieses Berfes ben Artifel: Bergierung ber Rirche im Innern (driftliche Malerei), S. 189.

<sup>3) &</sup>quot;Siehe das Lamm Gottes, den Sohn des Baters, welches der Belt Sünden trägt, geschlachtet für das Leben und heil der Belt." Siehe unsere Schrift: Die heilige Messe. S. 167.

<sup>4)</sup> Die heilige Meffe. S. 194, n. 24.

<sup>5)</sup> Chrysost. Homil. in 1 Cor. c. 15.

<sup>6)</sup> Die heilige Meffe. S. 203.

Bas den Berth und die Zwedmäßigfeit diefes Bebetes angeht, fo fann darüber, feben wir auf feinen Urfprung, fein Zweifel obwalten. Im Bergleiche gu dem Ryrie eleison ift es eine motivirte Bitte, indem es zugleich auf die Urfache unferes Bertrauens, auf den Rrengestod Jeju und deffen Berdienfte, binweist. Im Berhaltniffe gu den vorhergehenden Bitten fann diefe als der Inbegriff aller angefeben werden, und bildet daber paffend ben Schluß. Der Gebrauch des Bildes Lamm Gottes thut ihrer Faglichfeit feinen Gintrag, Da jedes Rind Die Bedeutung Diefes Bildes fennt. Daneben birgt diefes Bild einen folden Reichthum von Wedanken in fich, daß es fur eine nur einigermaßen lebendige Phantafie vortrefflichen Stoff fur die Meditation Darbietet. Der Tod des Herrn, der blutige Tod des Berrn, die dadurch bewirfte Gubne, der geduldig ertragene Tod des herrn - Diefes Alles, und noch viel mehr tritt bei dem Aussprechen jener Borte vor unfere Geele. Deffenungeachtet ift die Formel furz genug, um fich leicht dem Gedachtniffe einzupragen. Gie wird dreimal wiederbolt, und dies mohl deshalb, um damit die Dringlichfeit und Beharrlichfeit unferer Bitte fundzugeben. Das Bolf antwortet mit: "Berichone une, erbore une, erbarme dich unfer, o Berr!" Abgesehen davon, daß diese jedesmal verschiedene Untwort eine angemeffene Abwechslung hervorbringt, läßt fich auch nicht läug= nen, daß darin eine gewiffe Stufenfolge beobachtet ift. Das Erfte, mas die Rirche zu erfleben fich gedrungen fühlt, ift die Berichonung mit den Strafgerichten, die fie fur ihre Gunden verdient bat; das Zweite die wirfliche Berleihung der Guter, Die der Gegenstand der vorhergehenden Bitten find - erhore uns; das Dritte endlich, und was am Meiften am Bergen liegt, ift die Bergebung der Gunden - erbarme dich unfer, o Berr!

Wir betrachten nun die einzelnen Litaneien nach ihren Eigensthumlichkeiten.

## § 23.

# Das Befondere der einzelnen Litaneien:

## 1) Der Allerheiligen-Litanei.

Die Einrichtung dieser Litanei ist folgende: Zuerst wird der dreieinige Gott um Erbarmen, hierauf werden die Engel und die Heiligen aus allen Ständen und Geschlechtern um ihre Fürbitte angerusen, weshalb sie auch Allerheiligen Litanei genannt wird. Weiterhin folgt die Aufzählung der Bitten, deren Erhörung besonders wichtig ist; z. B.: Bon allem Übel, B.: Erlöse uns, o Herr! Bon aller Sünde, B.: Erlöse uns, o Herr! Daß du uns zur wahren Buße führen wollest; B.: Wir bitten dich, ershöre uns. Hierauf die Aufzählung der Beweggründe, um derentwillen wir Erhörung hoffen; z. B.: Durch das Geheimniß deiner heiligen Menschwerdung, erlöse uns, o Herr! Durch dein Kreuz und Leiden, erlöse uns u. s. w.

Ihrem Wesen nach ist die Allerheiligen-Litanei nichts Ansberes, als das abwechselnd gesprochene allgemeine Gebet, dem wir in den ältesten Liturgieen begegnen. Wann sie aber die heutige Einrichtung erhalten, und wer sie ihm gegeben, läßt sich nicht bestimmen. In fürzerer und einsacherer Form kommt sie bereits in dem Antiphonar und Sakramentar Gregors des Großen und in den ältesten römischen, von Muratori, Thomasi und Mabillon veröffentlichten Ordines vor; in der erweiterten und mit der heutigen übereinstimmenden dagegen in mehreren sehr alten, von Martene mitgetheilten Ordines.

Die Allerheiligen Ritanei ist eigentlich die einzige, welche in den Kultus der katholischen Kirche aufgenommen wurde, und heißt darum auch kurzweg litaniae. Sie wird in allen jenen Fällen gebraucht, wo es sich um Abwendung großer, sowohl leiblicher, als geistlicher Noth, um das Wohl der Kirche und ihrer Glieder handelt. Sie ist daher bei Prozessionen und den wichtigsten Weiheaften, z. B. bei der Ertheilung der höheren Weihen, bei der Konsekration der Bischöfe, bei der Konsekration von Kirchen, bei der Segnung des Tauswassers, bei Ertheilung

der letten Ölung u. f. w. vorgeschrieben. Ebendeshalb bildet sie auch einen Bestandtheil der liturgischen Bücher, des Missals, Rituals und Breviers.

In abgekürzter Form und mit einigen wenigen, jedoch unwesentlichen Beränderungen bildet sie in den liturgischen Büchern
einen Bestandtheil des Ordo commendationis animae, und soll sie
von dem Priester, wenn er bei dem Hinscheiden eines Mitchristen
gegenwärtig ist, gebetet werden. Im Gegensaße zu der erweiterten Form, der litaniae majores, heißt sie in diesem Falle
litaniae breves. Daß man sich schon frühe unserer Litanei in
dem angegebenen Falle bediente, geht deutlich aus einer Stelle
des Eremiten Johannes im Leben des heiligen Bernhard
hervor, worin er bemerkt, daß man dieselbe bei dem Hinscheiden
der Mutter dieses Heiligen gebetet habe. 1

Wir haben nun die Litanei selbst etwas näher in's Auge zu fassen. Nach dem im vorigen & besprochenen Eingange richten sich die Betenden mit ihren Bitten an den dreieinigen Gott, zuerst an jede einzelne Person: Gott Bater von den himmeln — Gott Sohn, Erlöser der Welt — Gott, heiliger Geist — ersbarme dich unser, und dann an die Trinität überhaupt — Heilige Dreifaltigseit, ein einiger Gott, erbarme u. s. w.

Da alle gute Gabe von Oben, von dem Bater der Lichter, kommt, so muß es ebenso gerechtfertigt erscheinen, daß wir unsere Bitten an Gott richten, als auch, daß wir dies zuerst thun. Überdies enthalten diese Bitten in ihrer Reihenfolge eine ebenso kurze als klare Belehrung über das Geheimniß der Trinität.

Das Gebet wendet fich hierauf an die heilige Jungfrau Maria — Heilige Maria, heilige Gottesgebärerin, heilige Jung-

<sup>1)</sup> Opp. Bernard. ex edit. II. Mabillon. Tom. VI. fol. 1300.: Cum chorus psallentium jam pervenisset ad illam Litaniae supplicationem: Per passionem scilicet et crucem tuam libera eam Domine, nondum cessans a supplicatione, in ipso mortis articulo. Cf. J. Launoji de Sacramento Unctionis infirmorum. Tom. I. P. I. fol. 485., wo die Litaniae pro moribundis ganz angeführt werden. Binterim, Denkw. Bd. IV. Thi. 1. S. 598.

fran der Jungfrauen, bitte für uns! — Diesen Bitten folgen dann eine Anzahl anderer, die an die heiligen Erzengel und Engel, an die heiligen Apostel, Evangelisten und Schüler des Herrn, an die heiligen Martyrer, an die heiligen Bischöse und Bekenner, an die heiligen Drdensstifter, Priester und Leviten, Mönche und Einstedler, an die heiligen Jungfrauen und Wittwen gerichtet sind. Sie alle werden um ihre Fürsprache bei Gott angerusen.

Der eben erwähnte Theil unserer Litanei beruht auf dem Glaubenssate der katholischen Kirche von der Gemeinschaft und der Verehrung der Heiligen, resp. von der Kraft ihrer Fürbitten. Unter ihnen steht oben an die heilige Jungfrau Maria, welche durch ihre Auserwählung zur Mutter des Erlösers selbst über die Engel erhoben wurde. An sie reihen sich die verschiedenen Ordnungen der Engel, von denen die in der heiligen Schrift vorkommenden vier Erzengel namentlich aufgezählt, die übrigen aber nur im Allgemeinen erwähnt werden. Da die Kirche aus der göttlichen Offenbarung ihre Theilnahme an dem Wohle und Wehe der Menschen, da sie namentlich ihre Mitwirfung bei dem Eintreten der Erlösung und ihre Freude darüber kennt, so hofft sie zuversichtlich, daß sie ihre Bitten um Verwirklichung der Erslösung kräftig unterstützen werden.

Nächst der heiligen Jungfrau und den heiligen Engeln hat aber Niemand ein größeres Verdienst um die Verbreitung des Reiches Gottes auf Erden sich erworben, als die heiligen Apostel und Evangelisten und Schüler des Herrn. Was ihres Herzens heißeste Sehnsucht und ihres Virkens höchstes Ziel auf Erden war, sollte das nicht auch jett noch, nachdem sie die Arone des ewigen Lebens empfangen haben, ihnen am Herzen liegen? Ohne Zweisel. Wie natürlich darum die Vitte der Kirche auch um ihre Fürsprache, wie natürlich, daß sie sich mit ihrer Vitte sogleich nach jener an Maria und die Engel an sie wendet!

Was die Apostel durch das Wort gethan, das thaten die heiligen Martyrer durch die Bergießung ihres Blutes um Christi willen, welches, wie Tertullian bemerkt, der Saame neuer Christen wurde. An die Stelle der Apostel traten später die

Bifchofe und Priefter, welche das Schwert des Beiftes, das Wort Gottes, geführt; an die Stelle der Martyrer die Monche und Ginfiedler, welche, ftatt von der Belt gefreuzigt zu werden, ihr eignes Fleisch freuzigten. Den Beschluß machen die beiligen Jungfrauen, fei es, daß fie die Krone des Lebens durch ernfte Buge fich erfampft (Maria Magdalena), fei es, daß fie, wie das Brevier fich fo fcon ausdruckt, zugleich mit der Balme ber Jungfrauschaft jene des Martyriums erfampft haben. Durch die Anrufung der Beiligen erneuert die ftreitende Rirche ihre Berbindung mit der triumphirenden. Außerdem erlangt fie aber dadurch noch einen andern Bortheil. Gin Jeder weiß, von welch' hoher Bedeutung fur das fittliche Leben das Beispiel ift. Es wirft weit fraftiger und nachhaltiger, als die blofe Lebre. Damit es nun den Gläubigen an diesem Sporne nicht fehle, hat die Rirche bei weitem die meiften Tage des Rirchenjahres mit Seiligen ausgezeichnet. Ihr Gedachtniß ift jedoch aus dem Gottesdienfte fast gang verschwunden. Man muß es daber ber Rirche Danf wiffen, daß fie daffelbe bier erneuert, damit aber ibr Leben und ihre Tugenden in den Gemuthern der Gläubigen auffrischt. Da nun die Rirche in unserer Litanei alle Beiligen, wenn auch nicht dem Ramen, fo doch ihren Rlaffen und Geschlechtern nach anführt, fo begreifen wir leicht, welch' ein vortreffliches Mittel gur Erreichung ihrer Zwede fie in derfelben befigt, und warum fie ein fo hohes Gewicht auf diefelbe legt.

Rachdem nun die Kirche in dem Bisherigen Gott um Ersbarmen und die Heiligen um ihre Fürsprache angerusen, legt sie ihre Bitten im Einzelnen Gott vor. Sie lassen sich alle in dem Worte Gnade zusammensassen. Daher fleht sie: "Sei uns gnädig, verschone uns, o Herr!" welche Bitte sie, um ihre Sehnsucht darnach auszusprechen, noch einmal wiederholt. Die Gnade aber, welche sie verlangt, ist vielgestaltig. Sie ist zuerst Besreiung von dem, was uns an dem Heile hinderlich ist: Erlöse uns, o Herr, von dem Übel, von dem Bösen überhaupt —, dann von dem konfreten Bösen, der Sünde — von jeder Sünde, erlöse uns, o Herr! — von der Wirfung des Bösen in Gott — von deinem Zorne, erlöse

n. f. w.; von dem, was unsere Bekehrung unmöglich macht — von dem jähen und unvorhergesehenen Tode, erlöse u. s. w. — von der Beranlassung der Sünde außer dem Mensichen — von den Nachstellungen des Teufels — von ihrer Beranlassung in dem Menschen — von Zorn, Haß und allem bösen Billen (Neigung) — von der Frucht dieser verkehrten Neigung — vom Geiste der Unreinigkeit, erslöse u. s. w. — von den zeitlichen Strasen der Sünde — von Blit und Ungewitter, erlöse u. s. w. — von den ewigen Strasen derselben — von dem ewigen Tode, erlöse uns, o Herr!

Nun folgen die Beweggründe, warum sie hosst, Erhörung für diese Bitten zu sinden. Sie liegen in den einzelnen Momenten des Erlösungslebens Zesu Christi, worin er das Opfer des volltommensten Gehorsams gebracht und einen unendlichen Schaß von Berdiensten erworben hat, die da sind: die Menschwerdung, die Geburt, die Tause und sein heiliges Fasten, der Tod und die Auserstehung, die Himmelsahrt und die Geistesausgießung Ehristi. Darum betet die Kirche: "Durch das Geheimniß deiner heiligen Menschwerdung, durch deine Ankunft, durch deine Geburt u. s. w., erlöse uns, o Herr!" Fühlt der Christ sich schon gedrungen, um Gnade sür seine irdische Pilgerschaft, wo er noch wirsen kann, zu slehen, um wie viel mehr für jenen Augenblick, wo das Gericht über ihn ergeht. Daher spricht er: "Am Tage des Gerichtes, erlöse uns, o Herr!"

An diese Bitten schließt sich nun eine Anzahl anderer, deren Gegenstand einen mehr positiven Charafter hat, und zwar ganz in der Ordnung, die der Heiland uns sowohl in den Worten: "Such et zuerst das Reich Gottes und seine Gerech tigkeit u. s. w.", als in dem Gebete des Herrn vorgezeichnet hat. Denn wir slehen zuerst um die himmlischen, und dann erst um die zeitlichen Güter. She die Christen aber diese Bitten aussprechen, bekennen sie, im sebendigen Gefühle ihrer Sündshaftigkeit, ihre Unwürdigkeit, erhört zu werden: "Wir Sünsder, wir bitten dich, erhöre uns!" Unter den positiven

Gaben, die fie von Gott erfleben, fteht oben an die mahre Befehrung, als die nothwendige Bedingung zur Erlangung der übrigen. "Daß du uns zu einer mahren Buße führen wollest; wir bitten dich u. f. w." Die mabre Bufe ift be= dingt von dem Beftande der Rirche, welche die Lehre des Beiles verfündigt und die Gnadenmittel fpendet. Daber fleben die Gläubigen: "Daß du deine beilige Rirche regieren und erhalten wolleft; wir bitten dich u. f. w." Der glückliche Bestand der Rirche ift wesentlich bedingt von dem fichtbaren Dberbaupte der Rirche und den übrigen zur Sierarchie geborigen Bersonen. Daber die Bitte: "Daß du den apostolischen Berrn und alle firchlichen Stande in Deiner bei: ligen Religion erhalten wollest; wir bitten dich u. f. m." Der Bestand der Rirche wird gefährdet durch ihre Keinde. Ihre nachfte Bitte bat darum den Schut vor diefen gum Inhalte: "Dag du die Feinde deiner heiligen Rirche demuthi= gen wolleft; wir bitten dich u. f. w." Es folgen fodann Die Bitten für Die Regenten und das gesammte driftliche Bolf, welchen Gott Frieden und Eintracht und Einigkeit verleihen wolle. - Die mabre Befehrung erweist fich in dem eifrigen Dienfte Bottes und in dem fteten Sinblide auf Bott und die gottlichen Dinge. Daber die Bitten: "Dag du uns in deinem beis ligen Dienfte erhalten und ftarten; daß du unfere Seelen zu himmlischen Begierden aufrichten wolleft; wir bitten dich u. f. m."

Die wahre Liebe bittet nie für sich allein, sondern auch für die Mitmenschen, weil sie dieselben als Glieder des nämlichen Leibes betrachtet. Vor Allem aber richtet sie sich gegen die jenigen, deren Liebe sie erfahren. Was kann sie aber Würdigeres von Gott erslehen, als auf der einen Seite die Belohnung mit ewigen Gütern, auf der andern die Verschonung mit der ewigen Verdammniß? Daher reiht sich nun die Doppelbitte an: "Daß du allen unsern Wohlthätern die ewigen Güter verleihen; daß du unsere, der Brüder, Verswandten und Wohlthäter Seelen von der ewigen Verdammniß befreien wollest; wir bitten dich u. s. w."

Jest erst, nachdem den geistigen Gutern die gebührende Rechenung getragen worden, folgt die Bitte um die irdischen: "Daß du die Früchte der Erde geben und erhalten wollest; wir bitten dich, erhöre uns!"

Die Gläubigen haben bis jett, wie für sich, so für ihre Mitchristen, die gleich ihnen noch Glieder der streitenden Kirche sind, gebetet. Hiermit aber ist das Maß der Liebe noch nicht erschöpft, da die Kirche Zesu Christi noch andere Glieder, die hilsebedürstig sind, zählt. Wir meinen die Glieder der leiden, den Kirche, die Seelen, welche sich noch im Zustande der Läusterung besinden. Naturgemäß legt sie daher zum Schlusse auch noch für diese ihre Bitten bei Gott ein. Um was Anderes aber kann sie sür sie bitten, als daß Gott ihre Peinen endige und sie einsühre in die ewige Ruhe? Daher die Bitte: "Daß du allen abgestorbenen Gläubigen die ewige Ruhe versleihen wollest; wir bitten dich, erhöre uns!" Wie angelegentlich diese Bitten seien, drücken recht deutlich die nun folgenden Worte aus: "Daß du uns erhören wollest, Sohn Gottes; wir bitten dich, erhöre uns!"

Hiemit wollen wir unsere Darstellung der Allerheiligen - Litanei beschließen, die vielleicht manchem Leser zu ausführlich zu seinscheint. Doch es drängte uns, den Organismus dieses erhabenen Gebetes etwas näher zu zeigen, als dies gewöhnlich in den liturgischen Werken geschieht. Sie ist ein schön abgerundetes Ganzes, das durch jeden Zusatz nothwendig eine Verunstaltung erleiden müßte. Darum hat denn auch die Kongregation der Riten Einschaltungen und Zusätze zu derselben strengstens verboten. I)



<sup>1)</sup> C. S. R. 22. Mart. 1671.

#### \$ 24.

#### 2) Der lauretanifchen Litanei.

Die lauretanische Litanei 1) ift ihrem Inhalte nach eine feierliche Anrufung und Lobpreifung der beiligen Jungfrau Maria, weshalb fie richtiger marianische Litanei genannt wurde. Der Name lauretanisch ift ein zufälliger, indem er fich auf den Ort begieht, wo diefelbe guerft im Gebrauche erscheint, nämlich in der Rapelle der heiligen Jungfrau zu Loretto (Lauretum). Bielleicht gibt dieser Name auch einen Fingerzeig, wo fie verfaßt worden fei. Wann und von wem dies aber geschehen, darüber ift bis zur Stunde ein undurchdringliches Dunkel ausgebreitet. Mus der myftischen und allegorischen Sprache derselben vermuthet man, daß fie im dreigehnten oder vierzehnten Jahrhunderte entftanden. In die liturgischen Bucher ift fie nie übergegangen, wiewohl ihre Abbetung von Sixtus V. in der Bulle Reddituri empfohlen und fogar mit Indulgenzen verfeben murde. Ihren Inhalt anlangend, fo "läßt fie fich nicht unschwer in zwei Theile zerlegen. Im erften erscheint Maria als geheiligte Berfonlichfeit nach ihrer irdischen Erscheinung, d. h. als Gottesmutter in ihrer Tugend = und Gnadenfulle; im zweiten Theile, der mit der Rosa mystica beginnt, erscheint fie in ihrem Zusammenhange mit der gesammten Beilsordnung und mit der Simmel und Erde umfaffenden Rirche, deren Topus, Mutter und Ronigin fie ift. In Diesem zweiten Theile find unverfennbar die drei Sauptmomente des Erlösungswerfes hervorgehoben, die Ginleitung und der Beginn deffelben im Alten Bunde (du gebeimniß= volle Rofe, du davidifcher Thurm, du Thurm von Elfenbein, du goldnes Saus, du Arche des Bundes, Du Pforte des Simmels, du Morgenftern), die Berwirflichung deffelben im Neuen Bunde (du Beil der Rranten, du Buflucht der Gunder, du Tröfterin der Betrübten,

<sup>1)</sup> Ginal, die lauretanische Litanei nach Schrift und überlieferung erstfärt. München 1846.

du Hilfe der Christen), und die Vollendung derselben im Reiche der Seligkeit (du Königin der Engel bis zum Schlusse). Der Glanz, der aus der Mutter des Schlangenzertreters sließt, wirft sich auf alle diese drei Womente. Die mittelalterliche Theologie hat ihn erkannt, und eine heilige Seele hat ihn zum Gegenstande des Preises gemacht. Die Ausdrucksweise dieser Ansprache an Maria ist jungfräulich zart, wie es sich geziemt". 1)

Die falte Berftandesperiode der Theologie zu Anfang Diefes Sabrhunderts, die von Saus aus eine geborne Feindin aller Doftif und alles Gemuthlichen ift, wie es in dem Marienfultus gu Tage tritt, bat, wie gegen den Rofenfrang, fo auch gegen diefe Litanei febr beftig angefampft, ohne jedoch eines grundlichen Sieges fich erfreuen zu fonnen. Man nahm befonders Unftog an gemiffen Ausdrucken der Lobpreifung, in denen man theils nur eine fentimentale Spielerei, theils eine alles Mag überschreitende Berehrung Mariens erbliden zu muffen glaubte. Dabin geboren die Ausdrude: "Du geiftliches Befäß, du ehrwürdiges Gefäß, du geiftliche Rofe, Thurm Davids, du elfenbeinerner Thurm u. f. m." Doch diefe Borwurfe treffen eigentlich nur die unbeholfene deutsche Übersetzung, die, wir wollen es nicht laugnen, uns einer dem lateinischen Originale mehr entsprechenden Revifion zu bedürfen icheint. Biel richtiger und darum weit weniger Anftog erregend ift die italienische Ubersetzung, wo 3. B. das lateinische vas spirituale mit Dimora dello Spirito santo = Wohnung des heiligen Geiftes, vas honorabile mit Vaso di elettione = Werfzeng der Auserwählung, vas insigne devotionis mit Modello de vera pieta = Mufter mahrer Frommigfeit, übersett ift. Um diese Litanei nicht anftößig zu finden, muß man fich in die bobe Begeifterung des Mittelalters fur die beilige Jungfrau, in der man das Urbild der Menfchheit verförpert fah, verfegen fonnen. Auch darf man nicht glauben, daß die auf Maria angewendeten Ausdrucke Erfindungen des Berfaffers der Litanei feien. Wir find überzeugt, daß er von dem



<sup>1)</sup> Kirchenlegifon von Beger und Belte. Art. Litanei. Bd. VI. S. 539 und 540.

Seinigen wenig oder nichts bingugethan, daß er vielmehr nur eine Abrenlese, theils aus dem Sobenliede, in deffen Braut man Die beilige Jungfrau fab, theils aus den firchlichen Schriftstellern jener Zeit gehalten, und daß er deren Resultate bier zusammengeftellt habe. Wer weiß 3. B. nicht, daß die Rose ein außerft gewöhnliches Bild gewesen, unter bem man die beilige Jungfrau dargeftellt, oder daß man fie den der Conne der Erlöfung vorausgebenden Morgenftern genannt babe? Daffelbe gilt von den Ausdrücken vas spirit., vas honorabile etc. 1) Man lefe die dem beiligen August in us 2) entlehnte Antiphone unter ben Suffragia Sanctorum des Brevieres, und man wird darin, wenn auch nicht den Worten, fo doch dem Wesen nach den in unserer Liturgie vorfommenden Ausdrücken: "Du Seil der Rranfen, du Buflucht der Gunder, du Eröfterin der Betrubten, du Silfe der Chriften," begegnen. Wenn dann am Schluffe die heilige Jungfrau Ronigin der Engel, der Patriarden, der Propheten, der Apostel, der Mar= tyrer, der Befenner, der Jungfrauen, aller Beiligen genannt wird, mas liegt darin anders ausgesprochen, als ber Sat: Maria fei durch ihre Auserwählung gur Mutter des Erlösers über alle Geschöpfe erhöht worden?

Mit der lauretanischen Litanei pflegt noch folgendes Gebet verbunden zu werden: "Unter deinen Schut, heilige Gottesgesbärerin, fliehen wir; verschmähe nicht unser Gebet in unsern Nöthen, sondern erlöse uns von allen Gesahren, du stete, glorzeiche und gepriesene Jungfrau, du, unsere Herrin und Mittlerin, du, unsere Beschützerin, versöhne uns mit deinem Sohne, empfehle uns deinem Sohne, und stelle vor uns deinem Sohne.

Cf. Wilh. Smitii Dissert. in haec quatuor Litaniarum, quas vulgo Lauretanas appellamus commata. Vas Spirituale. Vas etc. Antw. 1767.

<sup>2)</sup> Serm. 18. de Sanct. s.: Sancta Maria, sucurre miseris, juva pusillanimes, refove flebiles, ora pro populo, interveni pro clero, intercede pro devoto femineo sexu; sentiant omnes tuum juvamen, quicunque celebrant tuam sanctam commemorationem.

N. Bitte fur uns, o beilige Gottesgebarerin!

R: Damit wir der Berheißungen Chrifti wurdig werden."

Bergleichen wir dieses Gebet mit der Litanei selber, so senchtet auf den ersten Blick ein, daß es das Objekt der Fürssprache, um welche in der Litanei furzweg gebeten wird, näher detaillirt. Dasselbe ist aber nichts Geringeres als die Theilsnahme der Betenden an der Erlösung Jesu Christi, ein Objekt, das eben so würdig ist der Fürsprache der heiligen Jungfrau, als der Bitte der Gläubigen.

Schließlich wollen wir noch bemerken, daß die lauretanische Litanei bei den Andachten zu Ehren der heiligen Maria rezitirt zu werden pflegt, ohne daß dafür jedoch eine bestimmte Borschrift vorläge; desgleichen bei dem Rosenfranze.

# § 25.

#### 3) Der Litanei vom Mamen Jefu.

Gleich der lauretanischen Litanei ist auch die vom Namen Jesu durch ein ausdrückliches Defret weder vorgeschrieben, noch genehmigt. Indessen hat sie der allgemeine Gebrauch, wie jene, geheiligt, und die Päpste haben ihre Rezitation bei öffentlichen Andachten gestattet. Sixtus V. hat sogar auf Anstehen der Bäter des Karmeliter Drdens denjenigen, welche sie beten würden, einen Ablaß von 300 Tagen verliehen. 1)

Wenn man weiß, welch' ein eifriger Berehrer und begeisterter Lobredner des Namens Jesu der heilige Bernhard gewesen, so verfällt man unwillführlich auf die Bermuthung, ob nicht dieser Doctor mellistuus Verfasser der Litanei vom Namen Jesu sei. Daraus jedoch, daß er nirgends derselben gedenkt, und daß sie auch in der Sammlung seiner Schriften nicht einmal als Produkt von ihm aufgeführt wird, folgert man, daß er sie weder verfaßt noch auch gekannt habe, folglich daß sie zu seiner Zeit noch gar nicht vorhanden gewesen sei. Wenn aber der heilige Bernhard unsere Litanei auch nicht selbst verfaßt hat, so hat er

<sup>1)</sup> Bulla Sixti V. Reddituri.

doch gewiß, wenn nicht allen, so doch vielen Stoff dazu hergesliehen. Um sich von der Wahrheit dieser Behauptung zu überzeugen, lese man nur diejenige seiner Reden, in welcher er sich über den Namen Jesu verbreitet, und die wir uns nicht versagen können, unten 1) im Auszuge wiederzugeben.

Wenn nun aber der heilige Bernhard nicht der Berfasser ist, wer ist es denn? Hierüber vermag Niemand ein bestimmtes Urtheil abzugeben, weil es an jedem Anhaltspunkte in der Gesschichte fehlt. Nur so viel kann man als ausgemacht annehmen, daß unsere Litanei vor der Stiftung des Jesuiten Drdens

<sup>1)</sup> Bernard. Abbat. Serm. 15. super Cantica c. med.: Non otiose Spiritus sanctus nomen sponsi oleo comparat, cum ita docet sponsam ad sponsum clamare: Oleum effusum nomen tuum. Oleum enim lucet, pascit et ungit. Fovet ignem, nutrit carnem, lenit dolorem: lux, cibus, medicina. Vide idem nunc et de sponsi nomine: Lucet praedicatum, pascit recogitatum, invocatum lenit et ungit. Et percurramus fingula. Unde putas in toto orbe tanta et tam subita fidei lux, nisi de praedicato nomine Jesu? Nonne in hujus nominis luce Deus nos vocavit in admirabile lumen suum; quibus illuminatis, et in lumine isto videntibus lumen dicat merito Paulus: Fuistis aliquando tenebrae, nunc autem lux in Domino? Hoc denique nomen coram regibus et gentibus et filiis Israel portare jussus est idem Apostolus, et portabat nomen tamquam lumen et illuminabat patriam, et clamabat ubique: Nox praecessit, dies autem appropinquavit. . . . Nec tantum lux est nomen Jesu, sed est et cibus. Annon toties confortaris, quoties recordaris? Quid aeque mentem cogitantis impinguat? Quid ita exercitatos reparat sensus, virtutes roborat, vegetat mores bonos atque honestos, castas fovet affectiones? Aridus est omnis animae cibus, si non oleo isto infunditur. Insipidus est, si non hoc sale conditur. Si scribas, non sapit mihi, nisi legero ibi Jesum. Si disputes aut conferas, non sapit mihi, nisi sonuerit ibi Jesus. Jesus mel in ore, in aure melos, in corde jubilus. Sed est et medicina. Tristatur aliquis nostrum, veniat in cor ejus Jesus, et inde saliat in os. Et ecce ad exortum nominis lumen, nubilum omne diffugit, redit serenum. Labitur quis in crimen? currit insuper ad laqueum mortis desperando? Nonne, si invocet nomen vitae, confestim respirabit ad vitam?

bereits in vielen Kirchen im Gebrauche war. Binterim 1) neigt sich zu der Ansicht hin, daß sie am Ansange des fünfzehnten Jahrhunderts von den Predigern des Namens Jesu Bernar = dinus und Johannes Capistran versaßt worden sei.

Die Ginrichtung Dieser Litanei betreffend, fo enthält der erfte Theil, welcher unftreitig der lauretanischen Litanei nachgebildet ift, eine Angahl Lobsprüche auf Jesus Chriftus, die jedoch nicht willführlich, fondern nach einem gewiffen Syfteme nebeneinandergestellt zu sein scheinen, und die fich füglich in drei Rlaffen eintheilen laffen. Die erfte Rlaffe bezieht fich auf die göttliche Ratur Jesu Chrifti - Jesu, Gobn Gottes, du mächtigfter, ftarffter, vollfommenfter, preiswürdig= fter, wunderthätigfter, lieblichfter, theuerster, heller als die Sonne, ichoner als der Mond, glangender als die Sterne leuchtender Jefu, bewundernsmur= Diger, erfreulicher, ehrwurdiger Jefu -, die zweite auf die menschliche - du demuthigster, armfter, fanft. muthigfter, geduldigfter, gehorfamfter, teufchefter, friedlichfter, geliebter Jefu, du Spiegel des Le= bens, du Mufter der Tugenden, du Bierde der Sitten, - die dritte auf beide zusammen in ihrer erlösenden Thatigfeit - Jefu, du Retter der Geelen (zelator animarum), unfere Buflucht, Bater der Armen, Troft der Betrübten, Schap der Glänbigen, foftbarer Edelftein, Ruftfammer der Bollfommenbeit, guter Sirte, Stern des Meeres, mabres Licht, emige Beisbeit. unendliche Gute, Freude der Engel, Ronig der Batriarden, Erleuchter (inspirator) der Bropheten, Meifter der Apostel, Lehrer der Evangeliften, Stärfe der Martyrer, Licht der Befenner, Brauti= gam der Jungfrauen, Rrone aller Beiligen.

Der zweite und dritte Theil ift der Allerheiligen-Litanei nachgebildet. Wie dort, so werden auch hier die Objekte der an Zesus gerichteten Bitten aufgezählt, d. h. die Übel, von denen

<sup>1)</sup> Dentwürdigfeiten. Bd. IV. Thl. 1. S. 598.

Fluck, Liturgif. II.

wir Befreiung wünschen, — von jedem Übel, von jeder Sünde, von deinem Zorne, von der Nachstellung des Teufels, von Pest, Hunger und Krieg, von Übertretung deiner Gebote, vom Anlaufe aller Übel, befreie uns, o Jesu! — Im letten Theile werden sodann, wie dort, die Beweggründe angeführt, aus denen wir die Hosstung der Erhörung schöpfen — durch deine Mensch werdung, Geburt, Beschneidung, deine Schmerzen, Geißelstreiche, deinen Tod, deine Auferstehung, Himmelsahrt, deine Freuden, deine Herrlichseit, deine Mutter, durch die Fürsprache aller Heiligen, erlöse uns, o Jesu! —

Wie mit den übrigen Litaneien, so ist auch mit dieser noch ein Gebet verbunden, welches entweder von der ganzen Gemeinde, oder in deren Namen von dem Priester gesprochen wird, und also lautet: "D Gott! der du den glorwürdigsten Namen Jesu Christi, deines eingeborenen Sohnes, ganz lieblich und anmuthig, den bösen Geistern aber surchtbar und schrecklich gemacht hast, versleihe gnädiglich, daß Alle, welche diesen Namen Jesus auf Erden andächtig verehren, in diesem Leben die Süßigkeit heiliger Tröstung empfangen, im zufünstigen aber die ewige Freude und unendliche Sesigkeit erlangen und genießen mögen. Durch ebendenselben Jesus Christus, deinen Sohn, unsern Herrn, welcher mit dir u. s. Umen."

Aus dieser Inhaltsanzeige der Litanei vom Namen Jesu ersteht man zur Genüge, von welcher Wichtigkeit dieses liturgische Gebet sei. Von ihm kann man mit Necht sagen, was die Litanei selbst von Jesus rühmt, daß es ein thesaurus sidelium sei. Denn es zieht darin gleichsam die ganze katholische Dogmatik an dem Geiste der Betenden vorüber, insofern es den Mittelpunkt der ganzen Theologie, Jesus Christus, sowohl nach seiner göttlichen, als auch nach seiner menschlichen Seite in der prägnantesten Weise darstellt. Aber auch von diesem doktrinellen Charakter unserer Litanei ganz abgesehen, wie viele Momente der Erbanung, der Ermuthigung und Tröstung bietet sie nicht dar! Wie ergreisend sind nicht die Anreden: "Du demüthigster, du ärmster,

du fanftmuthigster, du geduldigster, du gehorsams ster, du feuschefter Zesus! Jesus, du Metter der Seelen, du unsere Zuflucht, du Bater der Armen, du Trost der Betrübten, du Schap der Gläubigen, du guter Hirte"!

Dem Verfasser steht der tiefe Eindruck noch in lebendiger Erinnerung, welchen diese Worte schon in der zartesten Kindheit auf sein Gemuth machten, wann dieselben bei dem gemeinschaftslichen Abendgebete von dem beinahe achtzigjährigen Großvater im Silberhaare andächtig vorgebetet wurden.

Das angehängte Gebet ift nach Form und Inhalt der Litanei ganz würdig. Auf biblischer Grundlage beruhend, fleht es auf die andächtigen Beter unserer Litanei in wenigen, eben so klaren, als förnigen Sägen den Segen des Himmels sowohl für dieses, als das zufünftige Leben herab.

Aus unserer Inhaltsanzeige und den ebengemachten Besmerkungen dürfte aber auch erklärlich werden, warum die genannte Litanei ein so beliebtes Gebet unter den Glänbigen geworden sei. Schade nur, daß man sie in den Gebetbüchern so selten in ihrer ursprünglichen Reinheit wieder sindet. Zeder Gebetbuchs Bersfasser scheint sich den Beruf zuzutrauen, seine reformatorische Hand daran legen, Weglassungen und Zusätze nach Gutdünsen machen zu sollen. Es liegen uns fünf bis sechs Gebetbücher vor; in jedem derselben aber erscheint unsere Litanei in einer andern Form. Will man sie ganz rein haben, so muß man seine Zuslucht zu den alten Gebetbüchern nehmen. \*\*)

So wenig sich eine kirchliche Borschrift für die Rezitation der Litanei vom Namen Jesu überhaupt aufweisen läßt, so wenig auch für die Zeit ihrer Rezitation. Die Bestimmung ist den einzelnen Bischösen und Pfarrern überlassen. Daß eine feste Regel sich in dieser Hinsicht noch nicht gebildet habe, geht wohl

<sup>1)</sup> Unverfälscht findet sie sich z. B. in folgenden Gebetbüchern: "Coeleste Palmetum opera, P. Wilhelmi Nakateni, societ. Jesu sacerdotis;" und: "Der verbesserte große Baumgarten, von P. Martin von Cochem, Capuc. » Ordens."

am deutlichsten daraus hervor, daß in den verschiedenen Diöcesans Gesangs resp. Gebetbüchern ihr bald diese, bald jene Stelle ans gewiesen ist. Es muß daher auch dem Liturgifer gestattet sein, seine Ansicht auszusprechen. Unseres Erachtens dürfte die Restitation der fraglichen Litanei am zweckmäßigsten stattsinden

1) am Feste der Beschneidung des herrn, dem Gedachtnißtage seiner Namensertheilung;

2) am Feste des Namens Jesu, welches der firchlichen Borschrift gemäß am nächsten Sonntage nach der Oftave des Epiphaniensestes geseiert wird;

3) in der heiligen Fastenzeit, wo es den Gläubigen geziemt, des in Jesus Christus uns gewordenen Heiles sich öfter zu erinnern; endlich

4) in Zeiten großer Drangfal, da sie ja der tröstlichen Momente so viele enthält, weshalb sie auch viele Ritualien unter die Krankengebete aufgenommen haben.

#### § 26.

## Einige andere Litaneien.

Wir haben oben bei der geschichtlichen Untersuchung über die Litanei im Allgemeinen vernommen, daß diese Gebetsweise, einmal bekannt, sich während des Mittelalters fast in's Unendliche versmehrte, und daß ein Papst sich genöthigt fand, diesem Streben eine Gränze zu sehen. Wenn auch bei der Absassung neuer Litaneien zuweilen unreine Motive unterlausen sind, so beweist jene Erscheinung doch immerhin, wie sehr beliebt diese Gebetsweise bei dem christlichen Volke gewesen sei. Und sie ist es heute noch. Und gerade dies ist der Grund, warum sich die Zahl der Litaneien in unsern Tagen wieder bedeutend vermehrt.

In der oben erwähnten Konstitution des Papstes Klesmens VIII. ift zwar sestgesetzt, daß der liturgische Gebrauch jeder neuen Litanei von der Genehmigung der Congregatio rituum bedingt sein solle; jedoch ist diese Borschrift in Deutschland nie praktisch geworden. Der allgemeinen Annahme nach hält man den Gebrauch schon für erlaubt, wenn der Bischof sie ausdrücklich

oder stillschweigend, z. B. durch Approbation eines Gesangsoder Gebetbuches, gutgeheißen hat. Und auf diese Weise ist es geschehen, daß die obengenannten Litaneien seit dem stebenzehnten Jahrhundert bis heute sich wieder um viele vermehrt haben. Die gewöhnlichsten, im liturgischen Gebrauche befindlichen dieser Art sind:

- 1) die Litanei vom bittern Leiden Jefu Chrifti;
- 2) die Litanei vom beiligen Beifte;
- 3) die Litanei vom allerheiligsten Altarssafra= mente;

4) die Litanei für die Abgestorbenen, wozu denn noch viele andere auf besondere Anliegen berechnete, oder zur Bersehrung einzelner Heiligen bestimmte sommen.

Die Litanei vom bittern Leiden Jesu begleitet stusenweise den Heiland auf seinem Rrenzeswege, und sleht um die Frucht dieses Leidens. — Als eine abgefürzte Litanei über das Leiden Christi ist auch das befannte, und in vielen Diöcesen eingeführte Gebet: "Die heiligen fünf Wunden" 1) genannt, zu betrachten. Für diesenigen, welche des Lesens unkundig sind, bietet es bei der Privatandacht ein trefsliches Ersatzmittel für die ausssührliche Litanei von dem Leiden Christi.

Die Litanei von dem heiligen Geifte fnüpft an die eins zelnen dogmatischen Lehrsätze über den heiligen Geift die Bitte um seine Gnade. 2)

In der Litanei von dem allerheiligsten Altars faframente vergegenwärtigen sich die Gläubigen die unendliche Liebe des Herrn, die er in der Einsehung des heiligen Abend mahls fund gethan, den Zweck, den er damit erreichen, und die Früchte, die er uns darin spenden wollte, und verbinden damit entsprechende Bitten.

Die Litanei für die Abgestorbenen ift ebenfalls an ver-

<sup>1)</sup> Jesus, für uns am Rreuz gestorben, durch die heilige Bunde deiner rechten Sand, erbarme dich unser! n. s. w.

<sup>2)</sup> Eine recht icone Litanei vom heiligen Geifte theilt Sailer, "Rene Beitrage gur Bilbung ber Geiftlichen," Bo. 11. S. 289 ff. mit.

schiedenen Orten der Form nach verschieden. Wie verschieden aber auch die Form sein möge, so stimmen doch alle im Inhalte mit einander überein, indem darin theils die fatholische Lehre von dem Fegseuer, theils die Möglichkeit und die Weise, den in diesem Zustande besindlichen Seelen zu Hilfe zu kommen, einen Ausdruck sindet, und demgemäß Bitten eingelegt werden, Gott möge die Zeit der Läuterung für sie abkürzen und sie in die ewigen Freuden aufnehmen, welche Bitten in dem angeschlossenen gesmeinschaftlichen Gebete wiederholt werden.

In Betreff der Zeit, wann diese Litaneien zu gebrauchen find, bemerken wir, daß die erste sich besonders für die heilige Fastenzeit, die zweite für das heilige Pfingstfest und die Zeit der Firmungs-Spendung, die dritte für das heilige Frohnleichnamsfest und während der Oftave desselben, die vierte für das Fest Allerseelen und dessen Oftave, sowie für alle Andachten für die Abgestorbenen eigne, weshalb sie denn auch in den betreffenden Gesang- und Gebetbüchern den Andachten für diese Zeiten einverleibt zu sein pslegen.

## § 27.

# 8) Die sogenannten göttlichen Tugenden.

Das Gebet ift, wie oben gezeigt worden, seinem tiefsten Wesen nach ein Ausdruck unsers Glaubens, unserer Hoffnung und Liebe, oder der drei göttlichen Tugenden, von denen eine jede in irgend einer der drei Gebetsarten vorzugsweise in die Erscheinung tritt, der Glaube nämlich in dem Anbetungs, die Hoffnung in dem Bitt- und die Liebe in dem Dankgebete. Der Ausdruck, den jene Tugenden in diesen Gebetsarten sinden, ist jedoch nur ein mittelbarer, indem sie nur deren Wirkungen auf das Gemüth aussprechen. Es gibt aber auch einen ganz unmittelbaren Ausdruck für diese Tugenden, dadurch nämlich, daß wir den Inhalt unsers Glaubens, unserer Hoffnung und Liebe selbst vor Gott im Gebete niederlegen. Dieses Gebet führt in der Rirchenssprache den Namen: "Die drei göttlichen Tugenden." Die

biefür üblichen Formeln, als deren Berfaffer Benedift XIV. angegeben wird, lauten folgendermaßen:

1) Glaube. "D mein Gott! ich glaube festiglich Alles, was du geoffenbart und durch deine heilige katholische Kirche vorsgestellt haft zu glauben, weil du, die ewige und unfehlbare Wahrsheit, solches gesagt hast."

2) Hoffnung. "D mein Gott! ich hoffe auf dich; ich hoffe, von dir zu erlangen die ewige Seligkeit, wie auch Alles, was mir dazu nothwendig und nützlich ift, weil du, allmächtiger, barms herziger und getreuer Gott, solches versprochen hast."

3) Liebe. "O mein Gott! ich liebe dich aus ganzem Herzen, weil du bift das allerhöchste und liebenswürdigste Gut."

Gegen die Fassung dieser Gebete wird Niemand etwas Bernünftiges einwenden. Was nur immer von den liturgischen Gebeten gesordert werden fann, Deutlichseit, Präcision und Kürze, diese Eigenschaften kommen ihnen in hohem Grade zu. Dasselbe gilt auch von ihrem Inhalte, der nicht blos ein allgemein christlicher, sondern auch ein spezisisch katholischer ist.

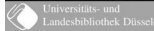
Daß die Rirche es gerne fieht, wenn die Gläubigen die Erweckung der göttlichen Tugenden vornehmen, erhellt, dunft uns, zur Genüge aus der Berwerfung folgender Propositionen:

Propos. I. ab Alexandr. VII. damnata: Homo nullo umquam vitae suae tempore tenetur elicere actum Fidei, Spei et Caritatis ex vi Praeceptorum divinorum ad eas virtutes pertinentium.

Propos. 17. ab Innoc. XI.: Satis est actum Fidei semel in vita elicere.

Propos. 6. ab eodem. Probabile est ne singulis quidem rigorose quinquenniis pro se obligare Praeceptum Caritatis erga Deum. 1)

Die Erweckung des Glaubens u. f. w., gilt allgemein als eines der vorzüglichsten Mittel, die theologischen Tugenden, das Fundament des christlichen Lebens, nicht blos vor dem Verfall zu schüßen, sondern auch in ihrer Frische und Lebendigkeit zu bewahren, und immer mehr zu vervollsommnen. Es ist daher zu



<sup>1)</sup> Ligorio, theol. moral. Tom. I. p. 196.

wünschen, daß dieselbe nicht dem Gutdunken der einzelnen Gläubigen überlassen bleibe, sondern auch in die öffentliche Gottesverehrung aufgenommen werde, wie es an vielen Orten geschieht.

Die Erweckung der göttlichen Tugenden, in Berbindung mit jener von Rene und Leid, Anbetung u. f. w., erscheint zuweilen auch mit spezieller Beziehung auf das allerheiligste Altars = sakrament in dem Rultus der katholischen Kirche.

Die desfallfigen Formeln lauten nach dem Gefangbuche 1) und Ratechismus 2) für die Diöcese Mainz 3. B. also:

"Glaube. D mein Jesu! ich glaube festlich Alles, was du geoffenbart hast; besonders glaube ich, daß du wahrhaftig gegenwärtig bist in dem heiligsten Sakramente des Altars, weil du, die ewige und unsehlbare Wahrheit, solches gesagt haft.

Hoffe ung. D mein Jesu! ich hoffe auf dich; ich hoffe von dir zu erlangen, fraft dieses heiligen Saframentes, die ewige Seligfeit, sowie auch Alles, was mir dazu nothwendig und nützlich ift, weil du, allmächtiger, barmherziger und getreuer Gott, es versprochen haft.

Liebe. D mein Jefu! ich liebe dich von ganzem Bergen über Alles, weil du bift das allerhöchste und liebenswürdigste Gut.

Reue. D mein Jesu! alle meine Sünden bereue ich von ganzem Herzen, weil ich dadurch dich, meinen gütigsten Gott, den ich über Alles liebe, erzürnt und beleidigt habe.

Anbetung. D mein Jesu! ich bete dich an in diesem beiligen Saframente als meinen Herrn und Gott, meinen Erlöser und Seligmacher.

Demuth. O mein Jesu! ich bin nicht würdig, daß du eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so wird meine arme Seele gesund.

Begierde. D mein Jesu, mein Heisand und Erlöser, mein Gott und Alles! ich verlange nach dir; fomme, suche mich heim, und stärke mich in deiner Gnade, o Jesu!"



<sup>1)</sup> S. 22.

<sup>2)</sup> S. 195.

Diese eben so einfachen, als ergreisenden, und die Empfindungen, welche jedes gläubige Gemüth vor dem Empfange des heiligen Abendmahles durchdringen sollen, ausdrückenden Formeln pflegen bei uns namentlich bei der ersten Kommunion der Kinder mit diesen unmittelbar vor dem Empfange gesprochen zu werden. Ihre schöne Form und ihr wahrhaft christlicher Inhalt dürsten wohl den Wunsch rechtsertigen, daß sie auch, wenn immer möglich, vor der Kommunion der Erwachsenen im Namen derselben jedes mal von dem Priester vorgebetet werden möchten.

#### \$ 28.

Bon einigen formellen Eigenthümlichkeiten der liturgischen Gebete.

#### I. Ginleitungsformeln.

Nachdem wir die vorzüglichsten liturgischen Gebete in dem Bisherigen betrachtet haben, übrigt uns noch, einige formelle Eigenthümlichkeiten derselben zu erwähnen. Wir meinen damit die besonderen Einleitungs nud Schlußformeln, welche dieselben zu haben pflegen:

- I. Ginleitungsformeln. Dabin geboren:
- 1) der Ruf des Priesters resp. Bischofs: Pax vobis = der Friede sei mit euch! oder Dominus vobiscum = der Herr sei mit euch! den das Bolf mit: Et cum spiritu tuo = und mit deinem Geiste, beantwortet. Die erste Formel war ausschließlich in der morgenländischen Kirche, und sange Zeit auch in der abendländischen im Gebrauche, und sautete dort: Elosup nässe = der Friede sei mit euch Allen. Rur die Liturgie des heiligen Markus machte hievon eine Ausnahme, indem die Formel dort hieß: Dominus sit semper cum omnibus nobis. Man bediente sich jener Formel jedoch nur den eigentlichen Fideles, den Gläubigen, nicht aber den Büßenden, Exfommunizirten und Katechumenen gegenüber, weshalb es Tertullian 1) an den

<sup>1)</sup> De praescript. haeret. c. 41.: Pacem quoque passim cum omnibus miscent.

Saretifern fo bitter tadelt, daß fie den Frieden Jedem ohne Untersichied munichten.

Für den Gebrauch dieser Formel in den abendländischen Kirchen zeigt außer dem ebengenannten Schriftsteller auch der heilige Ambrosius 1) und Optatus von Milevi, 2) welch' Letterer es den Donatisten zum Vorwurse macht, daß sie des Pax vobiscum sich bedienten, obgleich sie den Frieden der Kirche vernichteten.

Schon frühe indeß fand in der zuletztgenaunten Kirche auch der Gruß: Dominus vobiscum, Eingang, wie aus folgendem Beschlusse der Synode von Braga in Portugall im Jahre 561 deutlich erhellt: "Es ist beschlossen worden, daß die Bischöfe und Priester das Bolf gleichmäßig, nämlich mit den Worten: Dominus sit vobiscum, grüßen sollen, wie man in dem Buche Ruth liest, und daß von dem Volse mit: Et cum spiritu tuo, geantswortet werde, wie es von den Aposteln selbst überliesert worden, der ganze Drient beibehält, nicht aber, wie die priszillianistische Versehrtheit es geändert hat." 3) Da, wie wir eben vernommen haben, die Formel: Dominus vobiscum, in dem Driente ganz unzgewöhnlich war, so vermuthet Bona mit Recht, daß man Occidens statt Oriens lesen müsse. 4)

Diese Einrichtung besteht im Wesentlichen auch heute noch. Ein Unterschied sindet nur insofern statt, als die Bischöfe in der sogenannten Katechumenen Desse vor der ersten Kolleste mit den Worten: Pax vobis, grüßen. Gavanti gibt als Grund hiefür

<sup>1)</sup> De dignit. sacerd. c. 5. 2.

<sup>2)</sup> De schismat. Donat. Lib. III.: Non potuistis praetermittere, quod legitimum est; utique dixistis: Pax vobiscum! Quid salutas, de quo non habes? quid nominas, quod exterminasti? Salutas de pace, qui non amas.

<sup>3)</sup> Conc. Bracar. I. can. 21. (Harduin. Tom. III. p. 352.):
Placuit, ut non aliter Episcopi et aliter Presbyteri populum, sed
uno modo salutent, dicentes: Dominus sit vobiscum, sicut
in libro Ruth legitur, et ut respondeatur a populo: Et cum
Spiritu tuo, sicut et ab ipsis Apostolis traditum, omnis retinet
Oriens, et non sicut Priscillina pravitas immutavit.

<sup>4)</sup> Bona, Rer. liturg. Lib, II. c. 5. p. 612.

an, weil der Papst und die Bischöfe die eigentlichen Stellvertreter Chrifti seien, der ebenfalls seine Jünger mit: Pax vobis, begrüßt hätte. Um aber auch zu zeigen, daß sie aus der Zahl der übrigen Priester seien, bedienten sie sich später, gleich diesen, der Formel: Dominus vobiscum. 1)

Ein gleiches Alter mit dem Bunsche von Seiten des Bisschofes und des Priesters hat die Antwort des Bolfes: Et cum spiritu tuo, die aus den Borten des heiligen Paulus: "Die Gnade unsers Herrn Jesu Christi sei mit euerm Geiste, ihr Brüder," 2) "der Herr Jesus Christus sei mit deinem Geiste" 3) entnommen zu sein scheint. Sie beruht also, wie der Bunsch selber, auf einer biblischen Grundlage.

Nachdem wir die erforderlichen geschichtlichen Notizen über die fraglichen Formeln gegeben haben, übrigt uns noch, einige Bemerkungen über deren liturgischen Werth hinzuzufügen.

Was zuerst die in der abendländischen Kirche übliche Formel: "Der Herr sei mit en ch," angeht, so kann deren Zweckmäßigsfeit keinen Augenblick zweiselhaft sein. Wo dieselbe immer gesbrancht werden mag, ob bei der Feier der Eucharistie, oder bei andern Andachten, immer spricht sie die conditio sine qua non jedes würdigen Gebetes aus. Wenn der Herr mit seiner Gnade nicht mit uns ist, werden wir nicht einmal zum Gebete überhaupt kommen, noch viel weniger recht beten. Denn wir werden weder



<sup>1)</sup> Gavanti, thesaur. sacr. ritt. Tom. I. p. 77.: Pontifex vel Episcopus, ut mox innuimus, in Ecclesia occidentali, quum populum salutat prima vice, ante primam orationem non dicit: Dominus vobiscum! sed: Pax vobis! quia Christus Dominus his verbis locutus est ad discipulos post suam resurrectionem (ut legitur apud Joannem c. 20.), cujus typum gerunt Pontifex et Episcopus. Verum ut postea demonstret Episcopus, se esse de numero caeterorum Sacerdotum, dicit, ut alii sacerdotes: Dominus vobiscum! quum alias populum salutat. Ita Innocentius III. lib. II. de mysteriis Missae c. 42., et hic ritus est conformis canoni superius allegati Concilii I Bracarensis.

<sup>2)</sup> Gal. 6, 18.

<sup>3) 2</sup> Tim. 4, 22.

beten, um was, noch werden wir beten, wie wir beten sollen, mit andern Worten, Inhalt und Form unseres Gebetes werden versehlt werden. "Dhne mich vermöget ihr nichts," sagt der Heiland. Dieser Hülse von Oben bedarf Jeder, der da recht beten will. Es ist daher mehr als eine blose Hösslichkeit, wenn das Bolf dem Priester den Herrn, d. h. dessen Gnade, wünscht. Durch diesen gegenseitigen Wunsch stellen sich beide, Priester und Gemeinde, als ein in Liebe verbundenes Ganzes, gleichsam als Familie dar.

Man follte es nicht für möglich halten, wenn es nicht Thatfache wäre, daß der neuerungssüchtige Geist der Reformatoren
auch an diese Formel Hand angelegt, und dieselbe, wenn auch
nicht beseitigt doch verändert hat. Die Änderung legt aber kein
besonders günftiges Zeugniß für ihren liturgischen Scharsblick an
den Tag. Statt des allein richtigen "Und mit deinem Geiste,"
für welches, wie wir gehört haben, das Zeugniß der heiligen
Schrift, das Zeugniß einer mehr als tausendjährigen Überlieserung, so wie auch jenes der gesunden Bernunft spricht, lassen sie
das Bolk antworten: "Und mit seinem Geiste." Da die
Berkehrtheit dieser Änderung von unpartheilschen protestantischen
Gelehrten selber zugestanden wird, 1) so können wir uns wohl
einer näheren Widerlegung für überhoben halten.

Was die Formel: "Pax vobis, der Friede sei mit euch," angeht, so dürste auch über deren Zweckmäßigkeit kaum ein Zweisel obwalten. Was ist denn der Eucharistie letzter Zweck, wenn nicht den Frieden in die Herzen der Theilnehmer einzusensten, den Frieden mit Gott, den Frieden mit der Welt, den Frieden mit sich selbst? Und was der Zweck des wichtigken Kultaktes

<sup>1)</sup> Calvoer, Rit. eccl. Tom. I. p. 470 — 471.: In nostris (lutheranis) Ecclesiis tum Sacerdos, tum Diaconus salutant populum formula a Latinis mutuo sumta: Dominus vobiscum! . . . Haud concinne proinde Nostrates ad sacerdotis salutationem respondere solent: "Und mit seinem Geistel" quin: "Und mit beinem Geistel" Augustischem Urtheile beizustimmen, da er diese Stelle, ohne irgend eine Bemerkung dazu zu machen, ausührt. Bergl. Denkwürdigk. Bd. V. S. 228.

ift, ist es auch in jedem andern Fall, ist es auch bei dem Gebete im Besonderen. Daher erklärt es sich, daß wir bei allen nur einigermaßen bedeutenden Kultakten diesem Bunsche begegnen. So wird der Täusling von dem Priester entlassen mit dem Bunsche: "Gehe hin im Frieden; der Herr sei mit dir." Zu dem Firmling spricht der Bischof: "Der Friede sei mit dir." desgleichen der Priester zu dem Kranken, dem er die heilige Ölung gespendet. Der letzte Bunsch, den wir den abgeschiedenen Seelen nachsenden, ist der Bunsch, des Friedens. Denn wir sagen: "Laß sie ruhen im Frieden." Ein höheres, werthvolleres Gut, als den Frieden, gibt es nicht, und mit einem schöneren Bunsche kann daher auch der Priester, als der Stellvertreter des Friedenspenders, seine Gemeinde nicht besgrüßen, als mit dem Wunsche des Friedens.

2) Die Aufforderung jum Gebete durch "Oremus = lagt uns beten." Aus den apostolischen Ronstitutionen erfeben wir, daß diefelbe gewöhnlich vom Diafon ausging. Buweilen war damit die Anfundigung der Personen, fur welche gebetet werden follte, 3. B. Oremus pro Ecclesia sancta Dei, pro Catechumenis, etc., verbunden. Da das Gebet felber fnieend verrichtet zu werden pflegte, fo mar jene Aufforderung von der weiteren begleitet: "Flectamus genua, d. b. lagt une die Rniee beugen," die ebenfalls von dem Diafon oder dem Subdiafon gesprochen murde. Run folgte das eigentliche Gebet, welches der Bischof sprach. Am Schluffe deffelben rief der Diafon: "Levate, d. h. erhebet euch." Alle diefe Formeln finden fich heutzutage nur noch an einem einzigen Tage beibe= balten, nämlich in den Fürbitten des Charfreitags. In allen übrigen find fie bis auf die erfte verschwunden, womit die Rollefte in der Deffe eingeleitet wird.

In der ältesten Zeit, wo die Arkandisciplin noch in ihrer ganzen Strenge bestand, und wo es nicht blos verschiedene Klassen von Betenden (Büßer, Katechumenen, Gläubige), sondern auch verschiedene Gebetsarten (das stille  $\pi \varrho o \sigma \varepsilon \acute{\nu} \chi \eta$   $\delta \iota \acute{\omega}$   $\sigma \iota \omega \pi \eta \varsigma$ , das laute Gebet  $\varepsilon \acute{\nu} \chi \dot{\eta}$   $\pi \varrho o \sigma \varphi o \nu \dot{\eta} \sigma \varepsilon \omega \varsigma$  oder  $\pi \varrho o \sigma \varphi \acute{\nu} \nu \eta \sigma \iota \varsigma$ ) gab, hatte jene Formel eine besondere Bedeutung. Db sie heutzutage aber

auch ihre ursprüngliche Bestimmung verloren hat, so wäre es doch ein großer Jrrthum, wollte man sie für ganz zwecklos und darum für überflüssig erklären. Sie entspricht nämlich ganz dem Wesen des liturgischen Gebetes, das bekanntlich ein gemeinsames ist und sein soll, indem es alle Anwesenden auffordert, an dem nun solgenden Gebete sich zu betheiligen, und dadurch es zu einem wirklich liturgischen, d. h. gemeinsamen, zu machen.

Gerade wegen dieser engen Beziehung der fraglichen Aufsforderung zum Wesen des liturgischen Gebetes wird dieselbe nicht blos in der Messe bei den Kollesten, sondern auch in jeder ans dern Andacht den betreffenden Gebeten vorausgeschickt.

3) Eine andere mit der ebengenannten Formel sehr nahe verwandte ist der Rus: "Sursum corda, d. h. empor die Herzen, oder: Erhebet eure Herzen," worauf das Bolt antwortet: "Habemus ad Dominum, d. h. wir haben sie zum Herrn erhoben," die heute nur noch in der Präsation vorsommt, früher aber weit öster vorsam. Auch diese Formel tennen bereits die apostolischen Konstitutionen. 1) Sie sindet sich jedoch seltener in den griechischen, als in den abendländischen Liturgieen, und hier auch viel früher. Der erste lateinische Kirchenvater, der sie ansührt, und der auch als ihr Urheber gilt, ist der heilige Cyprian. Die Art und Weise jedoch, wie er davon spricht, legt die Bermuthung nahe, daß ihre Entstehung einer noch früheren Zeit angehöre. 2)

Cyrill von Berufalem gibt über unfere Formel folgende

Lib. VIII. c. 12. heißt es: Καὶ ὁ ἀρχιερεύς: ἄνω τὸν νοῦν. καὶ πάντες: ἔχομεν πρὸς τὸν Κύριον.

<sup>2)</sup> Cypr. De Orat. Domin. ed. Oberth. Tom. l. p. 384.: Quando autem stamus ad orationem, fratres dilectissimi, vigilare et incumbere ad preces toto corde debemus. Cogitatio omnis carnalis et saecularis abscedat, nec quidquam tune animus, quam id solum cogitet, quod precatur. Ideo et sacerdos ante orationem, praefatione praemissa, parat fratrum mentes dicendo: Sursum corda! ut, dum (al. dein) respondet plebs: Habemus ad Dominum, admoneatur nihil aliud se quam Dominum cogitare debere.

febr ichone Erklärung, die jugleich als Rechtfertigung ihres li= turgifden Gebrauches bienen mag. "Dierauf," fagt er, "ruft ber Briefter: Die Bergen empor! Denn in dieser furchtbar feierlichen Stunde foll man mabrhaftig das Berg zu Gott, und nicht abwarts jur Erde und auf die irdifchen Geschäfte gerichtet haben. Es ift alfo ebenfoviel, als ob der Priefter befehle, daß Gedermann mahrend diefer Stunde die Gorgen des Lebens und der bauslichen Angelegenheiten ablegen und Das Berg gen Simmel jum barmbergigen Gotte gerichtet haben folle. Dann antwortet ihr: "Bir haben fie gum Berrn erhoben," und gebet gu Diesem Befeble eure Austimmung. Es fei alfo niemand in dem Kalle, daß er zwar mit dem Munde fage: "Bir haben fie jum Beren erhoben," feine Geele aber mit irdifchen Dingen beschäftige. Un Gott denfen follen wir zwar immer; weil dies aber der menschlichen Schwachheit unmöglich fällt, fo foll man es wenigstens in diefer Stunde mit vorzuglichem Fleife thun." 1)

§ 29.

## Fortsetzung.

## 11. Schlußformeln.

1) Eine sehr gewöhnliche Schlußformel der liturgischen Gebete ist solgende: Per (eundem) Dominum nostrum Jesum Christum, Filium tuum, qui tecum vivit et regnat in unitate (ejusdem) Spiritus sancti Deus per omnia saecula saeculorum (durch Jesus Christus, deinen Sohn, unsern Herrn, welcher mit dir sebt und regiert in Einigseit des heiligen Geistes, Gott von Ewigsteit zu Ewigseit), wenn die Bitte an Gott den Vater gerichtet war. Wurde der Sohn in dem Gebete erwähnt, so lautete sie: Qui tecum vivit et regnat in unitate etc.; war sie an den Sohn selbst gerichtet: Qui vivis et regnas cum Deo



Cyrill, Hierosol, Catech. mystagog, V. § 4. Cf. Chrysostom. Homil. XXIV. in 1 Cor. 10. Augustin. de vera relig. c. 3. De bono persever. c. 13.

Patre in unitate etc. (der du lebst und regierst mit Gott dem Bater in Einigfeit des heiligen Geistes u. f. w.).

2) Eine andere sehr gelänsige Schlußsormel war und ist die fleine Dorologie 1): "Gloria Patri et Filio et Spiritus sancto, sicut erat in principio et nunc et semper et in saecula saeculorum. Amen (Ehre sei dem Bater und dem Sohne und dem heiligen Geiste, wie er war im Anfang, so jest und allzeit und zu ewigen Zeiten. Amen)."

Die Quelle der ersten Formel anlangend, so ist dieselbe die heilige Schrift, wo uns, namentlich in den Briefen der Apostel, viele ähnliche begegnen. 2) Sie ging daher schon frühe in den firchlichen Gebrauch über. Daß dieselbe im Ansange des sechsten Jahrhunderts in der abendländischen Kirche etwas sehr Gewöhnsliches war, sehen wir aus Fulgentius, der sich also versnehmen läßt: "Die katholische Kirche in fast allen Gegenden Afrikas psiegt in den priesterlichen Gebeten zu sprechen: Per Jesum Christum Filium tuum, Dominum nostrum, qui tecum vivit et regnat in unitate Spiritus sancti." 3)

Einen gleichen Ursprung hat die zweite der genannten Formeln, die Doxologie. Sie ist der Taufformel nachgebildet. Das älteste Zeugniß für ihren liturgischen Gebrauch liefern die Martyraften des heiligen Ignatius, welche also schließen: "Er vollendete seinen Lauf in Christus Jesus, unserm Herrn, durch welchen und mit welchem dem Bater Ruhm und Macht ist mit dem heiligen Geiste in alle Ewigkeit. Amen;" und jene des heiligen Polykarpus, wo es heißt: "Dem da Ruhm ist mit

<sup>1)</sup> Δοξολογία = Berherrlichung. Sie führt auch zum Unterschiede von bem Humnus: Gloria in excelsis etc., den Namen: Hymnus Trinitatis, glorificationis, oder kurzweg glorificatio. Cf. Bingham, Orig. tom. VI. p. 12—19.

<sup>2)</sup> Bergl. Röm. 11, 36. Sebr. 13, 20. 21. 1 Petr. 5, 10. 11. Offenb. 5, 13.

<sup>3)</sup> Fulgent, ep. 14. ad Ferrand. diac. qu. 4.

dem Bater und dem beiligen Beifte in alle Emigfeit." Die apoftolischen Ronftitutionen pflegen ihre Bebete mit dem Lobspruche zu endigen: "Dir gebührt aller Ruhm, alle Berehrung, Danffagung, Ghre und Anbetung, dir, dem Bater, dem Sohne und dem beiligen Beifte, jest, allezeit und in ewige Beiten." Aus diefen Beispielen erfeben wir, daß die Dogologie der alteften Beit, wenn auch dem Wefen, doch nicht immer der Form nach mit der heutigen übereinstimmte; namentlich fehlte der zweite Theil derfelben: Sicut erat etc. Diefer ift ein Bufat fpaterer Beit. Beranlagt murde er durch die arianische Behauptung vom Sohne Gottes: Hr &ce ovx fr (es gab eine Zeit, wo er nicht war). Entsprechend diefer Ansicht hatten die Arianer der Dogologie: Gloria Patri et Filio et Spiritui s., folgende Form gegeben: Gloria Patri per Filium (in Filio) cum Sp. s. 1) Dieser Frrsehre trat die Rirche durch den oben ermähnten Bufat entgegen. Ber aber dem orthodogen Glauben bierin einen Ausdruck gelieben, ob das Concil von Nigaa felbft, wie Einige wollen, oder irgend eine Privatperson, läßt fich nicht genau ermitteln. Die altefte Spur Diefes Bufages findet fich in dem Concil von Baifon (529), wo unter Berufung auf den Gebrauch des apostolischen Stuhles, des gangen Drients, Afrifas und Staliens und mit Rudficht auf die Baretifer verordnet wird, daß man nach dem Gloria allzeit die Worte: Sicut erat etc., fprechen folle. 2) Die Griechen bedienen fich bis heute dieses Bufates nicht. 3)

<sup>1)</sup> Sozom. Hist. eccl. Lib. III. c. 20. Theodoret. Hist. eccl. Lib. II. c. 24.

<sup>2)</sup> Conc. Vason. c. 5.: Quia non solum in Sede Apostolica, sed etiam per totum Orientem et totam Africam vel Italiam propter haereticorum astutiam, qui Dei Filium non semper cum Patre fuisse, sed a tempore coepisse blasphemant, in omnibus clausulis post Gloria Patri etc. sicut erat in principio dicitur, etiam et nos in universis ecclesiis nostris hoc ita dicendum esse decernimus.

<sup>3)</sup> Goar. euchol. graec. fol. 36—40. Die Gebete schließen hier gewöhnlich so: "Οτι σὰ εἶ ὁ θεὸς ἡμῶν, καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀποπέμπομεν, τῷ πατερὶ, καὶ τῷ υίῶ, καὶ τῷ ἀγίῳ πνεύματι, νῦν καὶ
ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμήν (Quia tu es Deus
Find, Liturgit. II.

Den heutigen Gebrauch anlangend, fo bedient man fich ber querft erwähnten Formel namentlich bei den Gebeten der Deffe, fo wie auch außerhalb derfelben; der Dogologie dagegen haupt-

fächlich am Schluffe ber Pfalmen.

Warum ichließt die Rirche mit diefen Formeln ihre Gebete? Bir haben oben gefeben, daß fie von der in der heiligen Schrift begrundeten Überzeugung ausgebe, daß, wie all ihr Thun, fo auch ihr Gebet nur in dem Dage vor Gott wohlgefällig erscheine, verdienftlich fei, und der Erhörung fich getröften fonne, wenn es im Namen Jefu verrichtet werde. Die Schlufformel: "Durch Sefus Chriftus u. f. w.," ift daber nur der Ausdruck diefer Überzeugung.

Die Doxologie, womit die Pfalmen gefchloffen zu werden pflegen, findet ihre Erklärung und Berechtigung in dem Inhalte der Pfalmen. Dieje find befanntlich meiftens Lobgefange. Die Dorologie bildet daber einen febr paffenden Schluß derfelben, indem fie bas durch den gangen Pfalm fich hindurchziehende Lob Des herrn gleichsam wie in einem Brennpunfte noch einmal que fammenfaßt. Gollten aber die betreffenden Bfalmen auch nur Bitten enthalten, die Dorologie fann immer nicht als ungeeignet erscheinen. Denn in Diesem Falle ift fie als ein Preis der Barmbergigfeit anzusehen, auf welche wir die hoffnung der Erhörung grunden.

3) Das Wort Amen, womit alle Gebete und die ermahnten Schlufformeln felber fchließen. Der hebraifchen Sprache angehörend, bat es in allen andern Burgerrecht erhalten, indem es unverändert in dieselben binübergenommen murde. 3m Bebraiichen ericheint es bald als Substantiv, bald als Adverb, bald endlich auch als Berbum. 1) 3m erften Fall heißt es "Bahrbeit", im zweiten "wahrlich", im dritten "es gefchebe". Die

Si verum, nomen, adverbium sit tibi vere, Amen Amen vere, duo sunt adverbia vere, Amen pro fiat tibi verbum deficiens est.

noster, et tibi gloriam referimus, Patri et Filio et sancto Spiritui; nunc et semper et in saecula saeculorum. Amen.).

<sup>1)</sup> Diefer breifache Gebrauch ift in folgenden Memorial = Berfen ausgebrudt: Verum, vere, fiat, Amen tria denotat ista,

letzte Bedeutung war die üblichste im Alten Testamente, und in ihr wurde es bei dem jüdischen Gottesdienste gebraucht, indem das Bolf am Schlusse der Gebete mit Amen respondirte, und damit seine Zustimmung zu dem Bortrag des Priesters aussprach, weshalb es auch der heilige Augustinus i) subscriptio nostra, consensio nostra, adstipulatio nostra, nennt. Jesus Christus bedient sich dieses Wortes in der adverbialischen Bedeutung. 2) Sehr häusig aber kommt es im Neuen Testamente auch in der Bedeutung von "es geschehe" vor; 3) namentsich ist dies am Schlusse der Dozologie der Fall. 4) Es darf uns daher nicht Wunder nehmen, daß wir ihm auch in der Liturgie begegnen.

Der erste Kirchenvater, welcher hiefür Zeugniß ablegt, ist Justin der Martyrer. "Nachdem der Borsteher," sagt er, "die Gebete und die Lobpreisung beendigt, gibt das ganze ans wesende Bolf seine Zustimmung dazu, indem es sagt: Amen. Das Amen bedeutet aber in der hebräischen Sprache: "Es gesschehe."" 5) Und Tertullian nennt das Amen sanctum, welches daher der gläubige Christ nur mit heiligem Munde aussprechen und nie profaniren dürse. 6) Die apostolischen Konstistutionen schließen fast jedes Gebet mit diesem Worte.

Ein besonderes Gewicht legte man auf diese Formel bei dem heiligen Abendmahle. Denn nicht blos antwortete das ganze Bolf auf die Konsekrationsworte des Priesters mit einem gemeinsschaftlichen Amen, von dessen ergreisender Wirkung bei den Kirchensvätern so oft die Rede ist, sondern jeder einzelne Kommunikant sprach es auch bei dem Empfange des Leibes und Blutes des

<sup>1)</sup> Contra Pelag. Cf. Serm. de fer. IV. Silarius in Ps. 65 neunt es; Orationis signaculum, devotae concionis responsio.

<sup>2)</sup>  $\mathfrak{Joh}, \ 6, \ 26, \ 32, \ 10, \ 1, \ 16, \ 23; \ \mathcal{A}\mu\dot{\eta}\nu \ \dot{\alpha}\mu\dot{\eta}\nu \ \dot{\lambda}\dot{\epsilon}\gamma\omega \ \dot{\nu}\mu\check{\iota}\nu.$ 

<sup>3) 1</sup> Kor. 14, 16.; Wenn du mit dem Geiste lobpreisest, wie soll der, welcher die Stelle eines Unfundigen dazu einnimmt, zu deiner Lob-preisung das Amen sagen?

<sup>4)</sup> Röm. 1, 25. 9, 5. 11, 36. Gal. 1, 5. Phil. 4, 20. 1 Tim. 1, 17 n. f. w.

<sup>5)</sup> Justin. Mart. Apolog. I. § 65 und 67.

<sup>6)</sup> Tertull. de spectac. c. 25.

Herrn. So verordneten es schon die apostolischen Konstistutionen. 1) Die nämliche Sitte herrschte, wie uns Ambrossius 2) und Augustinus 3) u. A. berichten, auch im Abendslande. Es galt für eine schwere Sünde, diese Formel wegzulassen, oder mit einer andern zu vertauschen, was z. B. die Novatianer, von Sestenhaß getrieben, thaten. 4) Dieser Gebrauch verschwand seit dem sech sten Jahrhundert, nachdem Gregor der Große durch seinen Meßkanon die stille Konsestation eingeführt hatte. Beibehalten wurde er aber in der ambrosianischen und moze arabischen Liturgie.

Ahnliches geschah auch bei der Taufe. Denn nicht nur mußten die Tauspathen bei der Abschwörung vom Teusel und der Verpflichtung auf Christus das Amen laut aussprechen, sons dern es wurde auch von vielen orientalisch griechischen Kirchens partheien bei der Taussormel selbst dreimal wiederholt, und zwar jedesmal nach der Rennung einer der drei göttlichen Personen. 5) Diesen Gebrauch hält die russische Kirche noch sest. 6)

<sup>1)</sup> Lib. VIII. c. 13.: "Der Bischof soll das Opfer (rifv προσφοράν, oblatam) austheisen mit den Borten: Der Leib Christi! worauf der Empfänger zu antworten hat mit Amen. Der Diakon aber halte den Kelch, und spreche, wenn er ihn übergibt: Das Blut Christi, der Kelch des Lebens! Der Trinkende sagt: Amen."

<sup>2)</sup> De sacr. Lib. IV. c. 5.: Ergo non otiose, quum accipis, tu dicis: Amen! Jam in spiritu confiteris, quod accipias carnem Christi. Dicit tibi sacerdos: Corpus Christi, et tu dicis Amen, hoc est: verum; quod confitetur lingua, tenet affectus. Cf. De initiand. c. 9.

<sup>3)</sup> Contra Faust. Lib. XII. c. 10.: Habet magnam vocem Christi sanguis in terra, quum eo accepto ab omnibus gentibus respondetur: Amen. Cf. Hieron. ep. 39. Leo M. Serm. 91.

<sup>4)</sup> Euseb. Hist. eccl. Lib. VI. c. 43.

<sup>5)</sup> Die Formel lantete also: Βαπτίζεται ὁ δούλος τοῦ Θεοῦ ὁ δεῖνα, εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς, ἀμὴν, καὶ τοῦ υίοῦ, ἀμὴν, καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος, ἀμὴν · νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰῶνων, moranf das Bolt Amen antwortete. Cf. Goar, enchol. graec. 298. n. 22.

<sup>6)</sup> Ring's, Gebräuche und Zeremonien ber griechischen Rirche in Rufland. S. 201.

Um den Schluß eines Gebetes recht feierlich zu machen, wurde das Amen theils mehrere Male wiederholt, wovon sich einige Beispiele in den Psalmen finden, \*\*) theils sehr gedehnt (Amen prolongatum) gesprochen.

Das Wort Amen bildet einen sehr passenden Schluß der firchlichen Gebete. Da dasselbe, so es vom Volke gesprochen wird, die Zustimmung desselben zu dem Gebete des Priesters ausdrückt, so prägt es diesem den unerläßlichen Charafter der liturgischen Gebete, die Gemeinsamkeit, auf. Auch kann es füglich als eine prägnante Rekapitulation des vorangegangenen Gebetes selber, gleichsam als ein Brennpunkt, in dem sich die ganze Gluth der Andacht sammelt, betrachtet werden.

# Dritter Abschnitt.

Bon dem heiligen Liede.

### Borerinnerung.

Wie bei jedem Liede, so läßt sich auch bei dem heiligen ein Zweisaches unterscheiden, nämlich das artikulirte Wort und der unartikulirte Ton, von denen jedes den Inhalt desselben in einer eigenthümlichen Weise ausdrückt. Die dem Inhalte entsprechens den Worte bilden die heilige Poesie, die dem Inhalte entsprechenden Töne die heilige Wusik. Unter diesem doppelten Gesichtspunkte werden wir daher auch das heilige Lied betrachten.

## Erfter Artikel.

Bon der heiligen Poefie.

§ 30.

Bon dem beiligen Liede überhaupt.

Das heilige Lied ift der Ausdruck der lebendig erregten religiofen Gefühle, verbunden mit einem gewissen Rhythmus in der



<sup>1)</sup> Pf. 40, 14. 71, 19. 88, 53 u. f. w.