# Erfte Unterabtheilung.

Von den wesentlichen oder den Grundbestand= theilen des satreutischen Kultus.

# Erfter Abschnitt.

Bon dem Bekenntniffe des Glaubens.

§ 2.

Bon dem Bekenntnisse des Glaubens im Allgemeinen.

Unter dem Bekenntnisse des Glaubens verstehen wir im Allgemeinen die Offenbarung oder Kundgebung unserer christlich religiösen Überzeugung, mag sie nun durch Worte, mag sie durch Handlungen geschehen. Das Glaubensbekenntniß, in diesem Sinne genommen, umfaßt den gesammten satreutischen Kultus, ja jede religiös stittliche Thätigkeit des Christen, insosern sich darin eine christliche Überzeugung offenbart. Wir haben es hier aber zunächst nur mit dem in Worten sich kundgebenden Bekenntnisse zu thun.

Dieses muß aber selbst wieder näher unterschieden werden, indem es eine Auffassung im weiteren und engeren Sinne zuläßt. Das Glaubensbefenntniß im weiteren Sinne umfaßt jede Art von Kundgebung unserer religiösen Überzengung mittels der Rede. Ein solches Glaubensbefenntniß ist daher z. B. auch das Gebet und der Gesang, insofern dadurch eine religiöse Überzeugung nach Außen gestellt wird. Hievon unterscheidet sich aber das Glaubensbefenntniß im engeren Sinne des Wortes das durch, daß wir durch dasselbe bestimmte religiöse Überzeugungen oder, was dasselbe ist, den Glauben der Kirche als unsern eignen aussprechen, in der Absicht, vor Gott und den Mitmenschen Zeugniß von ihm abzulegen, und seine Übereinstimmung mit jenem

der Gesammtfirche zu offenbaren. Dieses ift das eigentliche, das direfte Glaubensbekenntniß, mährend das erstere das un = eigentliche, das indirefte genannt wird.

Das eigentliche oder direkte Glaubensbekenntniß kann sich nun entweder nur über Eine oder mehrere christliche Wahrheiten, z. B. über die Gottheit Jesu Christi, die Auserstehung der Todten u. s. w., erstrecken, oder über die Gesammtheit derselben, indem man sie unter bestimmten Gesichtspunkten in einige kurze und prägnante Sähe zusammenfaßt. Jenes nennt man das theil= weise Glaubensbekenntniß, dieses das vollständige. Die erste dieser beiden Arten von Kundgebungen unsers Glaubens erfolgt hauptsächlich in der Predigt, die zweite in dem sogenannten Symbolum. Da nur sie den Namen Glaubens-bekenntniß verdienen, so kann auch von ihnen unter diesem Titel nur die Rede sein.

She wir aber zur Darstellung dieser beiden Arten oder dem Glaubensbekenntnisse im Besondern übergeben, sei bier noch mit einigen Worten der Pflichtmäßigkeit des Glaubensbekennt-nisses gedacht.

Die Ablegung des Glaubensbekenntnisse ist für die christliche Gemeinde eine heilige Pflicht, die ihr Christus selber aufzgelegt hat. Denn was der Heiland einzelnen Gläubigen gesagt, das gilt wohl auch von ganzen Korporationen, von ganzen Gemeinden: "Wer immer mich vor den Menschen bekennen wird, den will ich auch vor meinem Vater bekennen, der im Himmel ist; wer mich aber vor den Menschen verlängnet, den will ich auch vor meinem Vater verslängnen, der im Himmel ist." Dersteht der Heiland auch hier unter den Menschen, vor welchen wir unsern Glauben an ihn und seine Lehre bezeugen sollen, vorzugsweise die ihm feindselig gegenüberstehende Welt, so kann uns doch nichts hindern, zu glauben, daß er auch die uns gleichgesinnten Mitchristen im Auge hatte, von denen wir keine Gesahr der Verfolgung zu

<sup>1)</sup> Matth. 10, 32, 33. Cf. Mark. 8, 38. Luk. 9, 26, 12, 8, 2 Tim. 2, 12.

befürchten haben. Denn wenn er uns das Schwerere besiehlt, so muß er uns wohl auch das Leichtere besehlen. Dies mussen wir um so mehr annehmen, als ja auch das Bekenntniß des Glanbens von dem reichsten Segen für uns und Andere begleitet ist. Und das ist ein weiterer Grund für unsere desfallsige Berpslichtung.

Wir fagen, daß das Befenntnig des Glaubens fegens= reich fur uns fei. Dadurch nämlich, daß wir unsere religiofe Uberzeugung nach Außen ftellen, fie alfo gleichfam uns felber gegenständlich machen, werden wir uns berfelben erft recht lebendig bewußt, tont diefelbe in unfern Bergen laut und deutlich wieder, findet diefelbe von Außen eine munderbare Rahrung und Starfung. Und wenn nun dieses Glaubensbefenntniß nicht blos von uns, sondern mit uns von Taufenden jeden Alters, Geschlechtes und Standes abgelegt wird, muß nicht da auch der lette Reft von Zweifel aus unferer Bruft verschwinden? Und ferner: da= durch, daß wir die driftlichen Wahrheiten als unfere innerfte Überzeugung hinftellen, legen wir uns damit nicht felbft, legen damit nicht Andere, die Beugen unfers Glaubensbefenntniffes find, uns die Pflicht auf, daß wir diesen Glauben nicht blos mit den Lippen aussprechen, sondern auch in unserm Leben durch einen beiligen Bandel bethätigen? Berden wir uns nicht ichamen, etwas Anderes in Worten, und etwas Anderes in unfern Sand= lungen als unsere religiose Überzeugung vor die Augen der Welt binguftellen?

Wie für uns selber, so ist das öffentlich abgelegte Glaubensbekenntniß auch segensreich für Andere. Denn der Glaube,
den wir, und den Tausende mit uns aussprechen, sollte er nicht
einen Wiederhall auch in ihrer Brust finden, sollte er nicht jedes
Bedenken dagegen schwinden machen? Wer ermißt überdies die
allgewaltige Macht des Beispieles, das hier unwillführlich seinen
Einfluß auch auf das verstockteste Herz geltend macht?

Von dem Bekenntniffe des Glaubens im Besondern.
I. Bon der Predigt.

Da man gewohnt ist, die Predigt — dieses Wort in seinem weitesten Sinne genommen, in welchem es nicht blos die eigentliche Predigt, sondern auch die Homilie in sich begreist — nur von dem Gesichtspunkte der Vermittelung der göttlichen Wahrheit an die Gläubigen zu betrachten, so dürste es vielleicht manchem unserer Leser auffallen, wenn wir dieselbe auch von dem Gesichtspunkte des Glaubensbekenntnisses auffassen. She wir daher auf die Sache selber eingehen, halten wir es für nothswendig, mit einigen Worten unsere Auffassungsweise zu rechtsfertigen.

Als bekannt dürfen wir wohl bei unfern Lefern voraussetzen, daß das lette und höchste Ziel des Lehramtes der Kirche darin bestehe, in ihren Gliedern einen in Liebe thätigen Glausben, ein lebendiges Christenthum zu erzeugen.

Es muß nun aber als möglich gedacht werden, daß diefes Biel wirflich einmal erreicht werde, daß in der Rirche, im Großen, wie im Rleinen, d. h. in einzelnen Gemeinden, ein mahrhaft driftliches Leben erblube und die beabsichtigten Früchte trage; es muß ferner angenommen werden, daß jenes Biel in ber erften Gemeinde zu Jerufalem, die deshalb auch eine Gemeinde der Beiligen genannt murde, verwirklicht gewesen fei. Wird nun wohl Jemand behaupten wollen, daß im erften Falle die Predigt unterbleiben werde, und im zweiten unterblieben fei? Co menig dies, dem Zeugniß der Geschichte zufolge, in den Berfammlungen der Apostel und in der erften driftlichen Gemeinde gu Jerufalem geschehen, fo menig murde es auch, wenn der zuerft ermähnte Fall irgendwo eintreten follte, heutzutage geschehen und geschehen fonnen, und dies darum nicht, weil ein unabweisbares Bedürfniß die Chriften antreiben murde, ihr inneres Glaubens =, Soffnungs - und Liebeleben auch nach Außen zu manifestiren, d. h. in Worten auszusprechen. Es ift dies daffelbe Bedürfnig,

das auch die Apostel in sich fühlten, dem sie folgten, und von dem sie Zeugniß ablegten, wenn sie vor dem hohen Rathe zu Zerusalem, der ihnen von dem Gefreuzigten zu reden verboten, erklärten: "Wir vermögen's nicht, nicht zu reden, was wir gesehen und gehört haben."

Diese Manifestation des innern Lebens ist der herrlichste und reichste Genuß, den eine christliche Gemeinde sich nur verschaffen kann. Dhue sie würde ihr, wie dem einzelnen Individuum, ein wesentliches Moment zu ihrem vollkommenen Glücke feblen. 2)

Das Subjekt des fraglichen Bekenntnisses ift, wie aus dem Gesagten erhellt, die christliche Gemeinde, als solche. Da nun dasselbe durch die Predigt erfolgt, das Predigtamt aber göttlicher Anordnung gemäß nur von der Hierarchie der Kirche verwaltet wird, so ergibt sich selbstredend, daß die Gemeinde es nicht unmittelbar, sondern nur mittelbar, d. h. durch den Mund ihres Priesters ablege. Wie dieser daher, faßt man die Predigt von ihrer objettiven und sakramentalen Seite auf, als das Organ Christi und des heiligen Geistes vor seiner Gemeinde steht, so in diesem Falle, wo wir sie von ihrer subjektiven und latrentischen Seite betrachten, als das Organ der Gemeinde, die durch seinen Mund ihren Glauben vor Gott und den Mitchristen bekennt.

Das Objekt dieses Bekenntnisses, welches in allen Fällen die christliche Wahrheit sein muß, ist jedoch nicht in jedem einzelnen Falle der Willführ der Gemeinde überlassen. Wie die lehrende Kirche nämlich bei der Verkündigung des Evangeliums an bestimmte Regeln gebunden ist, ebenso ist es die hörende bei dem Bekenntnisse des Glaubens. Wo aber werden wir diese Regeln suchen müssen? Wo anders, als da, wo sie auch für die lehrende Kirche niedergelegt sind, nämlich in dem Kirchenjahre und den für seine Sonn= und Festtage von der Kirche ausgeswählten biblischen Perikopen? Was die lehrende Kirche,

<sup>1)</sup> Apg. 4, 20.

<sup>2)</sup> Bergl. über ben bier besprochenen Gegenstand unsere "tatholische Somiletit", S. 5 ff.

geleitet von diesen Rormen, an je einem bestimmten Sonn und Festtage als göttliche Wahrheit verkündet, das hat die hörende als ihre Überzeugung kundzugeben. Darum wird sie z. B. im Advente ihren Glauben an die Ankunst des Sohnes Gottes in seiner Niedrigkeit (Menschwerdung), an jene in seiner Herrslichseit (zum Weltgerichte) und an jene in den Christen selber (Bereinigung mit Christus) bekennen; am heiligen Weih nachtsseste an das Fastum der Infarnation; an Epiphanie an die den Heiden gewordene Einsadung zum Neiche Gottes; in der heiligen Fastenzeit an den Opfertod Jesu Christi; am heiligen Ofterseste an die Auserstehung des Herrn und jene der Menschen überhaupt; am heiligen Pfingstseste an den heiligen Geist und seine zur Vollendung des Werses Jesu bestimmten Wirfungen.

Da wir im ersten Bande dieser Schrift bei der Darstellung des firchlichen Lehramtes aussührlich das jeweils von dem Organe der Kirche zu predigende Objekt an der Hand der biblischen Peristopen angeführt haben, die hörende Kirche aber, wie gesagt, nichts Anderes zu bekennen hat, als was die sehrende zu predigen hat, so können wir uns hier mit den eben gegebenen, allgemeinen Andeutungen füglich begnügen, wobei wir die Leser auf das dort Gesagte zu verweisen uns erlauben.

Indem wir nun schließlich zur Form dieses Glanbensbestenntnisses übergehen, bemerken wir, daß die Kirche dafür nicht, wie für jenes des Gesammtglaubens, eine bestimmte vorgeschrieben, sondern dieselbe dem jeweiligen Organe der Gemeinde überlassen, habe. Daraus folgt aber keineswegs, daß nun jenes Organ an gar keine Regeln gebunden sei, und ganz willkührlich dabei verstahren könne. Diese Regeln geben ihm theils die eigenthümliche Natur des Objektes, theils die jeweilige Bildungsstufe seiner Gemeinde. Die Hauptregeln, welche dasselbe hiebei zu beobachten hat, dürsten unsers Erachtens solgende sein:

1) Da es driftliche Offenbarungswahrheiten find, in Bezug auf welche er im Namen der Gemeinde das Bekenntniß des Glaubens ablegt, so sei seine Sprache auch, wo immer möglich,

18

eine den driftlichen Offenbarungsquellen, der heiligen Schrift und Tradition, entnommene, d. h. eine biblifche und firchliche;

- 2) Da das Bekenntniß nicht so sehr das Bekenntniß seiner individuellen Persönlichkeit, als vielmehr der driftlichen Gemeinde ift, deren Stelle er vertritt, so sei seine Sprache eine allgesmein verständliche und populäre, so daß jeder Zuhörer darin sogleich sein eignes Bekenntniß wieder zu finden im Stande ift. Die Popularität schließt indessen
- 3) das Bürdevolle und Edle nicht ans, das ebenso fehr von der Erhabenheit des Objektes, als von der Achtung vor dem Subjekte gefordert wird.

#### § 4.

II. Von dem eigentlichen Symbolum. Namen und 3ahl der Symbole.

Jenes Glaubensbefenntniß, welches sich über den Gesammtsinhalt der christlichen Offenbarung erstreckt, führt den Namen Symbolum. 1) Über die Ursache dieser Benennung haben sich unter den Gesehrten verschiedene Ansichten gebildet. Eine dersselben geht dahin, daß das Glaubensbefenntniß deshalb diesen Namen führe, weil es eine kurze Zusammenstellung oder ein Auszug der gesammten christlichen Lehre sei, indem das Wort σύμβολον (von συμβάλλω = conserre) so viel bedeute, als collatio, epitome, eine Bedeutung, die sich jedoch schwer im griechisschen Sprachgebrauche begründen lassen dürste.

Baronins dagegen findet den Grund dieser Benennung in einer andern Bedeutung des Wortes, in jener von Beitrag nämlich, und behauptet, das Glaubensbekenntniß führe diesen Namen deshalb, weil die Apostel vor ihrer Trennung gewisse Glaubensfähe, welche die ganze Offenbarung enthielten, festge-



<sup>1)</sup> Man vergl. Bingham, Origin. eccles. Tom. IV. Lib. X. c. 3. §. 1. Augusti, Denkmurd. Bb. VI. S. 412 ff. Kirchenlegikon der kath. Theologie von Beger und Belte. Art. Glausbenebekenntnig. Bb. IV. S. 523 ff.

fest, und weil ein Jeder von ihnen dazu einen Beitrag (σύμ-βολον von συμβάλλω zusammen-, beitragen) geliefert hätte. Da indessen die Grundlage, auf welcher diese Ansicht sußt, wie wir später sehen werden, sehr ungewiß ift, so ist diese Ansicht selbst sehr zweiselhaft. Baronius ist jedoch auch nicht abgeneigt, eine andere Erklärungsweise anzunehmen. Da das Wort σύμβολον in der Militärsprache soviel, als tessera militaris, oder, wie wir sagen, Loosungswort, Parole bedeutet, so künnte, meint er, auch das Glaubensbekenntniß der Christen also genannt worden sein, weil es in der That eine Art von Parole sei, an der die Christen einander erkennen, und durch welche sie sich von Nichtschristen unterscheiden. 1)

Eine andere Ansicht stellt Suicer auf. Er glaubt nämlich, das Glaubensbekenntniß werde nicht von der militärischen Parole, sondern von dem militärischen Eide, wodurch die Soldaten dem. Feldherrn sich verpstichteten, also genannt. 2) Und er glaubt hiefür eine Bestättigung bei Ambrosius zu finden, welcher das Symbolum "das Siegel des Herzens und den Eidschwur unsers Kriegsdienstes" nennt; 3) desgleichen bei Petrus Chryso-

<sup>1)</sup> Baron. an. XLIV. n. 15.: Tunc etiam catholicae fidei consulturi (Apostoli), quid singuli essent praedicaturi gentibus, ne ulla ex parte aliqua vel apparens inter eos in annuntiatione Evangelii diversitas esset, quosdam fidei canones, quibus universam christianam fidem perstringentes firmarent ac stabilirent, constituerunt, quos proprio nomine Dei ecclesia nominare consuevit symbolum Apostolorum, vel quod singuli ex eis ad eum perficiendum attulerint suum symbolum, . . . vel quoniam, qui christiani essent, eo symbolo, velut tessera militari data, dignosci possent etc.

<sup>2)</sup> Suicer. Thesaur. eccles. voce σύμβολον (Tom. II. p. 1084 sub fin.). Dicere possumus, symbolum non a militari, sed a contractuum tessera, nomen id accepisse. Est enim tessera pacti, quod in baptismo inimus cum Deo. Unde Ambrosius lib. III. de virg. dicit: Symbolum cordis signaculum, et nostrae militiae sacramentum, quasi dicat, esse quasi tabellam, qua cum imperatore nostro paciscimur, eique nos obstringimus, ut milites sacramento solent.

<sup>3)</sup> Ambros. De Virg, Lib. III.

logus, welcher fagt: "Schon durch den menschlichen Bertrag werden wir besehrt, daß die Willensmeinung oder das Bersprechen, welches die Hoffnung des kommenden oder fünftigen Gewinnstes enthält, Symbolum genannt werde." \*\*)

Wie Manches auch die lette Meinung für fich haben mag, fo begen wir doch aus den unten näher anzuführenden Gründen Bedenfen, ihr beizupflichten.

Eine fünfte Meinung endlich findet den Grund der fraglichen Benennung in den heidnischen Mysterien. Dort, sagt man, hatten diesenigen, welche in die Mysterien eingeweiht, und zur Kenntniß besonderer Heiligthümer, die dem größten Theile der abergläubischen Menge verborgen blieben, zugelassen wurden, gewisse ihnen anvertraute Zeichen, Symbole genannt, woran sie sich gegenseitig erkannten, und ohne irgend ein Bedenken in jeden Tempel zum geheimen Kultus und Ritus jenes Gottes, dessen Symbol sie empfangen hatten, eingeführt wurden. 2)

Diefer Ansicht steht indessen der sehr bedeutungsvolle Umstand entgegen, daß sich dafür auch nicht der leiseste Anhaltspunkt bei irgend einem alten Schriftsteller sindet. Auch ist es im höchsten Grade unwahrscheinlich, daß die Christen in ihrer

Chrysol. Homil. 62.: Placitum vel pactum, quod lucri spes venientis continet, vel futuri, symbolum nuncupari, contractu etiam docemur humano.

<sup>2)</sup> Critical History of the Creed. p. 11.: Nec persuadere mihi possum, ex re militari vocem esse derivatam, sed potius ex alia re ductam puto, quae ex se atque natura sua magis conveniens sit cultui divino, in quo symboli nostri usus valet. Existimaverim itaque, magis conveniens esse, si significatus vocis derivetur ex gentilium sacris (si tamen fas est, idololatriae, impuritati inhumanitatique sanctum istud nomen tribuere), in quibus initiatis, hoc est illis, quibus aditus ad cultus secretiora patebat, qui abscondebantur a maxima parte plebis superstitiosae, certae notae ac signa dabantur, quae symbola appellabant, quibus se mutuo agnoscebant, et quibus exhibitis sine scrupulo ad adyta secretosque ritus illius dei, cujus symbola acceperant, admittebantur, qui ea producebant.

Rückstedneme auf die fluchwürdigen und schändlichen Mysterien der Seiden soweit gegangen wären, daß sie von ihnen das Wort Symbolum zur Bezeichnung des Glaubensbekenntnisses entlehnt hätten. Sollen wir unsere Meinung aussprechen, so dünkt uns die von Baronius aufgestellte, daß nämlich die Christen jene Benennung von der unschuldigen und bei dem Ariegswesen und in bürgerlichen Berträgen üblichen Gewohnheit hergenommen haben, von der sie nicht blos die meisten neuern, sondern auch die alten Schriftseller herleiten, die beste zu sein. Zum Beweise dessen wollen wir einige Zeugnisse der Letzteren anführen.

Co fagt z. B. Maximus von Turin, das Symbol fei eine Parole und ein Rennzeichen, wodurch fich die Blaubigen von den Ungläubigen unterscheiden; 1) und Ruffinus bemerft: (Das Symbolum) wird deshalb ein Rennzeichen oder Beichen genannt, weil zu jener Zeit (wo feiner Meinung nach die Apostel daffelbe verfaßten), wie auch Paulus fagt und in der Apostelgeschichte ergablt wird, viele der umbergiebenden Juden vorgaben, Apoftel Chrifti gu fein, und irgend eines Bewinnftes oder des Bauches megen als Prediger reiften, wobei fie gwar Chriftus nannten, aber fich nicht in den reinen Grangen der überlieferungen bewegten. Darum ftellten fie jenes Beichen auf, an welchem derjenige erfannt werden follte, welcher Chriftus wahrhaft ben apostolischen Regeln gemäß predigte. Endlich ergablt man auch, daß dieses in den burgerlichen Rriegen beobachtet merde, weil fomobl die Bewaffnung, als die Sprache und die Sitte und die Rriegführungsmethode gleich feien. Damit nun fein Betrug ftatt= finde, fo übergibt jeder Feldberr feinen Coldaten gemiffe symbola, welche lateinisch signa oder indicia genannt werden, damit, wenn etwa Giner, über den man zweifelhaft ift, bergutreten follte, der= felbe um das Symbolum gefragt werde und zu erfennen gebe, ob er Keind oder Freund fei." 2)

<sup>1)</sup> Maxim. Taurin. Homil. in Symbol.: Symbolum tessera est et signaculum, quo inter fideles perfidosque secernitur.

<sup>2)</sup> Ruffin. Exposit. Symboli, (im Anhang zu Cyprians Berfen): Indicium vel signum idcirco dicitur, quia illo tempore

Wenn wir aber auch zugeben, daß das Glaubensbekenntniß hauptsächlich aus dem Grunde entstanden sei, um an ihm ein Unterscheidungszeichen für die wahren Glieder der Kirche von den Irrsehrern zu haben, so werden wir doch gewiß nicht irren, wenn wir behaupten, daß damit auch einem tief gefühlten Bedürfenisse der Gläubigen, ihre religiösen Überzeugungen unter einander auszusprechen, und derselben froh zu werden, Rechnung getragen worden sei.

Undere Benennungen des Glaubensbekenntnisses, die sich bei verschiedenen Schriftstellern vorsinden, waren in der griechischen Kirche: Κανών, <sup>1</sup>) έκδοσις oder δίος της πίστεως (= expositio et desinitio sidei), <sup>2</sup>) μάθημα <sup>3</sup>) (= lectio), γράμμα und γραφή <sup>4</sup>) (= scriptum s. doctrina); in der lateinischen: Regula sidei (eine Übersetzung des griechischen Wortes canon). <sup>5</sup>)

sicut et Paulus dicit, et in actis Apostolorum refertur, multi ex circumeuntibus Judaeis simulabant, se esse apostolos Christi, et lucri alicujus vel ventris gratia ad praedicandum proficiscebantur; nominantes quidem Christum, sed non integris traditionum lineis nuntiantes. Idcirco istud indicium posuerunt, per quod agnosceretur is, qui Christum vere secundum apostolicas regulas praedicaret. Denique et in bellis civilibus hoc observari ferunt, quoniam et armorum habitus par, et sonus vocis idem, et mos unus est, atque eadem instituta bellandi: ne qua doli subreptio fiat, symbola distincta unusquisque dux militibus suis tradit, quae latine signa vel indicia nuncupantur, ut si forte occurrerit quis, de quo dubitatur, interrogatus symbolum prodat, si sit hostis vel socius. Cf. Augustinus, de Symbol. ad catechum. Lib. I. c. 1. Serm. 181. de temp. Isidor. Hispal. Origin. Lib. VI. c. 9. Rhab. Maur. de institut. cleric. Lib. II. c. 56. etc. etc.

- 1) Epist. Conc. Antioch. ap. Euseb. H. e. Lib. VII. c. 30.
- 2) Socrat. Hist. eccl. Lib. II. c. 39. 40. Lib. V. c. 4.
- 3) Ibid. Lib. III. c. 25.
- 4) Sozomen. Hist. eccl. Lib. IV.
- Iren. adv. haer. Lib. I. c. 19. Tertull. de praescript.
   c. 13. De veland. virgin. c. 1. Novatian. de Trinit.
   c. 1. Hieron. Epist. 54 ad Marcell. contra errores Montani.

In dem Rultus der katholischen Kirche find seit uralter Zeit verschiedene Glaubensbekenntnisse oder Symbole im Gebrauch, die nach ihren vermeintlichen oder wirklichen Verfassern verschiedene Namen führen. Es find folgende:

- 1) das apostolische;
- 2) das nigano-tonftantinopolitanifche;
- 3) das athanafianische, wozu in der neuern Beit noch
- 4) das tridentinische Glaubensbefenntniß hinzufommt. Wir betrachten dieselben nun jedes für sich.

#### \$ 5.

1) Das apostolische Symbolum. Namen und Ent= stehung desselben.

Das älteste und zugleich einsachste Glaubensbefenntniß, welches wir besitzen, ist das sogenannte apostolische. Es lautet in deutscher Übersetzung also: "Ich glaube an Gott den Bater, den allmächtigen Schöpfer Himmels und der Erde, und an Jesus Christus, seinen Eingebornen Sohn, unsern herrn, der empfangen ist vom heiligen Geiste, geboren aus Maria, der Jungfrau, gelitten unter Pontius Pilatus, gefreuziget und gestorben; abgestiegen zu der Hölle, am dritten Tage wieder aufserstanden von den Todten; aufgesahren gegen Himmel, wo er sitzet zur Rechten Gottes, des allmächtigen Baters, von dannen er kommen wird, zu richten die Lebendigen und die Todten. Ich glaube an den heiligen Geist, an eine heilige, katholische Kirche, Gemeinschaft der Heiligen, Nachlaß der Sünden, Auferstehung des Fleisches, und ein ewiges Leben. Amen."

Dieses Glaubensbefenntniß, welches von den ältesten Zeiten an in der römischen Kirche gebraucht wurde, und daher zusweilen auch das römische heißt, wird das apostolische genannt. Nach Einigen hätte dieser Name darin seinen Grund, weil die Apostel die Verfasser desselben wären. Als Urheber dieser Meisnung ist Ruffin anzusehen, der in seiner bereits oben erwähnten Schrift erzählt, wie er von seinen Vorsahren vernommen habe, daß die Apostel vor ihrem Beggang von Jerusalem zuvor eine

Richtschnur für ihre künftige Predigt gemeinschaftlich entworfen hätten, damit keiner von ihnen etwas Anderes lehre; ein Jeder von ihnen habe dazu seinen Beitrag geliefert. Dein unter Augustin's Namen sich verbergender Prediger geht noch weiter, indem er sogar wissen will, welche Artikel von den einzelnen Aposteln herrühren. 2)

Diese Ansicht, welche auf das Zeugniß Ruffin's, und das vermeintliche des heiligen Augustinus hin lange in Geltung stand — selbst Baronius theilt sie, wie wir eben gesehen haben —, ift heute so ziemlich aufgegeben, und dies wohl mit Recht. Denn

<sup>1)</sup> Ruffin. l. c. c. 2.: Tradunt majores nostri, quod post ascensionem Domini, quum per adventum sancti Spiritus super singulos quosque Apostolos igneae linguae sedissent. . . . . . Discessuritaque ab invicem normam prius futurae sibi praedicationis in commune constituunt, ne forte alius ab alio abducti diversum aliquid his, qui ad fidem Christi invitabantur, exponerent. Omnes ergo in unum positi et Spiritu sancto repleti, breve istud futurae sibi, ut diximus, praedicationis indicium, conferendo in unum, quod sentiebat unusquisque, componunt; atque hanc credentibus dandam esse regulam statuunt. Symbolum autem hoc multis et justissimis ex causis adpellari voluerunt. Symbolum enim graece et indicium dici potest et collatio, hoc est, quod plures in unum conferent. Id enim fecerunt Apostoli, in his sermonibus, in unum conferendo unusquisque quod sensit.

<sup>2)</sup> Augustin. Serm. de temp. 115. al. 92.: Petrus dixit: Credo in Deum patrem omnipotentem. Joannes dixit: Creatorem coeli et terram. Jacobus dixit: Credo et in Jesum Christum, filium ejus unicum, Dominum nostrum. Andreas dixit: Qui conceptus est de Spiritu sancto, natus ex Maria Virgine. Philippus ait: Passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus et sepultus. Thomas ait: Descendit ad inferna, tertia die resurrexit a mortuis. Bartholomaeus dixit: Adscendit ad coelos, sedet ad dexteram Dei patris omnipotentis. Matthaeus dixit: Inde venturus, judicare vivos et mortuos. Jacobus Alphaei: Credo et in Spiritum sanctum, sanctam ecclesiam catholicam. Simon Zelotes: Sanctorum communionem, remissionem peccatorum. Judas Jacobi: Carnis resurrectionem. Matthias complevit: Vitam aeternam. Amen.

batten die Apostel wirklich dieses Glaubensbefenntnig verfaßt, dann mußten wir auch eine Rachricht davon in der Apostelgeschichte finden. Doch fie fdmeigt davon. Es fcmeigen davon auch alle firchlichen Schriftsteller der drei ersten Jahrhunderte. Namentlich auffallend ift das Schweigen der Bater von Migag, die doch gewiß nicht verfäumt baben wurden, von ihm Gebrauch zu machen, ware es damals ichon vorhanden oder in feiner Apostolizität unbezweifelt gewesen. Siezu fommt dann endlich der weitere und höchft bedeutungsvolle Umftand, daß wir in den Schriften der altesten Bater nicht wenigen Symbolen begegnen, die von dem fogenannten apostolischen theils durch Auslaffungen, theils durch Bufage, theils auch in der Kaffung abweichen, 1) woraus deutlich hervorgeht, daß eine bestimmte Form des Glaubensbefenntniffes der Rirche von den Aposteln nicht vorgeschrieben und überliefert gewesen sein tonne. Denn es ließe fich in diesem Falle fdmer begreifen, wie eine Rirche davon, und mare der Unterschied auch noch so gering gewesen, hatte abweichen fonnen.

Benn nun aber das fragliche Glaubensbefenntnis nicht von den Aposteln verfaßt worden ist, wie kommt es dann zu dem Prädikate apostolisch? Manche glauben darum, weil es in den von den Aposteln selbst gestifteten Gemeinden gebraucht worden sei. So scheinbar diese Erklärung auch auf den ersten Blick sein mag, so wenig wird sie doch von der Geschichte der Kirche begünstigt. Denn es läßt sich der evidenteste Beweis liesern, daß grade in den unbestritten von den Aposteln gegründeten Kirchen ein von dem sogenannten apostolischen Symbolum, wenn auch nicht dem Inhalte, so doch in der Korm abweichendes üblich gewesen. Wir wollen beispielsweise hier nur das Symbolum der Kirche von Zerusalem, welches Cyrill von Zerusalem in seinen Katechesen² ansührt, wiedergeben: Πιστεύω εἰς τὸν πατέσα, καὶ εἰς τὸν νίὸν, καὶ εἰς τὸν άγιον πνεύμα, καὶ εἰς

<sup>1)</sup> Man vergl. Bingham l. c. c. 4., wo die bedeutendsten Symbole ber griechischen und lateinischen Kirche gesammelt find.

<sup>2)</sup> Catech. XIX.

τὸ βάπτισμα μετανοίας [Ich glaube an den Bater und an den Sohn und an den heiligen Geift und an die Taufe der Buße], 1) womit auch nach Cyprian das Symbol der Kirche von Carethago übereinstimmte. Wenn daselbst aber auch eine ausführelichere Form, wie sie Touttée aus verschiedenen Stellen Cyrill's zusammengestellt hat, üblich war, so wich doch auch diese von jener des apostolischen Symbols ab. 2) Wer noch mehrere Beweise für unsere Behauptung verlangt, den verweisen wir auf die von Bingham 3 gesammelten Symbole der alten Kirche, welcher derselben bis zu dem nizänischen nicht weniger als fün sehn aufzählt.

Da die Benennung "apostolisch" somit weder in den Berfassern unsers Symboles, noch in dem Orte seines ersten Gebrauches begründet liegt, so werden wir unwillführlich zu der Bermuthung hingeführt, daß sein Inhalt dazu Beranlassung gegeben haben werde. Und so ist es nach dem Urtheile aller Sachverständigen wirklich. Man ist überzeugt, daß das fragliche Symbol, wenn auch nicht seinen einzelnen Worten, so doch seiner Substanz nach apostolischen Ursprungs sei. Die Richtigkeit dieser Ansicht wird durch solgende zwei Umstände hinlänglich bestätigt:

1) ist es gewiß, daß auch das niganische Symbolum zuweilen apostolisch genannt werde, was doch gewiß nicht in dem Sinne zu verstehen ist und verstanden wurde, daß dasselbe die Apostel zu Versassern habe, indem Jedermann Ort und Veranlassung seiner Entstehung kannte.

2) ware nicht ein apostolischer Grundtypus vorhanden ges wesen, so ließe sich die materielle 4) Übereinstimmung der

2 \*

<sup>1)</sup> Cyrill. Catech. XIX.

<sup>2)</sup> Augusti, Dentw. a. a. D. G. 418.

<sup>3)</sup> L. c. c. 4. (. 1 - 15.

<sup>4)</sup> Um unsere Leser in den Stand gu feten, über die Bahrheit dieser Behauptung selber urtheilen zu können, lassen wir hier einige der vors züglichsten Symbole folgen:

<sup>1.</sup> Confessio Irenaei (adv. haer. Lib. II. p. 45.): "Ecclesia . . . . ab Apostolis et discipulis eorum accepit eam fidem, quae

verschiedenen, in den örtlich oft so fehr getrennten Rirchen üblichen Glaubensbefenntniffe schlechterdings nicht erklären.

est in unum Deum, patrem omnipotentem, qui fecit coelum et terram, et mare et omnia, quae in eis sunt; et in unum Jesum Christum, filium Dei, incarnatum pro nostra salute; et in Spiritum s., qui per prophetas praedicavit dispositiones Dei, et adventum, et eam, quae est ex virgine, generationem, et passionem, et resurrectionem a mortuis et in carne in coelos adscensionem dilecti Jesu Christi, Domini nostri, et de coelis in gloria patris adventum ejus ad recapitulanda universa et resuscitandam omnem carnem humani generis, ... ut judicium justum in omnibus faciat; angelos transgressos et apostatas factos et injustos homines in aeternum ignem mittat, justis autem et aequis ... vitam donans, incorruptelam loco muneris conferat et claritatem aeternam circumdet etc."

- 2. Formula fidei Tertulliani (de veland, virgin. c. 1.):
  "Regula fidei una omnino est, sola immobilis et irreformabilis
  credendi scilicet in unicum Deum omnipotentem, mundi conditorem, et filium ejus Jesum Christum, natum ex virgine Maria,
  crucifixum sub Pontio Pilato, tertia die resuscitatum a mortuis,
  receptum in coelis, sedentem nunc ad dexteram patris, venturum
  judicare vivos et mortuos per carnis etiam resurrectionem." Cf.
  de praescript. adv. haer. c. 13. 14. adv. Prax. c. 2.
- 3. Formula fidei Constitut. apost. Lib. VII. c. 41. Der Ratechumen legt das Glaubensbefenntniß also ab: "Adscribor Christo, et credo et baptizor in unum ingenitum, solum verum Deum omnipotentem, patrem Christi, creatorem atque opisicem universorum, ex quo omnia; et in Dominum J. Chr., unigenitum ejus filium, primogenitum omnis creaturae, qui ante saecula beneplacito patris genitus est, non creatus, per quem omnia facta sunt, quae in coelis et terra, visibilia et invisibilia; qui in novissimis diebus descendit de coelis, et carnem adsumsit, et ex sancta virgine Maria natus est, sancteque se gessit in vita secundum leges Dei ac patris sui, et crucifixus est sub Pontio Pilato, et mortuus est pro nobis; et postquam passus est, tertia die resurrexit a mortuis, adscendit ad coelos, et sedet ad dexteram patris, et iterum venturus est in consummatione saeculi cum gloria ad judicandos vivos et mortuos, cujus regni non erit

Wenn aber ein apostolischer Grundtypus wirklich vorhanden war, wie fommt es denn, daß jene Glaubensbefenntnisse der

finis. Baptizor etiam in Spiritum s., i. e. paracletum, qui spiritus operatus est in omnibus ab initio sanctis, postea vero missus quoque est apostolis a patre secundum promissionem salvatoris nostri Domini J. Chr., et post apostolos etiam omnibus, qui in sancta ecclesia catholica credunt carnis resurrectionem, in remissionem peccatorum, in regnum coelorum et in vitam venturi saeculi."

- 4. Symbolum ecclesiae Alexandrinae (Socrat. Hist. eccl. Lib. I. c. 26.): "Credimus in unum Deum, patrem omnipotentem, et in dominum J. Chr., filium ejus, qui ex eo factus est ante omnia saecula; Deum verbum, per quem omnia facta sunt, quae in coelo et quae in terra; qui descendit et incarnatus est; qui passus est et resurrexit, et adscendit in coelos, et iterum venturus est, ut judicet vivos et mortuos. Et in Spiritum S., in carnis resurrectionem, et vitam futuri saeculi, regnumque coelorum, et in unam catholicam ecclesiam Dei, quae a primis cardinibus ad ultimos usque terrarum fines porrigitur."
- 5. Symbolum ecclesiae Romanae, vulgo symbolum Apostolorum dictum (Usser. de symbolis, p. 6.): "Credo in Deum, patrem omnipotentem, et in Christum Jesum filium ejus unigenitum, dominum nostrum, qui natus est de Spiritu sancto et Maria virgine, qui sub Pontio Pilato crucifixus et sepultus, tertia die resurrexit a mortuis, adscendit in coelos, sedet ad dexteram patris, unde venturus est judicare vivos et mortuos. Et in Spiritu sancto, sancta ecclesia, remissione peccatorum, carnis resurrectione. Amen." (Cf. Max. Taurin. homil. de tradit. symbol. Augustin. de fide et symboli etc.)
- 6. Symbolum ecclesiae Aquileiensis (Ruffin. l. c.):
  "Credo in Deum patrem omnipotentem, invisibilem et impassibilem. Et in Christum Jesum unicum filium ejus, dominum nostrum, qui natus est de Spiritu s. ex Maria virgine, crucifixus sub Pontio Pilato et sepultus, descendit ad inferna. Tertia die resurrexit a mortuis, adscendit in coelos, sedet ad dextram patris, inde venturus est judicare vivos et mortuos. Et in Spiritum S., sanctam ecclesiam catholicam, remissionem peccatorum, hujus carnis resurrectionem."

formellen Übereinstimmung ermangeln? Dies fommt, wie der heilige Hieronymus bemerkt, daher, weil "das Symsbolum unsers Glaubens und unserer Hoffnung, welches von den Aposteln überliefert wurde, nicht auf Papier und mit Tinte, sondern auf die fleischersnen Tafeln des Herzens geschrieben war"; ') und kommt daher, weil es wahrscheinlich ist, daß die Apostel selber sich an keine bestimmte Formel gebunden haben werden, weil sie alle, von dem heiligen Geiste geleitet, dies nicht nothwendig hatten, um vor Frrthum bewahrt zu bleiben, eine Freiheit, deren sich dann später auch die einzelnen Kirchen bedienten, ohne dabei aber der Substanz der apostolischen Überlieserung irgendwie zu nahe zu treten.

Mus einer Bergleichung der heutzutage üblichen Form des apostolischen Symbolums mit jener der alten römischen und orien= talischen Rirchen ergibt fich, daß fie bis auf zwei Artitel mit einander übereinstimmen. Diese find 1. die Descensio ad inferos, und 2. die Communio Sanctorum, welche in der letteren fehlen. Der Descensio ad inferos oder der Sollenfahrt begegnen wir gum erften Male in der von Ruffin feiner Erflärung des Symbolums zu Grunde gelegten Glaubensformel der Rirche von Aquileja. Wann diefelbe in das Symbol aufgenommen worden fei, und welche Barefie die nachfte Beranlaffung dazu gegeben habe, ob jene der Arianer und Apollinariften, wie der Ber= faffer der Beschichte des Glaubensbefenntniffes, oder die viel frubere gnoftische der Balentinianer und Marzioniten. wie Grabe will, ift ichwer zu entscheiden. 2) - Der Artifel von der Gemeinschaft der Beiligen murde mahrscheinlich im vierten Sahrhundert dem Glaubensbefenntniffe einverleibt, als das afrifanische Schisma die Ginheit der Rirche ju gerreißen drohte. Auch fehlte hier und da die ausdrückliche Erwähnung

<sup>1)</sup> Hieron. Epist. 61. ad Pammach. c. 9.: Symbolum fidei et spei nostrae, quod ab Apostolis est traditum, non scriptum fuit in charta et atramento, sed in tabulis cordis carnalibus.

<sup>2)</sup> Bingham l. c. p. 77.

der vita aeterna, 1) die man jedoch in der Auferstehung des Fleisches eingeschlossen dachte. 2)

Die vollständige Form des apostolischen Glaubensbekenntnisses, wie wir sie heute noch besitzen, sindet sich erst seit dem fünsten und sechsten Jahrhundert. Wer demselben aber die heutige Form gegeben, ist ungewiß. Es scheint nicht zu einer bestimmten Zeit, noch von Einem Verfasser, sondern nach und nach von verschiedenen Verfassern entstanden zu sein. 3) Die ersten Elemente desselben sind ohne Zweisel in der Taussormel zu suchen, aus welcher, nachdem sie sich allmählig erweitert hatte, verschiedene Symbole, die, je älter, desto fürzer und einander ähnlicher sind, hervorgingen.

Hiemit wollen wir die hiftorische Untersuchung über den Ramen und die Gutstehung des apostolischen Symbolums beschließen, um zu dem liturgischen Gebrauche desselben überzugehen.

### § 6.

Fortsetzung. Liturgifder Gebrauch deffelben.

Nach dem einstimmigen Zeugnisse der Alten nahm das apvestolische Symbolum eine vorzügliche Stelle bei der Borbereitung zur Tause ein, und war dazu bestimmt, als Unterlage für den katechetischen Unterricht zu dienen. Zu dem Ende wurde es den Katechumenen, nachdem sie die vorgeschriebenen Borbereitungsstussen zurückgelegt und den Namen Competentes oder Electi ershalten hatten, von dem Bischof in der Regel am Palmsonns



Hieron. Epist. 51. ad Pammach.: In symbolo fidei . . . . . . post confessionem Trinitatis et unitatem ecclesiae omne christiani dogmatis sacramentum carnis resurrectione concluditur. Cf. Max. Taur. homil. 1. de div.

<sup>2)</sup> Augustin. de fide et symb.: Corporis resurrectione facta a temporis conditione liberati a et er na vita ineffabili caritate et stabilitate sine corruptione perfruemur.

<sup>3)</sup> Sehr gründliche Untersuchungen Darüber, welche Barefieen gewiffen Artiteln ihre Entstehung gegeben, haben Boffins, Pearfon, Grabe u. v. A. geliefert. Bergl, Bingham I. c. §. 7.

tage, <sup>1</sup>) an welchem die nähere Borbereitung begann, in einigen Kirchen des Abendlandes (Spanien) dagegen schon zwanzig Tage vor der Taufe, <sup>2</sup>) übergeben. Dieser Aft hieß Traditio. Die Katechumenen mußten das Symbol jest auswendig lernen, um es am Gründonnerstage oder Charfreitage <sup>3</sup>) vor dem Bischof und der Geistlichkeit zu rezitiren, was man Redditio nannte.

Im Wesentlichen besteht dieser Gebrauch noch hente in der Rirche, indem befanntlich die Täuflinge, resp. ihre Stellvertreter, die Pathen, vor dem Empfang der heiligen Taufe das Befenntniß des Glaubens ablegen muffen.

Diese Einrichtung war nicht eine willführliche Erfindung der Kirche, sondern beruhte auf der Borschrift des Heilandes, die Bölfer auf den Glauben an den dreieinigen Gott zu taufen, <sup>4</sup>) und auf dem Borgange der Apostel. <sup>5</sup>) Ihrer Bedeutung nach soll die Ablegung des Glaubensbekenntnisses vor der heiligen Tause, wie wir bereits früher vernommen, <sup>6</sup>) theils die Bedingung derselben, nämlich den Glauben an Jesus Christus und sein Evangelium, theils die Wirkungen, nämlich die flare und lebens dige Erkenntniß der Heilswahrheiten, anzeigen.

Conc. Agath. can. 13.: Symbolum etiam placuit ab omnibus ecclesiis una die, i. e. ante octo dies Dominicae resurrectionis, publice in ecclesia Competentibus tradi.

<sup>2)</sup> Conc. Bracar. II. al. III. can. 1.: "Ante viginti dies baptismi Catechumeni symbolum, quod est: Credo in Deum, patrem omnipotentem, specialiter doceantur.

Conc. Laodic. can. 46.: Ότι δεἴ τοὺς φωτιζομένους τὴν πίστιν έκμανθάνειν, καὶ τῆ πέμπτη τῆς ἐβδόμαδος ἀπαγγέλλειν τῷ ἐπισκόπῳ, ἤ τοῖς πρεσβυτέροις.

Theodor. Lect. Lib. II. p. 563.: Τιμόθεος τὸ τῶν τριακοσίων δέκα καὶ ὀκτώ πατέρων τῆς πίστεως σύμβολον καθ έκάστην
συνάξιν λέγεσθαι παρεσκεύασεν, ἐπὶ διαβολῆ δῆθεν Μακεδονίου,
ώς αὐτοῦ μὴ δεχομένου τὸ σύμβολον, ἄπαξ τοῦ ἔτους λεγόμενον
πρότερον ἐν τῆ ἀγία παρασκευῆ τοῦ θείου πάθους, τῷ καιρῷ τῶν
γινομένων ὑπὸ τοῦ ἐπισκόπου κατηχήσεων.

<sup>4)</sup> Matth. 28, 19.

<sup>5)</sup> Apg. 8, 37. 1 Betr. 3, 21.

<sup>6)</sup> Liturgif Bd. I. S. 211.

Die hohe Wichtigfeit des Glaubensbefenntnisses brachte es mit sich, daß von demselben im Laufe der Zeit ein immer auszgedehnterer Gebrauch in der Liturgie gemacht wurde. Es bildet heutzutage einen integrirenden Bestandtheil der kanonischen Tagzeiten, indem es vor und nach denselben, desgleichen zur Prim und an den Ferien und festis semiduplicibus auch zum Kompletorium gesprochen wird. Ebenso ist es in das sogenannte Rosenkranzgebet aufgenommen.

Aber auch im Privatleben foll es der Chrift nicht vernache läßigen. Darum mahnt der heilige Ambrofius, 1) es täglich zu rezitiren, und der heilige Augustinus schreibt: "Grabet es in euer Herz, und sprechet es täglich bei euch. Ehe ihr einsschlafet, bevor ihr ausgehet, rüftet euch mit euerm Symbolum. So oft euer Gegner, der Teufel, euch nachstellen will, wisse der Erlöste, daß man ihm mit dem Geheimniß des Symbolums und der Fahne des Kreuzes entgegentreten müsse." 2) Im Mittelsalter ward des christlichen Namens für unwürdig angesehen, wer dasselbe nicht auswendig wußte, 3) und Jeder zur Erlernung, selbst mit Strasen, angehalten. 4)

Wundern wir uns über diesen häusigen Gebrauch, welchen die Kirche von dem Glaubensbekenntnisse gemacht wissen will, nicht. Sie ging bei ihren Anordnungen und Forderungen von der Überzeugung aus, daß das wahrhaft christliche Leben in dem christlichen Glauben seine Wurzeln treibe, und daß jenes Leben um so schöner erblühen, um so herrlichere Früchte tragen werde, je deutlicher dieser Glaube vor der Seele steht und sie durchdringt.

In dem apostolischen Symbolum ist aber der driftliche Glaube wirklich seinen Sauptmomenten nach enthalten; denn er

De virgin, Lib. III. c. 4.: Symbolum specialiter debemus tanquam nostri signaculum cordis antelucanis horis recensere.

<sup>2)</sup> Augustin. de symbol. ad catech. Serm. 1 et 2.

Canut, leg. eccl. a. 1032. c. 22. Edgar. leg. eccl. a. 967.
 c. 22. Conc. Forojul. a. 791. Theodulph. Aurel. a. 797.
 c. 22.

<sup>4)</sup> Conc. Mogunt. a. 813. can. 45.

spricht den Glauben an den dreieinigen Gott aus, in welchem fich Die gesammte driftliche Offenbarung, wie in einem Brenn= punfte, fongentrirt. Es werden fodann die wefentlichen Glaubens= momente, welche an jede einzelne der drei göttlichen Personen fich fnupfen, angegeben. Wir vergegenwärtigen uns Gott, als unfern Bater, und als den Schöpfer des Beltalls. Erfüllt der Bater = Name Gottes uns ichon mit beiliger Liebe und innigem Bertrauen, so muß, was nun folgt, dies noch weit mehr thun. Denn wir befennen auch den Glauben an Jefus Chriftus, feinen eingebornen Gobn, der aus Liebe gu den Menfchen vom Simmel gefommen, der nach dem von Ewigfeit bestimmten Rathfoluffe des Baters in der Zeit empfangen vom beiligen Beifte, und aus der reinen Jungfrau Maria geboren, Aleisch geworden, als Menich unter uns gewandelt, und in Allem, die Gunde ausgenommen, uns gleich geworden, der, nachdem er die frohe Botschaft verfündet, fich als Lofegeld fur unfere Gunden dabinge= geben, fein Blut am Stamme des Rreuges vergoffen, der in den limbus patrum, die Borbolle, binabgestiegen, um auch den dort Beilenden die vollbrachte Erlöfung anzuzeigen, und fie in das Land des lange und beiß erfebnten Friedens einzuführen, der dann mit feiner Auferstehung die Bande des Todes gebrochen und auch unfere Auferstehung besiegelt, und nachdem er diefen letten Feind befiegt, wieder ju feinem Bater in den Simmel gurudgefehrt ift, um zur Rechten deffelben fich zu feten, von dort aus die mit feinem Blute gegrundete Rirche auf Erden zu regieren, und am Ende der Zeiten zum Gerichte über Lebendige und Todte wieder gu fommen. - Bir vergegenwärtigen uns ferner den Glauben an den beiligen Beift, den Jefus als feinen Stellvertreter vom himmel gefendet, auf daß er an feiner Statt die Rirche in alle Bahrheit fuhre, in der Bahrheit erhalte, und in allen Gefahren ihr zur Seite ftebe. Wir vergegenwartigen uns das Wert Jefu Chrifti, indem wir unfern Glauben an feine Rirche befennen, deren Zwed es ift, die Menschen zu beiligen, bis zum Ende der Welt fortzudauern, und Alles, mas da Mensch beißt, in ihren Schoos aufzunehmen - fatholifch -. Wir vergegenwärtigen uns die lebendige Ginheit, in welcher Alle, die an Chriftus

glauben, mögen sie nun noch auf Erden weilen, oder mögen sie schon für den siegreich bestandenen Kampf die Krone des ewigen Lebens empfangen haben, oder endlich durch das Fener der Trübsal im Reinigungszustande ihrer völligen Erlösung entgegengehen. Wir vergegenwärtigen uns die Gnade der Sündenvergebung, die aus dem Kreuzestode Jesu für Alle hervorquillt, welche an ihn glauben, und ihn von ganzem Herzen lieben. Wir vergegens wärtigen uns endlich den Sieg, den auch unser Leib dereinst über den Tod seiern wird, und das unendlich reiche Erbe des ewigen Lebens, dessen auch wir theilhaftig werden sollen, wenn wir hienieden einen guten Kampf gefämpft und den Glauben bes wahrt haben.

Das apostolische Glaubensbekenntniß enthält somit in nuce den ganzen Reichthum der göttlichen Offenbarung, und stellt ihn vor die Seele der Gläubigen hin. Haben diese daher das Auge des Geistes, so oft sie es sprechen, geöffnet, rezitiren sie es nicht gedankenlos, erwägen sie in heiliger Sammlung jedes Wort desseben, so kann und wird es nicht versehlen, den heilsamsten Einfluß auf Gesinnung und Leben auszuüben.

#### \$ 7.

# 2) Das nizano fonftantinopolitanische Symbolum.

Das apostolische, sowie die in der griechischen Kirche während der drei ersten Jahrhunderte üblichen Glaubensbekenntnisse entshielten die christliche Offenbarung in den allgemeinsten Umrissen, woher es denn auch möglich war, daß sogar Jreshrer hinter ihnen sich verbergen konnten, wie dies die Arianer wirklich thaten. Diesem Übelstande konnte nur dadurch abgeholsen werden, daß das Allgemeine des Symbolums präzisirt, und die angetasteten Lehren in bestimmter, keinen Zweisel übrig lassenden Form aufgenommen wurden. Eine solche Lehre war bekanntlich die Lehre von der Gottheit Jesu Christi, welche im vierten Jahrshundert von Arins nicht ohne Ersolg bekämpst wurde. Um nun auf der einen Seite die apostolische Lehre in ihrer ungetrübten

Reinheit zu erhalten, und auf der andern den großen Berwüftungen, welche diefer Streit ichon angerichtet hatte, zu begegnen, verfammelten fich die Bifchofe des Morgen, und Abendlandes im Jahre 325 gu Migaa gu einem allgemeinen Concile, und verfaben das bisherige Glaubensbefenntnig mit folden Bufagen, wodurch die Lehre des Arius auf das Bestimmteste als eine undriftliche, und darum faliche ausgeschloffen murde. Den Bebauptungen diefes Saretifers gegenüber, daß nämlich Jefus Chriftus nur im moralischen Sinne Sohn Gottes genannt werde, daß er, ob auch das vornehmfte, doch immer ein Beschöpf fei, und daß es eine Zeit gegeben habe, wo er nicht mar ( v, ote ούκ ην), diesen Behauptungen gegenüber stellten die Bater die in der heiligen Schrift begrundete, von den Aposteln überlieferte und bisher in der Rirche allgemein geglaubte Lehre auf, daß der eingeborne Gohn Gottes aus dem Befen Des Baters gezengt fei, Gott von Gott, Licht vom Lichte, mabrer Gott vom mabren Botte, gezeugt, nicht geschaffen, wesensgleich (duoovorog) mit dem Bater, und fügten dann noch, um auch den letten Zweifel zu verscheuchen, folgende Borte am Schluffe bei: "Diejenigen, welche behaupten: Es gab eine Zeit, als er nicht mar: und er mar nicht, bevor er geboren murde, oder, daß er aus dem Nichts ge= schaffen worden, oder welche behaupten, der Sohn Gottes fei aus einer andern Befenheit geschaffen, oder ber Beranderung unterworfen, schlägt die beilige fatholische und apostolische Rirche mit dem Anathem." 1)

Nach dem Berichte des Theodor Leftor 2) bedienen fich die Griechen dieses Symbolums überall, wo wir das apostolische oder das nizano-fonstantinopolitanische anwenden. Denn derselbe

<sup>1)</sup> Ap. Socrat. Lib. I. c. 8.: Τους δέ λέγοντας, ὅτι ἦν ποτε ὅτε οὐκ ἦν, καὶ πρὶν γεννηθῆναι οὐκ ἦν, καὶ ὅτι ἐξ οὐκ ὄντων ἐγένετο, ἤ ἐξ ἐτέρας ὑποστάσεως ἤ οὐσίας φάσκοντες εἶναι, ἤ κτιστόν, ἤ τρεπτόν, ἤ ἀλλοιωτόν τὸν ὑιὸν τοῦ θεοῦ, ἀναθηματίζει ἡ ἀγία καθολικὴ καὶ ἀποστολικὴ ἐκκλησία.

<sup>2)</sup> S. oben S. 24. Anm. 3.

bezeichnet es ausdrücklich als das Symbol der 318 Bischöse. In der abendländischen Kirche dagegen fommt dieses Symbol nirgends mehr für sich allein vor, sondern so, wie es von dem im Jahre 381 zu Konstantinopel abgehaltenen allgemeinen Concile erweitert worden ist. Diese Erweiterung betraf den Artikel vom heiligen Geiste, und war gegen Mazedonius, Bischos von Konstantinopel, und seine Anhänger gerichtet, welche behaupteten, der heilige Geist sei nur ein Geschöpf, ein Diener Gottes. Die Synode fügte zenem Artikel die Worte bei: "Den Herrn und Lebendigmachenden, der vom Bater ausgeht, der mit dem Bater und dem Sohne zugleich anges betet und verherrlicht wird, der durch die Prophesten gesprochen hat."

Dieses Symbol wird das nizanostonstantinopolitas nische, oft auch furzweg nur das nizanische, zuweilen auch das Symbol der Bäter, zum Unterschiede von dem apostolischen, genannt.

Einen weiteren Zusatz erhielt der Artifel vom heiligen Geiste, insbesondere die processio desselben, durch die Synode von Toledo in Spanien im Jahre 589, welche gegen die ariasnischen Gothen noch die Worte "und vom Sohne" hinzusügten, ein Zusatz, den bald alle abendländischen Kirchen, zuerst die gallische, dann selbst die römische aufnahmen, gegen dessen Aufnahme sich die griechische Kirche aber bis jeht beharrlich geweigert hat, obgleich sie den Ausgang des heiligen Geistes vom Sohne auch als Glaubenslehre ohne wesentlichen Unterschied bekennt, und die ältesten griechischen Bäter ihn als einen apostolischen bezeugen.

Das in Nede stehende Symbol lautet vollständig also: "Ich glaube an Einen Gott, den allmächtigen Vater, Schöpfer himmels und der Erde, aller sichtbaren und unsichtbaren Dinge; und an Einen Herrn Jesum Christum, den eingesborenen Sohn Gottes, der aus dem Vater geboren ist von Ewigkeit; Gott von Gott, Licht vom Lichte, wahrer Gott vom wahren Gott; gezeugt, nicht erschaffen, Einer Wesenheit mit dem Vater, durch den Alles erschaffen ist. Der aus Liebe zu uns Menschen und um unsers Heiles willen vom himmel herabges

stiegen ist, und durch den heiligen Geist von der Jungfrau Maria Fleisch angenommen hat, und Mensch geworden ist; der unter Pontius Pilatus gefreuzigt worden, gelitten hat und begraben worden, und am dritten Tage, nach der Schrift, wieder ausersstanden; der gen Himmel gesahren, und zur Rechten des Batersssiget, von wo er mit Herrlichseit wieder sommen wird, um die Lebendigen und die Todten zu richten. Und an den heiligen Geist, den Herrn und Lebendigmacher, der von dem Bater und dem Sohne ausgeht, der mit dem Bater und dem Sohne zusgleich angebetet und verherrlicht wird, der durch die Propheten geredet hat. Und an eine heilige, allgemeine und apostolische Kirche. Ich bekenne Eine Tause zur Bergebung der Sünden, und erwarte die Auserschung der Todten, und das Leben der Ewigseit. Amen."

Die Liturgie der katholischen Kirche bedient sich dieses Symbolums bei der Messe, und läßt es nach dem Evangelium, resp. der Predigt, beten oder bei seierlichen Gelegenheiten singen. Wir haben anderwärts die Zweckmäßigseit der Anordnung des Symbolums grade an dieser Stelle zu zeigen versucht. Zugleich wurde dort die geschichtliche Nachweisung geliesert, von wem diese Einrichtung herrühre, und wie es besonders im Abendlande sich damit verhalten habe. I) Indem wir der Kürze halber darauf verweisen, gehen wir zu dem dritten sirchlichen Glaubensbesenntnisse über. Es ist

\$ 8.

## 3) Das athanasianische Symbolum.

Das diesen Namen tragende Glaubensbekenntniß wird auch nach seinem Anfangsworte das Symbolum Quicunque genannt. Athanafianisch heißt dasselbe nach Baronius?) deswegen,

<sup>1)</sup> Bergl. Liturgif, Bb. I. S. 166 ff. Desgl. unsere Schrift: Die beilige Messe, in sechs Fastenpredigten, dogmatisch, geschichtlich und liturgisch dargestellt. Mainz 1852. S. 59 u. 60. Anm. 1.

<sup>2)</sup> Baron. ad ann. 340. n. 11.: Hic (Athanasius) quum Romae esset,

weil der heilige Athanafins sein Versasser sei, und es bei seinem Aufenthalte in Rom dem Papste Julius überreicht habe. Obsgleich dieser Umstand nicht sehr wahrscheinlich ist, weil Papst Julius den Glauben des Athanasius nie in Zweisel zog, so theilten doch nicht wenige Gelehrte die Aussicht des Baronius, daß Athanasius jenes Symbol versast habe. Wir nennen nur den Kardinal Bona, 1) Dionysius Petavius, 2) Robert Bellarmin 3) u. v. A. Indessen ist man heutzutage ziemlich allgemein von dieser Meinung zurückgesommen, nachdem die historische Kritis mit gewichtigen Argumenten darzuthun gesucht hat, daß jenes Symbol irgend einem lateinischen Schriftseller, etwa dem Bigilius von Tapsus, einem afrisanischen Bischofe, der am Ende des fünsten Jahrhunderts unter der vandazlischen Versolgung der Arianer lebte, zugeschrieben werden müsse. Die Gründe, woraus diese Ansicht sich stügt, sind folgende:

- 1) fehlt es fast in allen Handschriften der Werke des Athanasius, und wird es aufgeführt, so geschicht es theils mit Berschweigung des Berfassers, oder nur mit dem Beisage: "Vulgo von Athanasius; nicht von Athanasius; fälschlich ihm zugeschrieben."
- 2) Der Styl und die Redeweise verrathen durchaus keinen griechischen, sondern einen lateinischen Urheber.
- 3) Weder Cyrill von Alexandrien, noch das Concil von Ephesus, noch Papst Lev, noch endlich das Concil von Chalzedon thun irgendwie in allen jenen Dingen, die gegen die nestorianische und entychianische Häresie sprechen, Erswähnung von ihm.
- 4) Selbst in dem Streite, der nach dem griechischen Schisma zwischen der römischen und griechischen Rirche über den Ausgang

illud quoque insigne fidei suae reliquit occidentalibus monumentum, nempe symbolum, quod hactenus Athanasii nomine in ecclesia catholica publice recitatur.

<sup>1)</sup> De divina Psalmodia, c. 16. §. 18.

<sup>2)</sup> Not. in Epiphan. haer. 72.

<sup>3)</sup> De Scriptor. eccl. p. 81 (edit. Colon.).

des heiligen Geistes entbrannte, geschieht nicht von Anfang an seiner von römischer Seite Erwähnung. Hätte man damals die Überzeugung gehabt, dieses Symbolum sei wirklich von Athas nasius, so hätten sich die Römer desselben gewiß gegen die Griechen bedient, und ohne Zweisel auch mit großem Ersolg, da Athanasius auch in der griechischen Kirche in hohem Ansehen steht. Die Ersten aber, welche dieses Argument benutzten, waren die Apolitisarien Gregors IX. 1233, nachdem jener Streit beisnahe fünfzig Jahre gedauert hatte. 1)

Daß das fragliche Symbol aber dem Vigilius von Tapfus zugeschrieben wird, kommt daher, daß derselbe verschies dene andere seiner Schriften unter dem erdichteten Namen des Athanasius herausgegeben hat, mit denen jenes Symbolum meistens verbunden ist. 2) Da es sich auch in den historischen Fragmenten des heiligen Hilarius findet, so hat man auch ihn zuweilen als Verkasser genannt.

Die oben aufgezählten Gründe, welche dem heiligen Athas nasius die Autorschaft für unser Symbol streitig machen, scheinen uns so schlagend zu sein, daß-wir es für ein undankbares Besmühen halten müssen, wenn man heutzutage den Versuch macht, sie ihm wieder zu vindiziren, und Trier als den Ort bezeichnet, wo es jener Heilige während seiner Verbannung geschrieben haben könnte. 3) Der Name des heiligen Athanasius hatte einen so guten Klang in der katholischen Kirche, daß sich die Kunde davon gewiß bald allerwärts verbreitet haben, insbesondere nach Rom gedrungen sein würde. Ist es aber wohl denkbar, daß in diesem Falle Leo und die Stellvertreter der Päpste auf dem ephessinischen und chalzedonensischen Concile gar keinen Gebrauch, der ihnen doch so nahe lag, gemacht haben würden?

Mit der Benennung dieses Glaubensbekenntnisses mag es eine ähnliche Bewandtniß haben, wie mit der des apostolischen. Beil man den Glauben des Athanasius darin wiederfand,

<sup>1)</sup> Pagi. Critic, in Baron, ann. 340. n. 6. cf. Bingham. l. c. §. 18.

<sup>2)</sup> Bingham. l. c.

<sup>3)</sup> Bergl. Kirchenlegifon der fath. Theologie a. a. D. S. 526.

nannte man es nach demselben. Und hierin haben wir auch den Grund zu suchen, warum die Kirche fein Bedenken trug, es unter die ökumenischen Glaubensbekenntnisse aufzunehmen, und bei dem Gottesdienste zu benutzen. Die erste Spur dieser Besnutzung, sowie überhaupt die erste Nachricht von seiner Existenz sinden wir nicht, wie man lange Zeit glaubte, bei Theodulph von Orleans, der unter Karl dem Großen um das Jahr 794 sebte, sondern schon hundert Jahre früher, in der Synode von Antün, welche im Jahre 670 gehalten wurde, und versordnete, daß alle Presbyter, Diakonen, Subdiakonen und Kleriser dasselbe zugleich mit dem apostolischen Symbolum rezitiren und im Unterlassungsfalle von dem Bischofe gestraft werden sollten. I

Bemerken wollen wir noch, daß die heutigen Griechen sich seiner mit einigen Zusätzen und Beränderungen bedienen. Denn obgleich in den lateinischen Exemplaren gesagt wird, daß der heilige Geist vom Bater und Sohne ausgehe, so lesen die Griechen doch nur: "vom Bater," oder: "vom Bater allein." Ferner haben die Worte: Homo est ex substantia matris, perfectus Deus, et perfectus homo, ex anima rationali, et humana carne subsistens, eine lange Interpretation in Form eines Zusätzes und einer Erstlärung. Außer diesem kommen noch einige andere Zusätze vor, die wir jedoch als von keinem Belange übergehen.

Es übrigt uns nun noch das Glaubensbekenntniß selbst, wie es in der Liturgie der lateinischen Kirche rezitirt wird, hier seinem Wortlaute nach anzugeben, und mit einigen Bemerkungen zu bezgleiten. Es heißt: "Wer immer selig werden will, muß vor Allem den katholischen Glauben festhalten. Wenn Zemand denzselben nicht rein und unverletzt bewahrt, wird er ohne Zweiselewig zu Grunde gehen. Der katholische Glaube ist dieser: Daß wir Einen Gott in der Dreifaltigkeit, und eine Dreifaltigkeit in der Einsheit verehren, wobei wir weder die Personen verwechseln,

<sup>1)</sup> Concil. Augustodun. can. ult.: Si quis presbyter, diaconus, subdiaconus, vel clericus symbolum, quod inspirante sancto spiritu Apostoli tradiderunt, vel fidem sancti Athanasii praesulis irreprehensibiliter non recensuerit, ab episcopo condemnetur.

noch die Wesenheit trennen. Denn eine andere Person ift die des Baters, eine andere die des Sohnes, eine andere die des beiligen Beiftes; aber dem Bater und Cohne und dem beiligen Beifte fommt nur Gine Gottheit zu; gleicher Preif, gleich ewige Majestat. Wie der Bater, fo der Sohn, fo der heilige Beift. Der Bater ift ungeschaffen; der Gohn ift ungeschaffen; der beilige Geift ift ungeschaffen; unermeglich ift der Bater; unermeglich der Sohn; unermeglich der beilige Geift. Der Bater ift emig; der Cohn ift ewig; der heilige Weift ift ewig. Und doch gibt es nicht drei ewige, sondern nur Einer ift ewig, sowie es nicht drei Ungeschaffene, noch drei Unermegliche gibt, fondern nur Einen Ungeschaffenen, und nur Ginen Unermeglichen. Auf abnliche Weise ift der Bater allmächtig; allmächtig der Sohn; all= mächtig der heilige Geift. Und doch gibt es nicht drei Allmächtige, sondern nur Einen Allmächtigen. Go ift der Bater Gott; der Sohn ift Gott; der heilige Beift ift Gott. Und doch gibt es nicht drei Götter, fondern nur Ginen Gott. Go ift der Bater Berr; der Sohn ift Berr; der beilige Beift ift Berr. Und Doch gibt es nicht drei Berren, fondern nur Giner ift Berr, weil wir, gleichwie wir durch die chriftliche Wahrheit genöthigt find, eine jede einzelne Person fur fich als Gott und herrn zu befennen, ebenso durch die katholische Religion verhindert werden, von drei Göttern oder Berren gu fprechen. - Der Bater ift von Reinem gemacht, weder erschaffen noch gezeugt. Der Gobn ift vom Bater allein; nicht gemacht, nicht erschaffen, sondern gezeugt. Der beilige Beift ift vom Bater und Sohne; nicht gemacht, nicht erichaffen, nicht gezeugt, fondern hervorgebend. Es gibt daber nur Einen Bater, nicht drei Bater; nur Ginen Gobn, nicht drei Söhne; nur Einen beiligen Beift, nicht drei beilige Beifter. Und in diefer Dreieinigkeit ift nichts früher oder fpater; nichts größer oder fleiner, fondern alle drei Personen find einander gleichewig, und gleich; fo daß in Allem, wie schon oben gefagt wurde, sowohl die Einheit in der Dreifaltigkeit, als die Dreifaltigfeit in der Ginheit verehrt werden muß. Ber daher felig werden will, der denke also von der Dreifaltigfeit. — Aber gur ewigen Geligfeit ift es nothwendig, daß er auch die Menfche

werdung unfers herrn Jefu Chrifti gewiffenhaft glaube. Der rechte Glaube ift nun diefer, daß wir glauben und befennen, unfer Berr Jefus Chriftus fei der Gohn Gottes, Gott und Menich. Gott ift er, weil er aus dem Befen des Baters von Ewigfeit gezeugt, und Mensch ift er, weil er aus dem Befen einer Mutter in der Beit geboren ift. Er ift ein vollfommener Gott, ein vollfommener Mensch, bestehend aus einer vernünftigen Geele und dem menschlichen Fleische. Er ift dem Bater gleich gemäß feiner Gottheit; geringer als der Bater gemäß feiner Menschheit. Db er gleich Gott und Mensch ift, so gibt es doch nicht zwei, sondern nur Einen Chriftus. Giner aber ift er nicht durch die Bermandlung der Gottheit in das Fleisch, sondern durch Die Aufnahme der Menschheit in Gott. Einer überhaupt nicht durch das Ineinanderfließen des Wefens, sondern durch die Ginbeit der Berfon. Denn wie die vernünftige Geele und das Kleisch nur Gin Menich ift, fo ift Gott und Menich nur Gin Chriftus. Welcher um unsers Beils willen gelitten bat, zu der Bolle abge= ftiegen, am dritten Tage von den Todten auferstanden ift. Er ift gegen Simmel aufgefahren, fitt gur Rechten Gottes, des all= mächtigen Baters, von dannen er wieder fommen wird, um die Lebendigen und die Todten zu richten; bei deffen Ankunft alle Menschen mit ihren Leibern auferstehen werden, und Rechenschaft über ihre eignen Sandlungen ablegen muffen. Und Diejenigen, welche Gutes gethan haben, werden eingeben in das ewige Leben, welche aber Bojes, in das ewige Tener. - Dies ift der fatholifche Glaube; wer denfelben nicht gewiffenhaft und fest glaubt. wird nicht felig werden fonnen."

Die Rezitation dieses Symbols schreibt die Kirche den zum Breviere verpstichteten Klerikern an jedem durch kein Fest vershinderten Sonntage in der Prim vor. Diese Einrichtung erscheint bei näherer Betrachtung als sehr zweckmäßig; denn es wird das durch der Wunsch ausgedrückt, daß die Geistlichen, wie sie am Ansange und Schlusse jedes Tages den Glauben ihrer Kirche in gedrängter Kürze mittelst des apostolischen Glaubensbekenntznisses sich vergegenwärtigen, so in jeder Woche wenigstens einmal, und gewiß mit Recht am ersten Tage derselben, wo sie überdieß

das christliche Bolf über seinen Glauben belehren sollen, dies in aussührlicher Weise durch die Rezitation des athanasianischen thun möchten.

Und in der That läßt das sogenannte athanastanische Glaubensbekenntniß in dieser Weise nichts zu wünschen übrig. Das Grunddogma der gesammten Offenbarung, die Lehre von der göttlichen Dreisaltigkeit, und weiterhin die Lehre von der Person des Gottmenschen Jesus Christus ist darin mit solcher Ausführslichkeit, und, was noch mehr ist, mit solcher Schärfe entwickelt, daß dadurch jeder Irrsehre und falschen Borstellung bezüglich dieser Heilswahrheiten auf das Entschiedenste entgegengetreten wird. Ebendarum dürsen wir uns aber auch nicht wundern, warum die Kirche dieses Glaubensbekenntniß nicht blos unter die öfumenisschen ausgenommen, sondern auch von jeher ein so großes Geswicht darauf gelegt, und es in so hohen Ehren gehalten hat.

Jum Schlusse möge hier nun noch eine auf alle drei bisher behandelten Symbole bezügliche Bemerkung stehen. Dieselben werzden befanntlich auch von dem sogenannten orthodoxen Protestanztismus, als den christlichen Glauben ungetrübt enthaltend, anzgesehen. In welchem Einklange dieses Bersahren aber mit dessen Brinzip stehe, wornach er nur die heilige Schrift als die einzige und sichere Glaubensregel anerkennt, jede Tradition dagegen — dieser aber gehören jene Symbole offenbar an — verwirft, das zu beurtheilen müssen wir Andern überlassen. Wir unsererseits vermögen darin nur eine große Insonsequenz zu erblicken.

#### \$ 9.

## 4. Das tridentinische Symbolum.

Wie das erste Jahrtausend, so sollte auch das zweite gewaltige Stürme über die Kirche Jesu Christi hereinbrechen sehen. Besonders heftig war derjenige, welcher im sechzehnten Jahrhundert sich erhob, und das Heiligthum Gottes in solchem Grade verwüstete, daß wir noch heute seine traurigen Folgen zu beklagen haben, und noch manches Jahrhundert darüber hingehen dürfte, bis die der Kirche damals geschlagene Wunde geheilt sein wird.

Unter bem taufchenden Bormande, dem beutschen Bolfe Befreiung von dem romifchen Joche zu bringen, mard der Rirche ein Rampf auf Leben und Tod angefundigt. Gine im Bunde mit der allzumächtig gewordenen Sinnlichfeit ftebende falfche Biffenschaft ruttelte an ben bisber noch unangetafteten Lebren des Chriftenthums, an der Lehre von der Rirche, von der Erlöfung und Beiligung, und fand leider nur allzugroßen Beifall, fo zwar, daß unfer deutsches Baterland, das bisher wie in politischer, fo auch in religiöfer Beziehung als ein einheitliches, majeftätisches und Achtung gebietendes Ganges dageftanden, das beflagenswerthe Schauspiel erleben mußte, feine Glieder in letterer Beziehung fich in zwei Beerlager theilen zu feben, von denen der eine Theil dem alten Glauben treu blieb, der andere dagegen fich der Barefte in die Urme warf, und von der gemeinfamen Mutter, an deren Bruften er groß geworden war, fich lobrif, und bald auch noch andere Lander in feinen Fall bereinzog.

Bas die Kirche bei ähnlichen Gelegenheiten früher gethan, das that sie auch jett. Nachdem sie durch einzelne Organe den Irrthum befämpft, trat sie in ihrer Gesammtheit demselben entzgegen, und stellte ihm gegenüber die Eine, heilige, allgemeine, apostolische Überlieserung auf, und umgränzte sie mit Regeln. Befanntlich geschah dies auf dem letzten allgemeinen Conzcile zu Trient.

Die Beschlüsse desselben bezüglich des Glaubens sollten von nun an für Alle, welche in den Dienst der Kirche eintreten, maßegebend sein. Darum verordneten die Bäter, daß die Borsteher der Kirche auf den nächsten Provinzial Synoden alles zu Trient Angeordnete und Festgesetzte öffentlich annehmen, dem römischen Papste wahren Gehorsam geloben und versprechen, und zugleich alle Irrlehren, welche von den heiligen Kanonen und allgemeinen Synoden, und insbesondere von dieser heiligen Synode selbst verurtheilt worden sind, öffentlich verwersen und verdammen sollten. Dasselbe sollte jeder fünstige Borsteher in der Kirche auf der ersten Provinzial Synode, welcher er beiwohnt, thun. 1)

<sup>1)</sup> Concil. Trid. Sess. XXV. de ref. cap. 2 .: Praecipit sancta

Damit nun das Bekenntniß des einen wahren Glaubens auch einförmig von Allen abgelegt werde, wurde bald nach Beendigung der Synode von Trient eine die Beschlüsse derselben in gedrängter Kürze enthaltende Formel von Pius IV. im Jahre 1564 veröffentlicht und der gesammten lehrenden Kirche vorgeschrieben. Sie trägt in der deshalb erlassenen Bulle den Titel: Forma juramenti professionis sidei; sonst pslegt man sie kurzweg auch das tridentinische Glaubensbekenntniß zu nennen, mit welchem Namen man jedoch nicht dem Concil von Trient die Autorschaft, sondern nur die Beranlassung dazu zuschreizben will.

Bezüglich ihres Berhältnisses zu den früheren Symbolen bemerken wir, daß sie das nizano konstantinopolitanische aufgenommen und noch zwölf, die zu Trient aufgestellten Glaubenslehren wiedergebende Artikel hinzugefügt hat. Dasselbe lautet folgendermaßen:

"Ich R. glaube und bekenne mit festem Glauben Alles und Jedes, was in dem Glaubensbekenntnisse, dessen sich die römische Kirche bedient, enthalten ist, nämlich: "Ich glaube an Einen Gott u. s. w.," s. oben das nizäno» konstantinopolitanische Glaubensbekenntniß. Nach Beendigung desselben heißt es dann weiter: "Ich nehme an und umfasse auf das Festeste die apostolischen und kirchlichen Überlieserungen, und die übrigen Gebräuche und Vervordnungen ebenderselben Kirche. Ebenso nehme ich die heilige Schrift nach demjenigen Sinne an, den die heilige Mutterkirche

Synodus patriarchis, primatibus, archiepiscopis, episcopis et omnibus aliis, . . . . . . ut in ipsa prima synodo provinciali, post finem praesentis concilii habenda, ea omnia et singula, quae ab hac sancta synodo definita et statuta sunt, palam recipiant; nec non veram obedientiam summo Romano Pontifici spondeant et profiteantur, simulque haereses omnes a sacris canonibus et generalibus conciliis, praesertimque ab hac eadem Synodo damnatas publice detestentur et anathematizent. Idemque in posterum quicunque in patriarchas, primates, archiepiscopos episcoposque promovendi, in prima synodo provinciali, in qua ipsi interfuerint, omnino observent etc. etc.

angenommen hat und annimmt, welcher es gutommt, über ben mabren Ginn und die Erflarung der heiligen Schriften gu urtheilen, und ich werde fie niemals anders, als nach der einmuthis gen Übereinstimmung der Bater annehmen und erflaren. Auch bekenne ich, daß es mabrhaft und eigentlich fieben Saframente des Reuen Bundes gibt, welche von Jesus Chriftus, unferm Berrn, eingeset und jum Beile des Menschengeschlechtes, obwohl nicht alle Allen, nothwendig find, nämlich : die Taufe, die Firmung, Die Euchariftie, die Buge, die lette Dlung, die Priefterweihe, die Che, und daß diefelben Gnaden mittheilen, und aus ihnen die Taufe, die Firmung und die Priefterweihe ohne Safrilegium nicht wiederholt werden dürfen. Auch die angenommenen und bestätigten Gebrauche der fatholischen Rirche bei der feierlichen Bermaltung aller obengenannten Saframente nehme ich an, und laffe ich zu. Ich umfange und nehme an Alles und Jedes, was auf der hochheiligen Synode von Trient von der Erbfunde und der Rechtfertigung bestimmt und erflart worden ift. Auf gleiche Beife befenne ich, daß in der Deffe Gott ein mahres, eigentliches und verföhnendes Opfer für die Lebendigen und Abgeftorbenen dargebracht werde, und daß in dem heiligften Saframente ber Euchariftie mabrhaft, wirklich und wesentlich ber Leib und das Blut, zugleich mit der Geele und Gottheit unfere Berrn Jefu Chrifti da fei, und daß eine Bermandlung der gangen Befenheit des Brodes in den Leib und der gangen Befenheit des Beines in das Blut vor fich gebe, welche Berwandlung die fatholische Rirche Transsubstantiation nennt. 3ch befenne, daß auch nur unter Giner Geftalt Jefus Chriftus gang und unverfehrt, und das wahre Saframent empfangen werde. Ich nehme feft an, daß es ein Regfeuer gibt, und daß die dafelbft aufbehaltenen Geelen durch die Fürbitten der Gläubigen erleichtert werden, und eben fo, daß die zugleich mit Chriftus berrichenden Seiligen zu verehren und angurufen feien, und daß fie Gott Bebete fur uns darbringen, und daß auch ihre Reliquien zu verehren feien. Ich behaupte auf das Fefteste, daß die Bilder Chrifti, der immerwährenden Jungfrau Gottesgebärerin, fowie anderer Beiligen be= feffen und beibehalten, und ihnen die gebührende Ehre und Berebrung ermiefen werden durfe; auch ftimme ich bei, daß die Bewalt der Ablaffe von Chriftus in der Rirche binterlaffen worden, und der Gebrauch derfelben dem driftlichen Bolfe bochft beilfam fei. 3ch erfenne die beilige, allgemeine und apostolische römische Rirche als die Mutter und Lehrerin aller Rirchen an, und verfpreche und ichwöre bem römischen Papfte, dem Nachfolger des beiligen Apostelfürsten Betrus und Stellvertreter Jefu Chrifti, wahren Geborfam. Auch nehme ich an und befenne ich zweifel= los alles Übrige, mas von den beiligen Ranones und allgemeinen Concilien, und besonders von der bochheiligen Synode von Trient überliefert, bestimmt und erflart worden ift, und zugleich verdamme, verwerfe und anathematifire ich alles Entgegengesette, und alle von der Rirche verdammten, verworfenen und mit dem Banne belegten Irrlebren. Diefen mabren fatholifden Glauben, ohne den Niemand felig werden fann, den ich gegenwärtig freiwillig bekenne und mabrhaft festhalte, diefen verspreche, gelobe und schwöre ich N. gleichfalls unversehrt bis zum letten Athem= juge bes Lebens mit dem Beiftande Gottes auf bas Standhaf. tefte beizubehalten und zu befennen, und soviel an mir liegen wird, dafur zu forgen, daß er von meinen Untergebenen, oder Denjenigen, über welche mir die Obforge in meinem Amte que fommen wird, gehalten, gelehrt und gepredigt werde. Also belfe mir Gott und diefe beiligen Evangelien." 1)

Die Ablegung und Beschwörung dieses Glaubensbekenntnisses legt die Kirche allen Denjenigen auf, welche eine Pfründe oder einen Lehrstuhl an einer Universität übernehmen, desgleichen den Kandidaten des geistlichen Standes bei dem Empfange der höheren Beihen, sowie denen, welche von der getrennten griechischen Kirche oder von irgend einem anderen Bereine getaufter Menschen in den Schoos der katholischen Kirche zurücktreten wollen.

Doch es drängen fich uns hier zwei Fragen auf, die wir nicht unbeantwortet laffen durfen. Die erfte ift: Bar ber

<sup>1)</sup> Conc. Trident. (edit. Gallemart.) Sess. XXIV. cap. 12. de reform.

Papft auch berechtigt, ein neues Glaubensbefennt= niß neben den bisberigen aufzustellen? Wollte man Diese Frage so verfteben, ob der Papft das Recht babe, ein dem Inhalte nach von den bisberigen verschiedenes Glaubensbefenntniß aufzustellen, so mußte fie entschieden verneint werden, indem das Oberhaupt der fatholischen Rirche fo wenig als das geringfte Mitglied derselben befugt ift, an dem von Chriftus der Rirche übergebenen Depositum auch nur das Beringfte abzuändern, da es vielmehr nur feines Amtes ift, die Sinterlage des Glaubens rein und unverfälscht zu bewahren. Sat die Frage aber nur den Sinn, ob der Papft die bestehenden Glaubensbefenntniffe je nach dem Bedürfniffe der Zeiten erweitern und vervollständigen, mit andern Worten, ob er ein ausführlicheres Glaubensbefenntnig aufftellen durfe, fo muß fie entschieden bejaht werden. Dazu berechtigt ihn nämlich auf der einen Geite der Borgang früberer Beiten, indem neben dem einfachen apostolischen Glaubensbefennt= niffe das ungleich vollftandigere niganisch fonftantinopolitanische und athanaffanische aufgeftellt wurden, die man ohne Bedenken angenommen bat, auf der andern Seite die Pflicht und das Recht, als oberfter Birte der Rirche, den jeweils auftauchenden Irrlehren das Befenntniß des mabren Glaubens entgegenzuftellen.

Doch sagt man vielleicht, daß dies wohl einem allgemeinen Concilium, nicht aber der Person des Papstes zusomme. Wir antworten: Das Recht steht beiden zu, indem Jesus Christus nicht blos der Gesammtheit der Apostel, sondern auch ihrem Haupte und Mittelpunste ganz besonders die Hirtensorgsalt über die Kirche übertragen hat. In dem gegenwärtigen Falle tritt aber noch der günstige Umstand ein, daß der Apostolat und sein Mittelpunst, der Papst, in schönster Eintracht zusammengewirft, und daß der Letztere nur in eine kurze Formel zusammengesast, was jener aussührlich zu Trient verhandelt hatte, wozu er um so mehr berechtigt war, als ja das Concil selber, wie wir oben nachsgewiesen haben, ausdrücklich verordnet hatte, daß alle Würdensträger der Kirche auf das Bekenntniß des zu Trient dargelegten katholischen Glaubens seierlich verpslichtet werden sollten.

Mit der Erledigung der erften Frage hat fich gewiffermaßen

auch schon die andere, ob der Papft berechtigt fei, alle oder nur jene Glieder der Rirche, bei denen er es für nothwendig erachtet, auf ein neues, von ihm aufgeftelltes Glaubensbefenntniß zu verpflichten, erledigt. Denn wenn er das Gine thun darf, fo muß er wohl auch das Undere thun durfen, da es ja fonft gang zwecklos mare, warum er die erfte Befugniß befage.

Bas nun aber im Befondern die einzelnen Rlaffen von Berfonen angeht, welche nach dem Dbengefagten Das fragliche Befenntniß abzulegen haben, fo darf unfers Erachtens Diefes Recht der Rirche, refp. ihres Dberhauptes, nicht im Mindeften bezweifelt werden. Wer immer in den Dienft der Rirche tritt, und ihre Bortheile genießen will, feien es nun Randidaten des geiftlichen Standes, feien es Pfrundner, feien es Lehrer der Theologie, von dem darf mohl auch die Rirche verlangen, daß er fich durch das Befenntniß seines Glaubens ausweise, daß er nicht blos äußerlich, fondern auch innerlich mit ihr verbunden fei, alfo ihren Glauben theile, und auch entichloffen fei, als ihr Drgan nichts Underes, als eben diefen Glauben durch Wort und That zu predigen. Spricht man boch jeglichem Bereine, welchen Zwed und Ramen er auch immer haben moge, diefe Befugniß zu, und wird diefelbe von allen auch unbeftritten ausgeübt.

In abulider Beife verhalt es fich auch mit ber letten Rlaffe der gur Ablegung Diefes Glaubensbefenntniffes Berpflichteten, der Ronvertiten. Gie haben bisher einer Religionsgemeinschaft angehört, die mehr oder weniger von dem Glauben der fatholifchen Rirche abweichen. Bas ift nun naturlicher, als daß fie nicht das apostolische, niganische oder athanafianische, als worin alle Ronfeffionen mit einander übereinftimmen, fondern gerade das tridentinische Glaubensbefenntniß ablegen, welches die Untericheidungslehren der fatholischen Rirche auf das Genaueste ent= halt? Sie wollen ja von nun an der fatholischen Rirche angeboren. Wenn fie daber auch von der Rirche nicht angehalten würden, fo mußten fie fich fcon von felbft dazu gedrungen fühlen, das fpezififch = fatholifche Glaubensbefenntnig abzulegen, welches eben das tridentinische ift.

Bum Schluffe noch eine allgemeine Bemerfung. Die bisber aufgeführten Glaubensbefenntniffe, nämlich bas apoftolifche, nizano=fonftantinopolitanifche, athanafianifche und tridentinische gelten als Glaubensregel für die gesammte fatholische Rirche. Beder einzelne Individuen, noch gange Stande, 3. B. Ordensleute, haben irgend ein befonderes, von den ebengenannten abweichendes. Denn die fatholische Rirche ift einig, wie in ihrem unfichtbaren und fichtbaren Oberhaupte, fo auch in ihrem Glauben, und in dem Befenntniffe deffelben. Es ift daber eine ebenfo unwahre, wie den Erfinder brandmarfende Behauptung, als ob der Orden der Jesuiten ein besonderes Glaubens= bekenntniß habe, wie es jungft gelegentlich ber Jesuiten = Miffion in Frankfurt a. D. von den Teinden der Rirche der Welt glauben gemacht werden wollte. Das bei diefer Gelegenheit veröffentlichte, vermeintlich jesuitische Glaubensbefenntniß, mit dem wir indeffen Diefe Blatter nicht beschmuten wollen, verftößt fo febr gegen die erften Glaubensfäge der fatholifden Rirche, daß die Unachtheit deffelben jedem auch nur oberflächlich mit jener Rirche Bertrauten auf den erften Blick einleuchten muß. Überdies ift dieselbe auch fo evident hiftorifch nachgewiesen worden, daß felbft unbefangene Brotestanten den Glauben an feine Achtheit aufgegeben haben. Ber fich des Naheren bieruber belehren will, den verweisen wir auf die "öffentliche Erflärung des Bischofs von Maing in Betreff eines angeblich fatholischen Glaubensbefenntniffes". 1)

<sup>1)</sup> Maing 1852. Bei Joh. Wirth.

# Bweiter Abschnitt.

Bon dem Gebete.

§ 10.

Begriff und Eintheilung des liturgischen Gebetes.

Daß wir es hier nicht mit dem Gebete überhaupt, sondern nur mit dem liturgischen, oder mit dem Gebete der Kirche als solcher zu thun haben, bedarf nach dem in der Einleitung Gesagten faum einer Bemerkung. Eine nothwendige Folge hievon ist, daß wir alle jene Fragen, welche eigentlich Gegenstand der Dogmatik und Moral, z. B. die Frage nach seiner Stellung im Rechtsertigungsprozesse des Menschen, nach seiner Statthaftigkeit, nach seiner Pflichtmäßigkeit und seinem Werthe, sowie andere ähnliche, bei Seite lassen werden und müssen. Dieses Alles als bekannt voraussetzend, und die Resultate jener Wissenschaften als Basis gebrauchend, werden wir nur die liturgische Seite des Gebetes ins Auge fassen.

Was nun zuerst den Begriff des liturgischen oder Kirchengebetes angeht, so ist dieser im Wesentlichen derselbe, wie jener des Gebetes überhaupt. Das liturgische Gebet (oratio, collecta, preces; im Griech. εύχη, προσευχη, προσφόνησις, ἐπίχλησις, συναπτή) ist eine in bestimmten, hörbaren Worten stattsindende Ansprache der Kirche an Gott. Wir sagen "eine Ansprache in hörbaren Worten". Und hiedurch unterscheidet sich das liturgische Gebet von dem gewöhnlichen, welches ebenso sehr in Gedansen (oratio mentalis) als auch in artifulirten Lauten (oratio vocalis oder verbalis) geschehen kann. Das liturgische Gebet partizipirt dagegen an dem Charaster des ganzen Kultus; es ersolgt in einer äußerlich wahrnehmbaren Form.

Die Kirche spricht in ihrem Gebete im Wesentlichen dieselben Gefühle und Bedürfnisse aus, wie das einzelne Individuum, da fie ja nur eine erweiterte Form des letzteren ift. Daher kommt es, daß wir dem Inhalte nach ein liturgisches Lob- und Preißgebet (auch Anbetungsgebet), ein Dank- und Bittsgebet unterscheiden. In dem ersten spricht sie vorzugsweise ihren Glauben, in dem zweiten ihre Liebe, in dem dritten ihre Hoffsnung aus.

Das Berhältniß dieser verschiedenen Gebetsarten zu einsander bezüglich ihres Werthes betreffend, so muß dem Lobges bete die erste Stelle angewiesen werden, weil in ihm das Gesschöpf gänzlich von sich hinwegsieht, und Gott nur um seiner selbstwillen verehrt. Die Anbetung ist somit der Ausdruck der von jeder Beimischung der Selbstliebe reinen, ganz interesselssen Liebe Gottes. Ze mehr sich daher das Geschöpf dem Schöpfer geeinigt, je vollsommener es ist, desto mehr wird es auch dem Anbetungsgebete obliegen. Daher ist es denn auch vorzugsweise das Gebet der Heiligen im Himmel, deren Beschäftigung gleichssam in einem nie endenden Hymnus auf Gott besteht. I Und weil das selbstische Prinzip weit weniger in dem Dants als in dem Bittgebete vertreten ist, so wird dasselbe die zweite Stelle einsnehmen müssen, während das Bittgebet die letzte einnimmt.

Umgefehrt aber wird die Stellung dieser drei Gebetsarten erscheinen, wenn wir sie nicht an sich, sondern im Berhältniß zu dem Betenden ins Auge fassen. Der gegenwärtige bedürsnisvolle und vielbedrängte Zustand sowohl des einzelnen Menschen, als der ganzen Kirche bringt es nämlich mit sich, daß das Bittgebet am häusigsten vorsommen musse. Die Gewährung der Bitte sührt zum Danke, und indem der Blick des Menschen nicht blos bei der unendlichen Liebe Gottes stehen bleibt, sondern sich auch zur Betrachtung der übrigen Eigenschaften Gottes erweitert, erzhebt sich die Seele auch zum Lobgebete.

Eine andere Eintheilung des liturgischen Gebetes bezieht sich auf das Subjekt, das da betet. In dieser hinsicht theilt man dasselbe ein in das priefterliche, welches zunächst für die Klerifer, und in das Gemeindegebet, welches für alle Gläu-

<sup>1)</sup> Martin, Lehrbuch ber-fath. Moral. S. 391.

bigen bestimmt ift, eine Eintheilung, die für unsere spätere Darftellung von Wichtigfeit ift.

### rdi matting med at 8 11.

Rothmendigfeit des liturgifchen Gebetes.

Wenn der Kultus, wie wir früher gezeigt haben, der lebens dige Wechselverkehr zwischen dem dreieinigen Gotte und der Kirche ift, so muß das Gebet auch einen integrirenden Bestandtheil, und zwar einen der vorzüglichsten Bestandtheile desselben ausmachen; denn es bildet dessen subjektive Seite. Es ist der Wiederhall des sakramentalen Kultus. Was wir daher früher von der Nothwenz digkeit dieses subjektiven Lebens, oder was dasselbe ist, der Religiossität und ihrer Bethätigung überhaupt bemerkt haben, gilt in gleicher Weise von der Nothwendigkeit des Gebetes im Besonderen.

#### \$ 12.

Eigenschaften des liturgischen Gebetes.

Die Eigenschaften des liturgischen Gebetes sind bedingt 1) von dem Wesen des Gebetes überhaupt. Nun aber ist dieses der Ausdruck der von der göttlichen Wahrheit und Gnade in der Seele des Christen hervorgerusenen religiösen Gesühle, Wünsche und Entschließungen, mit Einem Worte, der religiösen Gemüthöstimmung. In dem Kirchengebete darf daher nur diese Gemüthöstimmung sich abspiegeln; es muß die getrene Offenbarung derselben, mit Einem Worte, es muß lyrisch sein. Es heißt das Wesen des Gebetes gänzlich versennen, wenn man, wie es heutzutage so häusig geschieht, nur dem doftrinalen Elemente in demselben, oder doch vorzugsweise huldigt. Das dostrinale Element hat allerdings in dem Kultus seine wohlberechtigte Stelle, aber es darf nicht in dem Gebet vorherrschend, noch weniger mit demselben verwechselt werden. Und dennoch ist nichts gewöhnlicher, als daß man demselben in den meisten der heutzu-

<sup>1)</sup> Bergl. § 1.

tage erscheinenden Gebetbücher begegnet. Ihre Gebete sind oft nichts Anderes als eine Art Unterricht, den man entweder Gott selber oder auch dem Betenden über die gegenseitigen Pflichten ertheilt.

2) Wenn wir aber auch den doftrinalen Charafter des Rirchengebetes verwerfen, fo find wir doch weit entfernt, ibm feine dogmatische Grundlage rauben zu wollen. Wir erkennen es im Gegentheile für eine unerläßliche Eigenschaft deffelben, daß es eben eine folche Grundlage habe. Dies verleiht ihm den fpezififch= driftlichen Charafter. Die religiojen Gefühle, deren Ausdruck das liturgische Bebet sein foll, muffen die Frucht und der Refley spegififd = driftlicher Bahrheiten fein, mit andern Worten, fie muffen eine bestimmte driftliche Quelle baben. Die Rothe wendigfeit dieser Gigenschaft unterliegt feinem Zweifel, wenn man bedenft, daß das liturgische Gebet eben das Gebet der Rirche fei, die von dem Glauben an die driftlichen Wahrheiten durch= drungen ift, und diefen, wie in allen ihren Thätigkeiten, fo auch im Bebete hervortreten läßt. Die Rirche wurde daber im fchneis dendsten Biderspruche mit fich felbst steben, wenn fie folche Bebete aufnahme oder duldete, die der driftlichen Farbung ermangeln, wie große Borguge in formeller Beziehung Dieselben auch immer baben mögen.

Diese Eigenschaft besitzen die alten Kirchengebete in hohem Grade. Man sieht es ihnen auf den ersten Blick an, daß sie in einem glaubenswarmen Zeitalter entstanden, und daß sie nur der Resley des im Innern lebendig glühenden Glaubens sind. Wenn wir die in neuester Zeit entstandenen Gebete, die für öffentliche Andachten bestimmt sind, damit vergleichen, welch' ein Unterschied! Wie farblos sind dieselben nicht häusig! Wie wenig christlichen Gehalt tragen sie in sich! Auch sie können ihren Ursprung nicht verläugnen. Man sieht es ihnen an, daß eine glaubensleere Zeit sie hervorgebracht, eine Zeit, wo der begeisterte Glaube einer matten Vernunstreligion gewichen, oder doch von ihr bedeutend geschwächt worden ist. Gott sei Dank, daß diese Zeit — wenn nicht alle Zeichen trügen — ihrem Ende nahe ist, und daß die Morgensröthe einer bessern, mit aller Entschiedenheit dem christlichen

Glauben sich zuwendenden bereits zu dämmern beginnt! Wir hegen die seste Überzeugung, daß, wenn dieser erst wieder die Geister allgemein durchdringt und regiert, dann auch jene Bersunstaltungen des Kultus verschwinden und als etwas dem Wesen des christlichen Kultus Fremdartiges und Unnatürliches von selbst sich lossösen werden.

3) Wie eine driftliche Grundlage, fo darf man wohl von dem liturgischen Gebete auch mit Recht einen driftlichen Inhalt fordern. Ift es ja doch die von dem Beifte Chrifti erfüllte, in demselben lebende und webende Rirche, die da betet. Darum wird fich das Lobgebet vorzugsweise auf die zur Anschanung gefommenen Bollfommenbeiten Gottes beziehen; das Dant = und Bittgebet werden vorzugsweise zum Gegenftande ihres Dankes und ihres Bittens jene Guter haben muffen, fur welche uns Chriftus gu danken, um die er uns zu bitten gelehrt hat. Bor Allem find dies nun befanntlich die ewigen, die himmlischen, und dann erft Die zeitlichen, Die irdischen Guter, und Diefe in fteter Beziehung ju jenen. Bas im Befonderen die Kurbitte angeht, fo wird diefelbe fich nach der Mahnung des Apostels allerdings zunächst auf die Glaubensgenoffen, auf die durch die Bande des Blutes mit uns Berbundenen, auf die geiftliche und weltliche Obrigfeit, dann aber auch auf alle Menschen, selbst auf die Feinde erstrecken muffen.

Auch in dieser Beziehung können die in Praxis befindlichen Kirchengebete der alten Zeit als Muster aufgestellt werden. Immer ist das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit der Mittelpunkt, um den sich ihre Anbetung, ihr Lobpreiß, ihre Danksagung und ihre Bitten drehen, und werden die irdischen Angelegenheiten darin aufgenommen, so geschieht es allzeit mit der gebührenden Untersordnung unter die ewigen und mit Beziehung auf dieselben.

4) Bei Weitem die meisten aus der älteren Zeit stammenden liturgischen Gebete sind an den Bater gerichtet, nur wenige an den Sohn, seines aber an den heiligen Geist, wenn auch beide, besonders am Schlusse, darin erwähnt werden. Dies geschah in Folge einer firchlichen Vorschrift, indem sowohl die im Jahre 397 zu Hippo, als auch die im Jahre 525 zu Karthago

gehaltene Synode, welche den Befdluß der erfteren bestätigte, verordneten, "daß Niemand den Bater fur den Gobn und den Gobn für den Bater nennen folle; das Gebet am Altare muffe immer an den Bater gerichtet fein." 1) Diefe Berordnung hatte aber feineswegs darin ihren Grund, als ob man der Meinung ge= wesen ware, dem Sohne und dem heiligen Beifte gebühre nicht gleiche Anbetung, wie dem Bater - Denn fur die gegentheilige Unficht laffen fich ungablige Zeugniffe aus dem Alterthume beibringen 2) - fondern vielmehr in dem Borgange des Gebetes des herrn, besonders aber in der driftlichen Borftellung von dem Berhältniffe der drei göttlichen Personen zu einander, mornach man in dem Bater die Quelle alles Geins und Lebens fab, gu deffen Gnadenthrone man nur durch das Opfer Chrifti und die Wohlthat seiner Berdienfte und Fürsprache, sowie durch die Bermittelung des beiligen Geiftes Butritt bat. Ginen mehr außerlichen Grund gibt Bellarmin an, wenn er fagt: "Da das Gebet mit Chriftus, unferm Fürsprecher bei Gott, schließen muß, fo wird es mit Recht an Gott den Bater gerichtet. Denn es wurde unpaffend fein, das Gebet an die Trinitat ju richten, und mit den Worten: "Um deines Sohnes willen", ju schließen. Alle diefe Difftande fallen aber meg, wenn die Gebete an Gine Berfon gerichtet werden, und da die des Baters die erfte ift, von

4

Conc. Carth. III. can. 23.: Ut nemo in precibus vel patrem pro filio, vel filium pro patre nominet. Et quum altari adsistitur, semper ad patrem dirigatur oratio. Cf. Conc. Hippon. c. 21.

Um Misverständnissen vorzubengen, bemerkt hiezu der afrikanische Bischof Fulgentius (ad Monimum, lib. II. c. 5.): Neque praejudicium silio vel sancto spiritui comparatur, dum ad patris personam precatio ab offerente dirigitur, cujus consummatio, dum silii et spiritus sancti complectitur nomen, ostendit, nullum esse in Trinitate discrimen. Quia dum ad solius patris personam sermo dirigitur, bene credentis side tota trinitas honoratur, et quum ad patrem litantis destinatur intentio, sacrisicii munus omni trinitati uno eodemque offertur litantis officio.

<sup>2)</sup> Cf. Bingham. Origin, Vol. V. Lib. XIII. c. 2. Find, Liturgif. II.

welcher die beiden andern ihren Ursprung herleiten, so ift es das Natürlichste, die Gebete an den Bater zu richten." 1) Diese Worte Bellarmin's führen uns auf eine andere Eigenschaft des liturgischen Gebetes. Dasselbe muß nämlich

5) im Namen Jesu geschehen. Die Kirche weiß, daß, wie sie ihre Existenz und ihre Exhaltung Christo verdankt, auch all' ihr Thun nur insosern vor Gott einen Werth hat, als es in der sebendigen Verbindung mit Christus steht, da wir nur durch ihn Zutritt zum Bater haben. In nothwendiger Folge hievon sühlt sie sich gedrungen, wie ihre Thätigkeiten überhaupt, so auch jene des Gebetes im Besonderen im Namen Jesu zu verzichten. Es ist daher keineswegs als ein bloses Hersommen zu betrachten, wenn sie alle ihre Gebete, gleichviel ob Lob oder Dank oder Bittgebete, im Namen Jesu verrichtet. Diese Form ist vielmehr sowohl objektiv, als subjektiv aus Teisste begründet. Es versteht sich darum von selbst, daß nur solche Gebete auf den Namen von Kirchengebeten wahrhaft Anspruch machen und bei dem öffentlichen Gottesdienste gebraucht werden dürsen, welche im Namen Zesu geschehen.

6) Sowohl derjenige, zu dem die Kirche betet, als auch dasjenige, was der Inhalt ihres Gebetes ift, legt das Bedürfniß nahe, daß das Kirchengebet, was den Ausdruck betrifft, nicht nur alles Niedrige und Gemeine vermeide, sondern sich vielmehr in ein würd evolles Gewand fleide. Dieser Ansorderung wird das Kirchengebet in dem Maße entsprechen, als es sich der heiligen, d. h. der Sprache der heiligen Schriften, welche diese Eigenschaft bekanntlich in eminenter Beise an sich tragen, und als es sich der Sprache der heiligen Bäter bedient, die, vom Geiste Gottes erfüllt, eine oft an das Bunderbare gränzende Erhabenheit in ihrer Sprache beurfunden. Daß die Kirche dieser Ansorderung in ihren Gebeten die gebührende Rechnung getragen, daran wird Niemand zweiseln, der dieselben auch nur eines slücktigen Blickes gewürdigt hat. Sind nicht viele ihrer Gebete, und grade die herrlichsten entweder ganz, oder doch zum großen Theile der

<sup>1)</sup> De Missa. Lib. II. c. 16.

heiligen Schrift entlehnt? Wir erinnern nur beispielsweise an das Gebet des Herrn, und an den englischen Gruß. Und wie manche derselben sind nicht den Schriften der heiligen Bäter entnommen!

- 7) Mit der Burde steht die Fülle und Prägnanz des Ausdruckes der Kirchengebete in engster Berbindung. Die Noth-wendigkeit dieser Eigenschaft wird aus folgender Erwägung er-hellen. Es ist den lebendig erregten Gefühlen eigenthümlich, daß sie, wie sie dem Angesichte und der ganzen änßern Haltung des Menschen ein markirtes Gepräge geben, so auch, wenn sie durch die Sprache sich offenbaren, in kurzen, bundigen Ausdrücken hervortreten. Diese Eigenthümlichkeit theilen auch die religiösen Gefühle. Daher muffen auch die Kirchengebete durch Fülle und Prägnanz sich auszeichnen.
- 8) Nicht so sehr als eine neue, als vielmehr eine in dem eben Gesagten, weil eine nothwendige Folge desselben, bereits eingeschlossene Eigenschaft erscheint die Kürze der Kirchengebete. Lange, weit ausgesponnene Gebete sind etwas durchaus Unnatürsliches und die religiösen Gesühle Ertödtendes.

Wie meisterhaft erscheinen auch in dieser Beziehung die alten Kirchengebete, namentlich der abendländischen Kirche wieder! Sie entsprechen so ganz der Natur der religiösen Gefühle. Es sind leuchtende Blige, die, wie sie selbst aus einer glühenden Brust hervorgegangen, auch wieder eine Glut in denen, die sich ihrer bedienen, entzünden.

9) Die liturgischen Gebete sind Gebete der Kirche. Sie müssen daher den religiösen Gefühlen und Bedürfnissen der Gläusbigen nicht blos wirklich entsprechen, sondern auch in einem solchen Gewande erscheinen, daß diese jene Gefühle und Bedürfsnisse darin wieder sinden. Dies wird aber nur dann der Fall sein, wenn dieselben allgemeinsverständlich oder populär sind, ohne jedoch gemein oder trivial zu sein. Auch in dieser Beziehung lassen die Gebete der katholischen Kirche nichts zu wünschen übrig. Wenn auch in edlen, so bewegen sie sich doch auch immer in solchen Ausdrücken, die selbst den Ungebildetsten

verständlich find. Wir erinnern hier nur beispielsweise an die fogenannten Litaneien.

Bir fennen nun die Gigenschaften, welche das liturgifche Bebet befigen muß. Es foll vor allen Dingen lyrifch fein, von einem driftlichen Dogma ausgeben, einen driftlichen Inhalt haben, an den Bater gerichtet werden, im Ramen Jeju gefchehen, feiner Sprache nach würdig, pragnant, furz und popular fein. In der That, wichtige Eigenschaften! Daß von dem Borhandensein der= felben die Frucht des Gebetes, feine Wirfungen, bedingt feien, wer möchte daran zweifeln? Eben darum aber hat man auch von jeber auf die Abfaffung von liturgischen Gebeten die größte Gorgfalt verwendet; man bat nicht Jedem geftattet, nach Gutdunken neue in den Rultus einzuführen, fondern die Aufnahme Derfelben von einer ftrengen Prufung und ausdrücklichen Gut= beißung der Rirche abhängig gemacht. Bum Belege beffen mogen bier die Worte des Concils von Rarthago im Jahre 407 folgen: "Es follen nur folche Bebete, Brafationen oder Fürbitten von Allen gebraucht werden, die in einem Concile gutgeheißen worden find." 1) In ahnlicher Beife fpricht fich das um diefelbe Reit in Ufrifa gehaltene Concil von Milevi aus. 2) Diefe Bemerkung führt uns auf die ftebenden Bebetsformularien der Rirche.

<sup>1)</sup> Can. 9.: Ut preces, quae probatae fuerint in concilio, sive praefationes, sive commendationes ab omnibus celebrentur. Nec aliae omnino contra fidem proferantur, sed quaecunque a prudentioribus fuerint collatae. Cf. Conc. Carth. III. can. 23.

<sup>2)</sup> Can. 12.: Placuit, ut preces vel orationes et missae, quae probatae fuerint in concilio, sive praefationes, sive commendationes ab omnibus celebrentur, nec aliae omnino dicantur in ecclesia, nisi quae a prudentioribus tractatae vel approbatae in synodo fuerint; ne forte aliquid contra fidem vel per ignorantiam vel per minus studium sit compositum.

### \$ 13.

## Liturgische Gebets-Formularien.

Daß im Anfange der Kirche die Bischöfe die bei dem öffentlichen Gottesdienste üblichen Gebete wie gesprochen, so auch verfaßt haben, dürfte von Niemanden bestritten werden. Eben so gewiß aber ist es auch, daß schon frühe, namentlich was die Hauptsormen des Gottesdienstes, die Feier der heiligen Messe und der heiligen Sakramente angeht, sich bestimmte und in ihrem Wesen unweränderliche Formen gebildet haben, wie theils aus dem Umfange und der Bollendung der uns aus jener Zeit überslieserten Gebete, theils aus ihrer großen Aehnlichseit untereinander hervorgeht. Die subjestive Thätigseit der Borsteher der Kirche in dieser Beziehung verschwand immer mehr, nur diesenigen Ersweiterungen abgerechnet, welche neue Bedürfnisse und neue Feste nothwendig machten.

Im Angesichte dieser historischen Thatsache drängt sich uns jedoch die Frage auf, ob die Kirche besugt gewesen sei, dem Rultus nach seiner subjektiven Seite hin — von der objektiven versteht sich das von selbst — eine unveränderliche, bleibende Form zu geben. Unsers Erachtens kann hierüber kein Zweisel obwalten. Denn

- 1) bleibt die Kirche, welche den Kultus verwaltet, stets dies selbe. Warum also morgen anderer Formen sich bedienen, als heute; warum anderer nach tausend Jahren, als im Anfange?
- 2) Eben so wenig verändern sich, im Wesentlichen betrachtet, ihre Bedürfnisse und ihre Pflichten Gott gegenüber. Wie sie sie sich in der ersten Stunde ihres Entstehens gedrungen und verpflichtet fühlte, Gott das Opfer ihrer Anbetung, ihres Dankes darzusbringen, und Gott um himmlische und irdische Güter anzuslehen, so gewiß auch noch heute.
- 3) Kann und will sie es sich nicht verhehlen, daß sie die öffentliche Gottesverehrung großen Gefahren aussehen murde, wollte sie jedem Einzelnen gestatten, nach Gutdunken, selbst wenn sie ihnen immer die erforderliche Fähigkeit dafür zutrauen könnte,

Gebetsformeln zu verfassen. Wie oft aber fehlt grade dieses Erforderniß! Man denke an die traurige Lage, in welcher die Kirche von Zeit zu Zeit sich befunden, an den wissenschaftlichen und sittlichen Verfall der Geistlichen in manchen Zeitläuften. Endlich

4) weiß sie wohl, welch einen erhebenden Einfluß das Bewußtsein auf die jeweils betenden Glieder der Kirche machen
müsse, daß sie nicht allein stehen, sondern daß die ganze Kirche
mit ihnen in der nämlichen Weise bete. In der That ist es auch
ein großartiges, wahrhaft ergreisendes Schauspiel, im Geiste die
Willionen vor Gott hingegossen und wie Einen Glauben bekennen,
so anch ein und dasselbe Gebet gleichsam aus Einem Munde zum
Himmel senden zu sehen.

Was nun die Verfasser der kirchlichen Gebetsformularien angeht, so werden wir bei der Darstellung der einzelnen, so viel immer thunlich, dieselben anzugeben bemüht sein. Wir sagen, so viel immer thunlich, da bei den meisten derselben ein undurche dringliches Dunkel über den Versassern schwebt; und dies aus dem einsachen Grunde, weil, wo es sich um etwas für die ganze Kirche Geltendes handelt, die Subjektivität in den Hintergrund tritt, und weil auch die Austorität eines einzelnen Individuums als durchaus überstüssig erscheint, wo die Kirche mit der ihrigen einsteht. Nur im Allgemeinen sei noch bemerkt, daß die bei weitem größere Zahl der liturgischen Gebete, was ihre Entstehung betrifft, in die ersten Jahrhunderte der Kirche hinausreichen, und von Bischöfen dieser Zeit herrühren; und daß in der römischen Kirche besonders Leo der Große, Gelasius und Gregor der Große den größten Antheil daran haben dürsten.

Die vorzüglichsten liturgischen Gebetsformularien find aber folgende:

- 1) Das Gebet des Herrn;
  - 2) das Ave Maria oder der englische Gruß;
- 3) der Angelus Domini;
- 4) der Rosenfrang;
- 5) das allgemeine Gebet;
- 6) das allgemeine Sündenbefenntniß;

- 7) die Litanei;
- 8) die fogenannten göttlichen Tugenden.

Diese Gebetsformularien wollen wir nun im Einzelnen bestrachten. Um Schlusse werden wir noch einige Bemerkungen über einige formale Eigenthümlichkeiten hinzufügen.

### \$ 14.

### 1. Das Gebet des Berrn.

Das Gebet des Berrn, das auch nach feinen Unfangs= worten: Bater unfer, genannt wird, nimmt unter den firch= lichen Gebetsformularien die erfte Stelle ein. Diefe Stelle gebührt ihm auch in der That, nicht blos wegen der Erhabenheit feines Inhaltes, wie wir fpater feben werden, fondern auch wegen feines Ursprungs. Denn wie feinem andern Gebet, fo fommt ibm ein unmittelbar göttlicher zu, da es Jesus Chriftus felber uns gelehrt hat. 1) Db aber Jesus damit den Gläubigen eine bindende Borichrift habe geben, oder blos beifpielsmeife habe zeigen wollen, wie fle beten follen, darüber find die Meinungen verschieden. Die Rirchenväter neigen fich gur erfteren Anficht, mahrend man heutzutage mehr der letteren buldigt. Satte Chriftus in der That die Absicht gehabt, mit dem fraglichen Gebete eine bestimmte Form deffelben vorzuschreiben, fagt man, fo wurde theils die Faffung deffelben bei den beiden Evangeliften, die uns daffelbe mittheilen, die nämliche fein, mas indeffen nicht der Fall ift, theils - und auf diefen Buntt legt man das Sauptgewicht wurde fich auch in der Apostelgeschichte und den Briefen der Apostel, die doch öfter auf den Gottesdienst der ersten Christen gu fprechen fommen, gewiß irgend eine Spur von jenem Gebete vorfinden, mas aber, ohne dem Texte einen ungebührlichen Zwang anzulegen, nicht bewiesen werden fann. Das Gebet des Berrn enthält daher mehr eine materielle, als formelle Unleitung jum Gebete, indem uns Chriftus darin lehrt, theils mas wir von Gott, theils in welcher Ordnung wir es erbitten follen.

<sup>1)</sup> Matth. 6, 9-13. Luf. 11, 2-4.

Wenn nun dessenungeachtet das Gebet des Herrn, gan; in derselben Form, wie es einer der genannten Evangelisten mittheilt, in den Kultus der katholischen Kirche übergegangen ist, so mussen wir das theils seinem göttlichen Ursprunge, theils der Erhabenheit seines Inhaltes, theils endlich der Bollendung seiner Form zuschreiben.

Der liturgische Gebrauch unsers Gebetes geht bis in's hochfte Alterthum gurud. Den erften deutlichen Spuren begegnen wir fcon im zweiten Sahrhundert, und zwar mar berfelbe damals fcon fo allgemein, daß man zu der Bermuthung berechtigt ift, daß er felbft dem apostolischen Zeitalter nicht fremd gewesen fein fonne. Der erfte unter ben firchlichen Schriftstellern, welcher fur den liturgifchen Gebrauch des Baterunfers zeugt, ift Tertul= lian, welcher nicht nur in mehreren feiner Schriften ber Oratio Dominica erwähnt, fondern auch eine eigene Abhandlung: De oratione, ichrieb, welche, wie aus bem Inbalte erfichtlich, nichts weiter, als eine Erklärung des Baterunfers ift. Er ftellt darin Diefes Gebet nicht nur als eine Borfcbrift Chrifti fur alle Zeiten, fondern auch als den Grund aller Gebete, als den Inbegriff des gangen Evangeliums auf. 1) 3m weiteren Berlaufe nennt er es Die oratio legitima et ordinaria, d. h. die von Chriftus vorge= fcbriebene und als gefetliche Borfdrift angenommene Bebetsform, und das fundamentum aller übrigen. 2) Auf Diefes Gebet legt Tertullian einen fo großen Berth, daß er es felbft fur den Privatgebrauch empfiehlt, in der Art, daß man wenigftens dreimal

<sup>1)</sup> Tertull. de orat. c. 1.: Dei Spiritus, et Dei sermo, et Dei ratio, sermo rationis et ratio sermonis et Spiritus. Utrumque Jesus Christus Dominus noster, novis discipulis novi Testamenti novam orationis formam determinavit.... Et quid non coeleste, quod Domini Christi est, ut haec quoque orandi disciplina?.... Neque enim propria tantum orationis officia complexa est, venerationem Dei aut hominis petitionem, sed omnem pene sermonem Domini, omnem commemorationem disciplinae, ut revera in oratione breviarium totius Evangelii comprehendatur.

<sup>2)</sup> Tertull, l. c. c. 9.

des Tages dasselbe sprechen solle. 1) Der zweite Zeuge für den liturgischen Gebrauch unsers Gebetes ist der heilige Cysprian, welcher ebenfalls eine Abhandlung über das Gebet des Herrn (de Oratione Dominica) schrieb. Auch er sindet, gleich Tertullian, dessen Anstichten er sich anschloß, in jenem Gebete eine Norm für die Gläubigen; 2) nicht minder bezeugt er dessen öffentlichen Gebrauch, indem er es gradezu ein öffentliches und gemeinschaftliches Gebet nennt. 3)

Aehnliches berichtet Origenes in seiner Abhandlung: Vom Gebete ( $\pi \varepsilon o i \ \varepsilon \dot{v} \chi \tilde{\eta} \varsigma$ ). Auch er findet darin eine für alle Christen vorgeschriebene Form, worin Alles, was der wahre Christ von

<sup>1)</sup> Tertull. l. c. c. 19 .: De tempore vero non erit otiosa extrinsecus observatio etiam horarum quarundam. Istarum dico communium, quae diei interspatia signant, tertia, sexta, nona, quae solemniores in scripturis invenire est. . . . . . Etsi simpliciter se habeant sine illius observationis praecepto, bonum tamen sit aliquam constituere praesumtionem, qua et orandi admonitionem constringat, et quasi lege ad tale munus extorqueat a negotiis interdum, ut quod Danieli quoque legimus observatum utique ex Israelis disciplina, ne minus ter die saltem adoremus, debitores Patris et Filii et Spiritus Sancti. Exceptis utique legitimis orationibus, quae sine ulla admonitione debentur ingressu lucis et noctis. Sed et cibum non prius sumere, et lavacrum non prius adire, quam interposita oratione, fideles decet. Priora enim habenda sunt spiritus refrigeria et pabula, quam carnis, et priora coelestia, quam terrena. Cf. Constitt. apost. Lib. VII. c. 24.

<sup>2)</sup> Cypr. de orat. Domin. p. 366. (edit. Oberthür. tom. I.):

Dominus inter cetera sua salutaria monita et praecepta divina,
quibus populo suo consulit ad salutem, etiam oran di ipse
formam dedit; ipse, quid precaremur, monuit et instruxit. . . .

Oremus itaque, fratres dilectissimi, sicut magister Deus docuit.

<sup>3)</sup> Cypr. l. c. p. 369.: Publica est nobis et communis oratio; et quando oramus non pro uno, sed pro toto populo oramus, quia totus populus unum sumus. Deus pacis et concordiae magister, qui docuit unitatem, sic orare unum pro omnibus voluit, quomodo in uno omnes ipse portavit,

Gott zu erbitten habe, enthalten fei, und liefert eine ausführliche Erflärung über die einzelnen Bitten.

Reben diefen drei alten, dem dritten Jahrhundert angehörigen firchlichen Schriftftellern liefern die ausgezeichneiften Rirchenvater des vierten und funften Jahrhunderts unwiderlegbare Beweise für unsere Behauptung. Besondere Berudfichtigung verdienen in Diefer Sinficht die Bemerfungen des beiligen Auguftinus. Derfelbe fagt irgendwo: "Das Gebet des herrn, welches der Berr den Biddern feiner Beerde felbft, d. b. feinen Apofteln, gegeben bat, ift Allen nothwendig, fo daß ein Jeder fagt: Bergib uns unfere Schulden, wie auch wir vergeben unfern Schuldigern." 1) Roch deutlicher bezeichnet er es als ein liturgisches Gebet in folgender Stelle: "Durch eben diefelben Boridriften mird uns befohlen, ju fprechen: Bergib uns unfere Schulden u. f. m. Diefes Gebet fpricht die gange Rirche bis gum Ende der Beiten." 2) - Aehnliche Aussprüche finden fich auch bei Chryfostomus und Cprill von Berufalem. In den apostolischen Ronftitutionen wird das Gebet des Berrn als wirklicher Beftandtheil der Liturgie aufgeführt, 3) und ein dreimaliger Gebrauch deffelben auch außer dem Gottesdienfte empfohlen. 4)

Der firchliche Gebrauch des Vaterunsers schon in der ältesten Zeit steht den angeführten Zengnissen zufolge außer allem Zweisel. Sehen so gewiß aber ist es, daß dasselbe ein Bestandtheil der Arkandisciplin war, daß also nur die eigentlichen sideles sich seiner bedienen dursten. Hören wir darüber den heiligen Chrysostomus. "Daß den Gläubigen," sagt er, 5) "dieses

<sup>1)</sup> Augustin. ep. 89. ad Hilar.

<sup>2)</sup> Augustin. Retract, lib. I. c. 19.: In eisdem mandatis est, quod jubemur dicere: Dimitte nobis debita nostra, quam orationem usque ad finem saeculi tota dicit ecclesia. Cf. Homil. XXIX. de verbis Apostol. De peccator. merit. lib. III. c. 13.

<sup>3)</sup> Constit. Apostol. lib. VII. c. 44.

<sup>4)</sup> Constit. Apostol. l. c. c. 24.

<sup>5)</sup> Homil. XX. in Matth,

Gebet zieme, bezeugt theils die Regel der Kirche, theils der Anfang des Gebetes selbst. Denn es kann Niemand Gott seinen Bater nennen, wer noch nicht durch das Sakrament der Tause eingeweiht ist." "Die Uneingeweihten," sagt er anderswo, ") "haben das als Geset eingeführte und von Christus verordnete Gebet noch nicht, sondern bedürsen der Hilfe der Übrigen, welche in die Geheimnisse eingeweiht sind." Gben deshalb wurde auch das fragliche Gebet sůxη των πιστων — Gebet der Gläubigen genannt. Dasselbe berichtet der heilige Augustinus. 2)

Der Grund dieses Versahrens lag zunächst in der hohen Ehrfurcht, die man gegen dieses Gebet hegte. Es war jenes Gebet, das der Herr selber uns gelehrt, zu dessen Gebrauch man nur diejenigen für würdig hielt, die bereits Glieder seines Leibes durch die heilige Taufe geworden waren. Daher kommt es auch, daß die Kirche demselben als Einleitung die Worte vorausgeschickt hat und bei der Feier der heiligen Messe sprechen läßt: "Durch heilsame Vorschriften belehrt, wagen wir es, zu sprechen: Vater unser."

Ein anderer Grund lag gewiß auch in dem mystischen Sinne, den man einzelnen Worten und Bitten unseres Gebetes unterslegte. Wie aus der oben angeführten Stelle des heiligen Chrysfostomus erhellt, waren es schon die Anfangsworte: "Bater unser," weshalb man den Gebrauch dieses Gebetes nur den Eingeweihten gestattete, da nur diese wegen des durch die Taufe herbeigeführten Kindschafts Berhältnisses besugt seien, jene Worte zu sprechen, d. h. Gott ihren Bater zu nennen. Sodann sah

Homil. II. in 2 Corinth. Cf. Theodoret, epitom. divin. lib. V. haeret. Fabul. c. 28.: Ταύτην την προσευχήν οὐ τοὺς ἀμυήτους, ἀλλὰ τοὺς μυσταγωγουμένους διδάσχομεν.

<sup>2)</sup> Homil. XLII.: Tenete hanc orationem, quam reddituri estis ad octo dies. Quicunque autem vestrum non bene symbolum reddiderunt, habent spatium, teneant; quia die sabbati audientibus omnibus, qui aderunt, reddituri estis die sabbati novissimo, quo die baptizandi estis. Ad octo autem dies ab hodierno die reddituri estis hanc orationem, quam hodie accepistis, cujus caput est: Pater noster, qui es in coelis. Cf. Enchirid. c. 7, c. 71.

man, wie aus Tertullian erhellt, in jenen Borten die Offenbarung eines nur den Chriften eigenthumlichen Gebeimniffes, fowie eine Sindeutung auf das Mufterium der Trinitat, welches befanntlich auch ein Beftandtheil der Arfandisciplin war. "Der Name Bater" - alfo läßt fich berfelbe vernehmen, "war zuvor noch Niemanden, felbft Mofes nicht, befannt gemacht. Uns aber ift er im Cohne geoffenbart, und in diefem felbft ift une der neue Batername gegeben." 1) Und an einer anderen Stelle bemerft er: "In dem Bater wird der Gohn angerufen. Denn er felbft fpricht: 3d und der Bater find Gins. Richt einmal Die Mutter oder die Rirche wird übergangen. Denn in Sobn und Bater liegt der Begriff der Mutter, bei welcher man den Mamen Bater und Gobn benft. Mit Diefem einzigen Begriffe oder Borte also ehren wir Gott und die Geinigen, find feines Bebotes eingedent, und bezeichnen diejenigen, welche nicht mehr wußten, daß Gott ihr Bater fei." 2) In ähnlicher Beife drudt fich der heilige Cyprian aus. "Es ift," fagt er, "eine gang besondere Gute unseres Beilandes, dag er uns gestattet, Gott unfern Bater zu nennen. Dhne feine Erlaubniß murde es Niemand gewagt haben, ibn im Gebete fo gu nennen. Bir muffen alfo, geliebte Bruder! miffen und bedenfen, daß wir, wenn wir Gott Bater nennen, uns als Gohne Gottes betragen muffen, und daß, wenn uns der Batername Gottes gefällt, auch er deshalb ein Boblgefallen an uns habe." 3) Denfelben Bedanken begegnen wir auch bei den griechischen Batern, bei Dri= genes, 4) Gregor von Ruffa 5) u. 21. Die Lehre von der Rindschaft Gottes und der daraus nothwendig fliegenden Buverficht des Menfchen zu Gott galt alfo der alten Rirche vorzugsweise als eine Wohlthat des Chriftenthums, beren fich weder das Judenthum, noch das Beidenthum erfreute. Man

<sup>1)</sup> Tertull. De orat. c. 3.

<sup>2)</sup> Tertull. l. c. c. 2. Cf. De Baptism. c. 6.

<sup>3)</sup> Cypr. De orat. Dom. p. 371.

<sup>4)</sup> Περί εὐχης. p. 493-505 (edit. Oberth. tom. III.).

<sup>5)</sup> Homil. X, in ep. ad Coloss,

unterließ es hierbei natürlich auch nicht, auf die Gleichheit aller Menschen vor Gott, die den genannten Religionen ebenfalls fremd war, nach der so schönen Darstellung des Apostels Paulus \*) ausmerksam zu machen.

Den Sauptarund für die Vorenthaltung unseres Gebetes enthält aber ohnstreitig die vierte Bitte: "Gib uns unser tägliches Brod," welche die Bater fast ausschließlich von dem beiligen Abendmable verftanden. "Bir nehmen," fagt in diefer Sinficht Tertullian, 2) "die Borte: Gib uns beute unfer tägliches Brod, lieber im geiftlichen Ginne. 3ch bin, fagt er, das Brod des Lebens. Siernach denfen mir auch, daß fein Leib im Brode fei (bei den Worten): Das ift mein Leib. Indem wir also um unser tägliches Brod bitten, fordern wir auch die ftete Gemeinschaft mit Chrifto und die Bereinigung mit feinem Leibe." Und Cyprian Schreibt: "Man fann die Borte: Unfer tägliches Brod u. f. w. fowohl im geiftlichen, als gewöhn= lichen Berftande nehmen, weil beide ju unferm Bortheile fein fonnen. Denn Chriftus ift das Brod des Lebens, und diefes ift nicht das Brod Aller, sondern unser Brod .... Wir bitten aber um die tägliche Berleihung diefes Brodes, damit wir, die wir in Chrifto find, und täglich die beilige Geelenspeife empfangen, nicht durch irgend ein schweres Bergeben um den Genuß dieses himmlischen Brodes gebracht und von dem Leibe Christi getrennt werden. Er felbst spricht: "3ch bin das lebendige Brod, das vom himmel gefommen. Ber von diefem Brode effen mird, der wird leben in Emigleit. Und das Brod, das ich geben werde, ift mein Fleisch, welches ich geben werde für das Leben der Welt (Joh. 6, 51.). "3) Roch bestimmter drudt fich Origenes aus. Die Annahme des leiblichen Brodes (σωματικού άρτου), bemerkt er, muß schon darum für falich gehalten werden, weil der Beiland in diefem gangen Gebete nicht von irdifden, fondern blos von himmlifden Dingen

<sup>1)</sup> Gal. 3, 28.

<sup>2)</sup> De orat. c. 6.

<sup>3)</sup> Cypr. 1. c. p. 376.

redet, und weil man nicht berechtigt ift, bier an einen folchen Benug von Speifen zu benfen, wie ihn die evangelische Beschichte von der Mahlgeit Jefu zu Rapharnaum berichtet. Sierauf sucht er zu beweisen, daß auch der Ausdruck: "Αστος έπιούσιος = wefentliches Brod, einer folden Erflärung widerftreite, unter welchem man dasjenige Brod zu verfteben habe, welches der vernunftigen Natur entspricht, und dem Befen berfelben verwandt ift, welches Der Seele Boblfein, Bachsthum und Starfe verleiht, und dem, der daffelbe genießt, die ihm eigenthumliche Unfterblichfeit (denn das Bort Gottes ift unfterblich) mittheilt. 1) Auf gleiche Beife argumentirt Cyrill von Jerufalem. "Das gemeine Brod ift nicht wefentlich," fagt er, "wohl aber ift diefes beilige Brod mefentlich, d. h. gum Befen der Geele verordnet. Diefes Brod fommt nicht in den Magen, und geht abgefondert wieder von dem Menschen, fondern es vertheilt fich unter alle Deine Glieder, jum Beften des Leibes und Der Geele." 2)

Daß das Baterunser, obgleich es Gegenstand der Arkandisciplin war, bei dem Kultus gebraucht worden sei, unterliegt dem bisher Gesagten zufolge keinem Zweisel mehr. Es fragt sich nun, bei welchen Kultakten dies der Fall gewesen.

1) Bor Allem bei demjenigen, welcher den Mittelpunkt des ganzen Kultus bildet, bei dem eucharistisch en Opfer. Dafür zeugen theils die firchlichen Schriftsteller, theils die alten Liturzgieen des Morgen= und Abendlandes. So bemerkt der heisige Augustinus: "Nach der Heiligung des Opfers (post sanctificationem sacrisicii) sprechen wir das Gebet des Herrn." 3) Und an einer andern Stelle: "Bir verrichten precationes (Bitten) bei der Feier der Geheimnisse, bevor das, was auf dem Altare liegt, gesegnet wird; orationes (Gebete), wenn es gesegnet und geheiligt und zum Bertheilen gebrochen wird. Alle diese Gebete beschließt fast die ganze Kirche mit dem Gebete des Herrn." 4) Cyrill

<sup>1)</sup> Origen. l. c. p. 523-532.

<sup>2)</sup> Cyrill. Hieros. Catech. mystagog. V. c. 15.

<sup>3)</sup> Augustin. Homil. LXXXIII. de divers.

<sup>4)</sup> Augustin. Ep. LIX. ad Paulin. quaest. 5. Cf. Homil. XLII .:

von Zerusalem spricht zu den Katechumenen also: "Nachher (d. h. nachdem die bei der Konsekration üblichen Gebete gesprochen sind) sprechen wir jenes Gebet, welches der Erlöser seinen Schüstern übergeben hat, indem wir mit reinem Gewissen Gott Bater nennen und sagen: Bater unser, der du bist in den Himmeln, u. s. w.") Dasselbe bezeugt Hieronymus, wenn er sagt: "Der Herr hat seine Apostel gelehrt, daß sie täglich bei dem Opfer seines Leibes gläubig zu sprechen wagen sollten: Bater unser u. s. w.") Das nämliche Resultat liesern die Litursgie en der alten Kirche. Eine jede führt das Gebet des Herrn als Bestandtheil des Kanons auf. 3)

Sowohl die orientalische als die occidentalische Opferseier hatte also das Gebet des Herrn. Ein Unterschied bestand nur in der Bortragsweise, indem es in der griechischen und gallikas nischen Kirche von dem Priester und dem ganzen Bolke zusammen gesprochen, während es in der römischen von dem Priester allein rezitirt wurde. 4)

2) Wie bei der eucharistischen Opferseier, so wurde das Gebet des Herrn auch bei der Taufe gebraucht. So verordnen die apostolischen Konstitutionen, 5) daß der Täustling, sobald er aus dem Wasser gestiegen ist, sich hinstellen und das vom Herrn gesehrte Gebet hersagen solle. Dasselbe berichtet der heilige Chrysostomus. 6) Damit die Täustlinge hiezu fähig wären,

In ecclesia ad altare quotidie dicitur ista oratio Dominica, et audiunt illam fideles.

Cyrill. Hieros. Catech. myst. V. Cf. Chrysost. Homil. XXVII, in Genes. Homil. in Eutrop.

<sup>2)</sup> Hieron. contr. Pelag. Lib. III. c. 3.

<sup>3)</sup> Bergl, die Beilagen zu unserer Schrift: Die heilige Meffe. S. 125-216.

<sup>4)</sup> Mabill. De Liturg. Gallic. Lib. I. c. 5. n. 22. Greg. M. Lib. VII. ep. 64.

Lib. VII. c. 44.: Μετὰ τοῦτο ἐστῶς προσευχέσθω τὴν εὐχὴν, ἦν ἐδίδαξεν ἡμᾶς ὁ κύριος.

<sup>6)</sup> Homil. VI. in Coloss.: Εὐθέως γὰρ ἀνελθών, ταὕτα φθέγγεται τὰ ἡήμᾶτα. Πάτερ ἡμῶν ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς κ. τ. λ.

wurden, wie schon bemerkt worden, diejenigen, welche sich in der letzten Klasse der Katechumenen befanden und Competentes hießen, zuvor sorgfältig unterrichtet, und mußten sowohl dieses Gebet, als auch das Symbolum auswendig lernen. Nachdem die Kinsdert aufe allgemein geworden war, lag den Tauspathen das Geschäft jener Rezitirung im Namen der Täusslinge ob, was auch bis auf diese Stunde noch der Fall ist.

3) Ein weiterer liturgischer Gebrauch des Gebetes des Herrn findet bei dem Officium divinum, oder den priesterlichen Tagzeiten statt. Und zwar pflegt es hier vor der Matutin, jeder der fleineren Horen, und am Schlusse des Ganzen rezitirt zu werden. Der berühmte Kardinal Bona 1) gibt hierüber eine Erslärung, auf die wir später, wann von dem Breviergebete die Rede sein wird, zurücksommen werden.

4) Das Bater unfer bildet sodann auch einen Hauptbeftandtheil des sogenannten Rosenfranggebetes. 2)

5) An vielen Orten der Kirche ist es auch Sitte, dasselbe nach der Predigt zu sprechen, in welchem Falle es die Bestimmung hat, den Gegenstand der Predigt, der sich immer auch unter irgend eine oder mehrere der Bitten des Vaterunser subsumiren läßt, von Gott zu erslehen. Endlich

6) fommt es auch in allen anderweitigen Andachten, z. B. den sogenannten saframentalischen, den gewöhnlichen Nachmittags-Andachten an Sonntagen, Marien- und andern Bruderschaften, den Todtenandachten u. s. w. vor, und zwar aus einem ähnlichen Grunde, wie bei der Predigt. Die Form unsers Gebetes ist nämlich so weit und umfassend, daß jegliches religiöse Bedürfniß darin einen Ausdruck sinden kann. Grade dieses ist der Grund, warum die Glänbigen sich seiner auch bei ihren Privatandachten bedienen.

<sup>1)</sup> De divina Psalmodia. p. 429.

<sup>2)</sup> S. weiter unten § 18.

### § 15.

## Erflärung des Gebetes des Berrn.

Nachdem wir die Geschichte unseres Gebetes, was seinen liturgischen Gebrauch angeht, kennen gelernt, und die Fälle, in welchen es ehemals als solches gebraucht wurde und noch heute gebraucht wird, namhaft gemacht haben, übrigt uns noch, seinen Geist und Inhalt etwas näher ins Auge zu fassen.

Es beginnt mit einer furgen Ginleitung: "Bater unfer, der du bift in den Simmeln." Diefe Borte find ihrem Befen nach das "Sursum corda = Empor die Bergen" der Brafation, und enthalten eine Mahnung an die Betenden, nun ihr Berg von der Erde und ihren Gutern, dem Leibe und feinen Bedürfniffen hinweg, und nach Dben, nach dem Simmel, auf Gott gu richten. Indem die Gläubigen Gott ihren Bater nennen, vergegenwärtigen fie fich Gottes unendliche Liebe gu den Menschen, betrachten fie fich als deffen Rinder und faffen ein unbegrangtes Butrauen zu ibm, das fie nicht nur überhaupt zu bitten ermuthigt, fondern auch die Erhörung ihrer Bitten erwarten läßt. Doch Gott ift nicht blos der Bater der Betenden, fondern aller Menschen. Diefe überzeugung auf der einen, und das Bewußtfein, daß alle Menschen eine große Gottesfamilie, und insbefondere die Chriften Glieder Gines Leibes feien, Die auf das Innigfte in Jejus Chriftus, ihrem Sanpte, mit einander verbunden find, und daher Freud und Leid mit einander theilen, veranlagt fie, Bater unfer zu fprechen, und ihre Bunfche und Bedurfniffe nicht blos in ihrem eignen, fondern im Namen aller Mitmenfchen, insbefondere aller Mitchriften Gott vorzutragen.

Nach dieser kurzen Einleitung folgen dann die einzelnen Bitten selbst. Man hat oft die Behauptung aufstellen hören, als ob in diesem Gebet keine das Ganze tragende und leitende Idee zu entdecken wäre, die einzelnen Bitten daher in keinem Zusammenhange mit einander ftunden, sondern nur dem Zufalle ihre Stelle zu verdanken hätten. Abgesehen davon, daß diese Ansicht eine grobe Berletzung der Ehrsurcht gegen den göttlichen Urheber

Fluck, Liturgit. II.

unsers Gebetes ift, zeugt sie zugleich von einem Mangel an gründlicher Überlegung und richtigem Berständnisse desselben. Wir
unterschreiben mit vollem Herzen, was der heilige Thomas von
Aquin von diesem Gebete sagt: "In dem Gebete des
Herrn," schreibt er, "beten wir nicht nur um alles das,
wornach wir trachten sollen, sondern wir beten auch
darum in eben der Ordnung, wie wir darnach trachten sollen; so daß dieses Gebet nicht nur unsere
Worte und deren Inhalt ordnet, sondern auch alle
Wünsche und Bestrebungen unsers Herzens. Das
Erste und Höchste ist das, um dessentwillen wir da
sind, oder was Ziel und Zweck unsers Daseins ist.
Dann folgen der Reihe nach die Mittel, wodurch
wir zu diesem unserm Endzwecke gelangen sollen."

Unfer Endzweck ift Gott, und das in zweifacher Sinficht; erftens, infofern wir Gott verberrlichen, feinen Ramen beiligen, den Lobpreis feiner ewigen Glorie durch uns und Andere befordern follen; zweitens, infofern wir feiner Glorie im Simmel genießen, der emigen Geligfeit theilhaftig werden follen. Daber beten wir zuerft: "Gebeiliget werde dein Rame" - durch uns, und, wie wir wunschen und auch dazu mitwirfen wollen und follen, auch durch Undere. Damit der Rame des ewigen Baters geheiligt werde, ift der Gobn Gottes Menich geworden, und hat fich am Rreuze dem Bater mit feinem Blute gum Opfer dargebracht. Damit des Baters name geheiligt werde, ward Jefus Chriftus Lehrer der Menschen, Berfohner der Welt, Mittler zwischen Gott und den Menschen. Damit des Baters name gebeiligt werde, ftiftete Jesus feine Rirche, gab er ihr den beiligen Beift, ordnete für fie die Quellen aller Gnaden, die beiligen Saframente. Die Berherrlichung des Baters, die Beiligung feines Namens ift der frohe Lobgefang, welchen die Beerschaaren der Engel, Die Schaaren der auserwählten Menfchen im Simmel mit feligem Entzuden, mit überftromender Wonne in Ewigfeit fingen. Denn von ihnen fagt uns die Schrift: "Sie haben feine Rube Tag und Nacht, und rufen: Beilig, beilig, heilig ift Gott, der Berr, der Allmächtige, der da war, und der da ift, und der da fommen wird." 1) Wie natürlich also, daß Christus, und Alle, die in seinem Namen und nach seiner Anseitung beten, allen ihren Bitten die um die Heiligung des göttlichen Namens voranstellen!

Wir beten zweitens: "Dein Reich fomme," d. h. das Reich unsers ewigen Baters, aller Seligfeiten Fülle fomme zu uns. Christus lehrt uns mit Recht beten: Dein Reich fomme zu uns; denn wir Menschen sind außer Stande, zu demsselben zu fommen, wenn nicht seine zuvorkommende Gnade uns vorbereitet, wenn nicht sein Sohn durch seine Berdienste uns hinzuleitet und in dasselbe einführt, uns, seine Brüder, die Kinder seines Baters, seine Miterben und Erben des Baters, zum Bater, zur Erbschaft des väterlichen Reiches uns aufnimmt.

Wir bitten drittens um die nothwendige Bedingung von unserer Seite, daß das Reich unsers göttlichen Vaters zu uns fomme. Diese Bedingung besteht in der Erfüllung des göttlichen Willens, der göttlichen Gebote: "Dein Wille geschehe, wie im Himmel, also auch auf Erden;" eine Bedingung, die der Ferr anderswo also ausdrückt: "Rur wer den Willen meines himmlischen Vaters thut, wird in das Himmelreich eingehen." 2) "Wie im Himmel," d. h. wie die seligen Geister, die Engel des Himmels, die Seelen heiliger Menschen des Vaters Willen mit freudigem Gehorsam erfüllen, so werde er von uns auf Erden erfüllt. Sie seien unsere Vorsbilder, die Muster unsers Wandels auf Erden.

Gottes allbelebende Macht erhält und belebt die himmlischen Geister unmittelbar durch sich; die Menschen aber erhält und belebt er mittelbar durch die Nahrung des Leibes, die er für sie erschuf, durch das tägliche Brod, das er gibt. Daher lehrt uns Christus viertens beten: "Gib uns heute unser tägliches Brod." "In dem täglichen Brode," sagt der heilige Augustinus, 3) "wird Alles, was unserer Seele und unsern Leibe in

<sup>1)</sup> Offenb. 4, 8.

<sup>2)</sup> Matth. 7, 21.

<sup>3)</sup> Serm. 58. al. 52.

diesem Leben nothwendig ist, mitbegriffen. Wir bitten: Gib uns u. s. w., das heißt," sagt er an einer andern Stelle, 1) "das uns nöthige, nicht nur den Armen, sondern auch den Reichen nöthige; jenen, damit sie es haben, diesen, damit sie es nicht verlieren. Denn daß es diesen nicht mangelt, ist Gottes Güte, nicht ihre Macht." Um unser tägliches Brod bitten wir für heute, nicht um mehr, als um das Nothwendige, nicht mit Besorgniß für die fommenden Tage.

Wie der Leib, so bedarf auch die Seele der Nahrung, die, dem Wesen derselben entsprechend, geistiger Natur ist. Diese Nahrung ist das Wort Gottes, ist die Gnade Gottes. Ohne sie vermag die Seele ihr wahres Leben, das Leben in Gott, eben so wenig zu fristen, als der Leib ohne die leibliche Speise das seinige. Darum hat man auch von jeher das tägliche Brod nicht blos von der irdischen Speise, sondern auch von der geistigen, von dem Worte und der Gnade Gottes verstanden, wie aus der ersten oben angeführten Stelle des heiligen Augustinus erhellt. Noch deutlicher drückt er dies in solgender aus: "Was ich euch eben vortrage, ist tägliches Brod; wenn ihr in der Kirche täglich die Lesungen vernehmet, so ist das tägliches Brod; tägsliches Brod ist auch, wenn ihr Loblieder hört und singt." 2)

Als Nahrung der Seele ist aber im ausgezeichnetsten Sinne des Wortes die Eucharistie anzusehen. Bundern wir uns daher nicht, wenn wir auch dieser Auslegung der in Rede stehenden Bitte bei den Bätern begegnen. Es lag um so näher, die fragliche Bitte in diesem Sinne aufzusassen, als ja der Heisch siehelbst sich "das Brod des Lebens" und sein Fleisch eine "wahrhaftige Speise" nennt. 3) Nicht wenig trug hiezu aber gewiß auch, wie wir bereits oben gesehen haben, die Bezeichnung des Brodes im griechischen Texte des Neuen Bundes mit dem Adjestiv Encovocos bei, das ihnen gleichbedeutend war

<sup>1)</sup> Serm. 48.

<sup>2)</sup> Serm. 57. al. 9. de div.

<sup>3) 306. 6, 48. 50. 56.</sup> 

mit "wesentlich", und das die Bulgata bei Matthäus mit supersubstantialis, bei Lufas dagegen mit quotidianus übersetzt. 1)

Dem Gefagten zufolge ift also ein Dreifaches Gegenstand der vierten Bitte. Wir fleben darin

1) um die nothwendige Nahrung für den Leib; 2) um jene für die Seele, um das Wort und die Gnade Gottes, und 3) um die Seelenspeise xar' eğoxiv, um den Leib und das Blut des Herrn, oder die Eucharistie.

Während die bisher von Gott erslehten Mittel zur Berwirfslichung unserer Bestimmung einen positiven Charafter haben, haben die nun solgenden einen mehr negativen. In jenen bitten wir um Berleihung gewisser Güter, in diesen um die Hinwegnahme bestimmter übel, die uns an der Erreichung unsers Zieles hinsdern wollen. Denn die fünste Bitte lautet: "Bergib uns unsere Schulden, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern." — Das Erste, was uns an der Bereinigung mit Gott hindert, ist die Sünde, welche als ein Aft freiwilligen Ungehorsams gegen Gott eine Beleidigung Gottes ist, und eine unendliche Schuld Gott gegenüber bewirft. So lange diese nicht entfernt ist, kann an eine Erreichung unsers Zieles nicht gedacht werden. Eine Entfernung derselben ist aber, wenn wir auf die

<sup>1)</sup> Das Bort ἐπιούσιος ift, wie Drigenes (l. c.) bemerkt, ein ἄπαξ λεγόμενον, indem es bei keinem andern Schriftsteller mehr vorkommt. Er leitet es ab von ἐπὶ und οὐσία (von ἄν, οὖσα, ὄν) = Sein, Wesen. Έπιούσιος ist ihm daher so viel, als zum Wesen gehörig, wesentlich, welches Werkmal vernünftiger Weise nur der Eucharistie beigelegt werden könne. Rimmt man das Bort aber in der Bedeutung von "nothwendig", was sich mit jener Etymologie allerdings vereinigen läßt, so ist dieselbe von "täglich" nicht wesentlich verschieden, da man ja das tägliche Brod mit Fug und Necht auch nothwendig nennen kann. Mit nothwendig übersetzt es auch in der That die sprische übersetzung (panem necessarium). Andere erklären jenes Bort mit τὶ ἐπὶ οὖσαν (sc. ἡμέραν) = zum gegenwärtigen Tage gehörig, was eben so viel als "quotidianus, täglich" ist. Mit diesem Borte übersetzt, wie bemerkt worden ist, die Bulgata bei Lukas ἐπιούσιος. Als das verständlichere ging es auch in die Prazis über.

Wirfung feben, nur durch Gott möglich. Nichts erscheint daber natürlicher, als daß wir an Gott die Bitte richten: "Bergib uns unfere Schulden." Indem wir um Bergeihung unferer Gunden bitten, fleben mir Gottes Barmbergigfeit an. Diefer Barmbergigfeit fonnen wir aber felbftverftandlich nur dann theil= haftig werden, wenn wir felber wenigstens von der Befinnung Der Barmbergigfeit gegen unfere Mitmenschen durchdrungen find, und dieselbe in allen concreten Källen, wo wir Beleidigungen von benfelben erfahren, auch bethätigen. Darum beißt uns Chriftus gu jener Bitte die Borte bingufugen: "Bie auch wir vergeben unfern Schuldigern." Doch welcher Abftand gwiichen unserer Berichuldung gegen Gott und der Berichuldung unferer Mitmenschen gegen uns! Es ift der Abstand eines Beschöpfes von dem unendlichen und ewigen Wefen. Doch, mas fage ich Abstand, wo Bergleichung in feiner Beziehung gedacht werden fann und darf? Wie durften wir daber fo beten, wenn der Gobn Gottes uns nicht gelehrt batte, fo gu beten? Welche unermeß= liche Gute Bottes, daß wir fo beten durfen; daß er feinen Cobn fendete, um uns fo beten gu lebren! Indem nun der Chrift, von Diefer Gute Gebrauch machend, Die obenerwähnten Borte fpricht, legt er das Bersprechen ab, die conditio sine qua non der Gun= benvergebung erfüllen zu wollen. Wie darf daber Jemand, der in Unfrieden mit feinem Rachften lebt, und gur Berföhnung nicht bereitwillig ift, diese Worte sprechen? Wer es dennoch thut, der lügt Gott, und indem er zu beten mabnt, fpricht er wider fich felbst das Urtheil.

Die Sünde, um deren Vergebung wir in der fünften Vitte Gott anflehen, hat ihre Veranlassung in der Versuchung, gleichviel, ob dieselbe vom Satan selber, oder von der Welt, oder von unserm eignen Fleische ausgeht. Die Versuchung ist um so gefährlicher, als sie in dem Menschen in Folge der Erbsünde einen empfänglichen Boden sindet. Nehmen wir dazu noch die Ohnmacht des Menschen, durch sich selber die Versuchung überzwinden zu können, so liegt für Jeden, dem es mit dem Streben nach seinem Seelenheile wirklicher Ernst ist, nichts näher, als Gott um die Bewahrung vor der Versuchung anzurussen. Und

Dies thun wir in der fechsten Bitte des Baterunfer, wenn wir ipreden: "Fuhre uns nicht in Berfuchung." Dem Bortlaute nach fonnte Diefe Bitte auch fo viel heißen, als: Gott folle uns feinen Unlag gur Gunde geben. Da diefe Annahme aber dem Befen Gottes gradezu widerspricht, und die beilige Schrift überdies ausdrudlich bezeugt, daß Gott Niemanden versuche, 1) fo fann jene Bitte nur den bereits angegebenen Ginn haben, Gott moge feine Berfuchung über uns fommen laffen. Beil wir aber, fo lange wir in diefem Leibe des Todes und der Gunde wandeln, richt ohne Bersuchungen sein fonnen, da nach der Berficherung des Beilandes Argerniffe fommen muffen, 2) und, weil fie zu unferer Bemabrung Dienen, nicht fein follen, 3) fo bitten wir ir jenen Worten aud, daß Gott gur Beit der Bersuchung seine Sand nicht von uns abziehe, mit feiner allvermogenden Gnade uns beiftebe, damit wir darin befteben und obfiegen.

Die siebente und lette Bitte des Gebetes des Herrn heißt: "Erlöse uns vom Übel." Was ist es, um was wir Gott in dieser Bitte unslehen? Um Berzeihung der Sünden? Darum haben wir gesteht mit den Worten: "Vergib uns unsere Schulden." Um Befreiung von Bersuchungen oder um Beistand in den Berssuchungen? Auch diese Bitte ist schon vorgetragen. Vielleicht um Abwendung dessen, was die Welt böse oder ein Übel nennt, um Befreiung von Krankheit, Leiden, Verlust zeitlicher Güter u. s. w.? Eigentlich auch das nicht. Denn diese Ereignisse sind ja, vom christischen Standpunste aus betrachtet, nicht so sehr als Übel, sondern vielmehr als Zeichen der göttlichen Liebe 4) anzussehen. Und doch sind es wohl diese letzteren Dinge, die der Heiland im Auge hat. Dieselben haben nämlich auch eine Seite, von der aus sie den Menschen leicht gefährlich, ein Fallstrick der Sünde werden können, indem z. B. in der Noth und Armuth

<sup>1) 3</sup>af. 1, 13.

<sup>2)</sup> Matth. 18, 7.

<sup>3) 3</sup>af. 1, 12.

<sup>4)</sup> Sebr. 12, 6.

eine zwar nicht von Gott, sondern von dem Menschen hineungelegte Versuchung zum Diebstahl, in der Krankheit eine solche zur Ungeduld, in dem zeitlichen Glücke eine solche zum Stolze, zur Unmäßigkeit u. s. w. liegt. In jenen Worten bitten wir daher den Bater im himmel, er möge uns auch vor diesen Dingen bewahren, insofern sie uns an dem heile der Seele hinderich sein, somit also ein wirkliches Übel für uns werden könnten.

Am Schlusse des Baterunser sindet sich in den Übersetzungen der Protestanten, sowie in manchen griechischen Ausgaben und Handschriften der Zusatz: "Denn Dein ist das Reich, und die Kraft und die Herrlichkeit, in Ewigkeit. Amen." Allein selbst Protestanten, wie Grotius, Griesbach, 1) n. A. saben diesen Zusatz als unächt oder eingeschaltet anersannt. Gleichvie die lateinische Kirche die Gebete und Psalmen mit der Dozologie: "Ehre sei dem Bater und dem Sohne u. s. w." beschließt, so die grieschische mit den Worten: "Denn Dein ist das Reich, n. s. w." Es ist daher zu vermuthen, daß dieselbe von Abschräbern in den evangelischen Text am Schlusse unsers Gebetes beigessützt worden sei. Es ist entschieden, daß Tertullian, 2) Epprian, Orisgenes und Cyrill von Fernsalem, desgleicher die ältesten und geschätzesten griechischen Handschriften sie nicht kennen. 3)

<sup>1)</sup> Comment. crit. in gr. Matthaei textum p. 71.: Circa medium tamen quartum saeculum Doxologia jam extitit in graecis codicibus saltem nonnullis, unde et Chrysostomo et Gothico interpreti innotuit. Byzantini climatis progeniem eam esse, et e Constantinopolitanis regionibus in alias demum provincias pervenisse, scite jam observavit Bengelius.

<sup>2)</sup> Dieser redet (de orat. c. 8. fin.) ausdrücklich von der "clausula", welche in den Worten sei: Sed evehe nos a malo.

<sup>3)</sup> Man vergl. Riftemafer, die heiligen Schriften bes Reuen Teftamentes. Bd. l. S. 184. Augusti, Denkwürdigkeiten aus der chriftl. Urchaologie. Bd. V. S. 119.

### \$ 16.

## 2) Das Ave Maria oder der englische Gruß.

Mit dem eben besprochenen Gebete, dem Baterunser, verbindet die Kirche gewöhnlich das von seinen lateinischen Anfangsworten sogenannte Ave Maria, welches also lautet:

"Gegrüßet seist du Maria; voll der Gnaden; der Herr ist mit dir; du bist gebenedeit unter den Weisbern, und gebenedeit ist die Frucht deines Leibes, Zesus. Heilige Maria, Mutter Gottes, bitte für uns Sünder, jest und in der Stunde unsers Todes. Amen."

Dieses Gebet besteht aus zwei Theilen, von denen der erste eine Lobpreisung der heiligen Jungfrau, der zweite eine Bitte an dieselbe enthält.

Die Lobpreifung Mariens anlangend, fo ift diefelbe theils aus der heiligen Schrift, theils aus der Tradition genommen. Die ersten Borte: "Gegrüßet seift du Maria; voll der Gnaden; der Berr ift mit dir; du bift gebenedeit unter den Beibern", find Borte der beiligen Schrift, welche der Engel des herrn zu Maria fprach, als er ihr die Botschaft ihrer Erwählung zur Mutter des Erlofere überbrachte, 1) meshalb das gange Gebet auch den Ramen: "Englisch er Gruß", führt. Die legten Borte des erften Theiles: "Und gebene= Deit ift die Frucht Deines Leibes", find ebenfalls Worte der heiligen Schrift, und bilden einen Theil jener Unrede, momit die beilige Elisabeth die beilige Jungfrau bei deren Befuche begrußte. 2) 218 Bufat erscheint nur das Schlugwort Jefus, welches die nabere Erflarung des Borbergebenden ift. Diefer gange erfte Theil findet fich fchon in der Liturgie des beiligen Satobus, jedoch mit einem Bufate, der im Wefentlichen daffelbe fagt, wie der ebenerwähnte, und der alfo lautet: "Beil du den

<sup>1)</sup> Luf. 1, 28.

<sup>2)</sup> Cbend. B. 42.

Heiland unserer Seesen geboren hast." 1) Da man indessen ben englischen Gruß in keiner andern der alten Liturgieen findet, so vermuthet man mit Recht, daß er auch kein ursprünglicher Bestandtheil jener des heiligen Jakobus, sondern vielmehr ein Zusatz späterer Zeiten sei. Daraus, daß die unmittelbar folgenden Worte der fraglichen Liturgie mit besonderem Nachdrucke Maria als Gottesgebärerin bezeichnen, 2) schließt man, daß dieser Zusatz nach dem Concil von Ephesus 431, welches der heisligen Jungfran dieses Prädikat gegen Nestorius vindizirte, ersfolgt sei. Mit Bestimmtheit läßt sich jedoch die Zeit nicht ermitteln, wann unser Gebet ein liturgisches geworden. Eine andere, freilich etwas spätere Nachricht über das Vorhandensein dieses Theiles des englischen Grußes datirt aus dem achten Jahrhunderte, und gehört Johannes Damascenus 3) an.

Biel später scheint die Lobpreisung in der abendländischen Kirche üblich geworden zu sein, und zwar war sie hier Jahrhunsderte lang bloßes Privatgebet, wie deutlich aus dem Umstande erhellt, daß die Synode von Frankfurt 794, Theodulph von Orleans i. J. 797, die Synode von Mainz i. J. 813, die Synode von Troyes 1128, die Regel des heiligen

Priefter: Borguglich der beiligften, unbeflecten, über Alle gefegneten herrin, Gottesgebarerin und fteten Jungfrau.

<sup>1)</sup> Bergl. unsere Schrift: Die beilige Meffe. G. 163.

<sup>2)</sup> Die betreffende Stelle lautet alfo:

Die Sänger: "Bürdig ist es, daß wir in Bahrheit die Gottessgebärerin und immerwährende Jungfrau Maria selig preisen, immerswährend selig preisen die unbegreisliche Mutter unsers Gottes. Dich, die du verehrungswürdiger bist, als die Cherubim, herrlicher, als die Seraphim, die du ohne Berletzung Gott, das Bort, geboren hast, dich, du wahrhaftige Mutter Gottes, preisen wir." Beiter singen sie: "Dir, Gebenedeite, jauchzet jedes Geschöpf, die Schaar der Engel, das Geschlecht der Menschen; du bist der geheiligte Tempel, das geistige Paradies, die Ehre der Jungfrauen, aus welcher Gott Fleisch aunahm, und ein Kind wurde, unser Gott, der vor allen Zeiten war; denn er machte deinen Schoos zum Throne, und weiter als die himmel. Dich, Gebenedeite, preist jedes Geschöps. Ehre sei dir!"

<sup>3)</sup> Opp. ed. Le Quien. Tom. II. p. 836.

Franziskus, die kirchlichen Gesetze der Könige Edgar und Kanut, welche die von den Gläubigen zu lernenden Gebete aufzählen, des englischen Grußes mit keiner Silbe erwähnen. Sein liturgischer, d. h. öffentlicher Charakter, datirt erst aus dem dreizehnten Jahrhundert, wo er von den Bischöfen 1) und Synoden 2) Frankreichs empfohlen wird.

Ein eigenthümlicher Gebrauch, den die römische Kirche, abweichend von der griechischen, schon frühe machte, bestand darin,
daß hier und da der englische Gruß öfter wiederholt, und mit dem
Baterunser verbunden zu werden pslegte. Petrus Damiani 3)
erzählt diese Sitte von einem Priester; der Schriftsteller Herzigmal
täglich betete; der Priester Anbertus 5) betete ihn hundertmal.
Auch sehlt es nicht an Spuren, daß man den englischen Gruß um
diese Zeit schon mit dem Baterunser verbunden habe.

Wir fommen nun zu dem zweiten Theile des englischen Grußes, der Anrufung der heiligen Jungfrau um ihre Fürsbitte, welche mit den Worten: "Heilige Maria, u. s. w." beginnt. Nach Baronius') hätten die Väter des Concils von Cyhesus diesen Jusat gemacht, eine Ansicht, die sich jedoch nicht beweisen läßt. Wahrscheinlicher ist es, daß er erst im sechzehnten Jahrhundert entstanden sei, und die Franzissaner zu Urhebern habe, da er in einem zu Paris 1521 erschienenen Breviere derselben zum ersten Male vorsommt. 7) Dem nämlichen Orden haben wir wohl auch den Schluß des ganzen Gebetes: "Zest und in der Stunde unsers Todes," zu verdansen, indem wir ihn umsonst in den zu dieser Zeit gehaltenen

<sup>1) 3.</sup> B. Dbo von Paris. S. Coustant. Synod.

<sup>2)</sup> Conc. Biterr. a. 1246. c. 7. Conc. Oxon. a. 1287. in fine.

<sup>3)</sup> Lib. II. ep. 14.

<sup>4)</sup> De restaur. coen. S. Martini Tornac. c. 57. ap. d'Achery.

<sup>5)</sup> Bolland. 7. Febr.

<sup>6)</sup> Annal. eccl. ad an. 43. n. 179.

<sup>7)</sup> Merati, Novae observatt.

Synoden 1) suchen. Ja es scheint nicht einmal der Ansang des zweiten Theiles um diese Zeit in allgemeiner übung gewesen zu sein, da die i. J. 1549 zu Straßburg gehaltene Synode denselben mit Stillschweigen übergeht. Ein allgemeines Kirchensgebet wurde der englische Gruß erst durch das von Pius V. herausgegebene Brevier, und den Katechismus des heiligen Kasnisius, welche denselben ausgenommen hatten.

Das Gebet felber verdankt seinen Ursprung dem ohne Zweifel tief gefühlten Bedürsnisse der Kirche, der heiligen Jungfrau, welche in einem so innigen Berhältnisse zur Erlösung steht, und die Gott selber in so außerordentlicher Beise ausgezeichnet hatte, ihre Berehrung zu beweisen. Handelte es sich nun darum, diesen Gessühlen einen Ausdruck zu leihen, so konnte man nicht lange zweiselhaft sein über die Bahl desselben, indem die heilige Schrift selbst in den angeführten Borten ihn uns an die Hand gegeben. Mit der Berehrung konnte man sich aber nicht mehr begnügen, sobald die Kraft der Fürbitte wie der Heiligen überhaupt, so der heiligen Jungfrau insbesondere und vorzugsweise zum lebendigen Bewußtsein kam. Und diesem Bedürsnisse hat die Kirche auf eine ebenso bündige als schöne und rührende Beise entsprochen.

Betrachten wir nun den Inhalt unsers Gebetes etwas näher, so dürfte uns erklärlich werden, warum dasselbe in der Kirche einen so allgemeinen Anklang gefunden hat, und noch immer sindet. "Gegrüßet seist du Maria." Wer sollte nicht von Herzen in diesen Gruß des Engels einstimmen? That es einer der Himmlischen, die der Erlösung nicht bedurften, um wie vielmehr ziemt er uns, für die Maria, wie die heiligen Väter sie so gerne zu nennen pflegen, die Morgenröthe der Erlösung geworden! Zu ihr muß jedes Menschenherz, das seiner Bestecktscheit auf der einen, und seiner Schwachheit auf der andern Seite sich bewußt ist, sich hingezogen, und zu sprechen sich gedrungen fühlen: "Sei auch mir gegrüßt."

"Du bift voll der Gnade." Ja, die Fulle der Gnade,

Conc. Narbon. a. 1551. c. 35. Conc. Aug. a. 1567. p. 1.
 c. 9. Conc. Constant, a. 1567. p. 1. tit. 19. c. 4.

wie kein anderes der Geschöpfe, hat Maria empfangen, da sie unter Allen ihres Geschlechtes auserwählt wurde, die Mutter des Erlösers zu werden. Diese Gnade war aber nur dadurch möglich, daß ihr auch die Gnade verliehen wurde, dieses erhabenen Beruses würdig zu sein. Die Gnadenvolle wird Maria aber auch noch aus dem Grunde genannt, weil aus ihrem Schoose der Ursheber der Gnade, Zesus Christus, hervorgehen sollte. 1)

"Der Herr ist mit dir." Ob man diese Worte als Grund des Vorangegangenen (in welchem Falle man sich das Wörtchen "denn" hinzudenken müßte) oder nur als eine Umschreisbung desselben, oder aber als ein neues Moment betrachten möge, immer werden wir darin ein schönes Zeugniß des himmels für Maria erblicken müssen. Im letten Falle, wenn nämlich die Worte ein neues Moment der Lobpreisung hinzusügen sollen, werden wir sie wohl so zu verstehen haben, daß der Engel sie des göttlichen Schutzes jetzt und besonders für die Zukunst verssichert. So deutet der heilige Augustinus unsere Worte, wenn er sagt: "Mit dir ist der Herr im Herzen, mit dir in dem Schoose, mit dir in der Hilse."

"Du bist gebenedeit unter den Beibern." In diesen Worten preist die Kirche nach dem Beispiele des Erzengels und der heiligen Elisabeth Maria glücklich, weil sie von allen ihres Geschlechtes allein würdig war, zur Mutter des Sohnes Gottes erwählt zu werden, weil das ewige Wort von ihr Fleisch annehmen sollte. Das Wort "gebenedeit (benedicta)" war den Bätern ein Thema, über das sie die lieblichsten Bariationen an-

<sup>1)</sup> Ambros. expos. in Luc. lib. II. c. 9.: Bene sola gratia plena dicitur, quae sola gratiam, quam nulla alia meruerat, consecuta est, ut gratiae repleretur auctore. Petr. Chrysol. serm. 143.: Ave gratia plena. Quia singulis gratia se est largita per partes; Mariae vero simul se totam dedit gratiae plenitudo. Athan. Homil. de Deipar. (Maria) idcirco gratia plena cognominata est, eo quod adimpletione Spiritus sancti omnibus gratiis abundaret, et virtute altissimi obumbraretur.

<sup>2)</sup> Serm. 13. de temp.

ftimmten. Boren wir nur den beiligen Chryfologus. "In Babrbeit ift gebenedeit die Jungfrau, welche fowohl den Schmud der Jungfräulichfeit befitt, als die Burde der Mutter erfahren bat! In Bahrheit gebenedeit, welche fowohl die Gnade der himmlischen Empfängniß verdient, als auch die Rrone der Ungeschwächtheit davongetragen! In Wahrheit gebenedeit, Die fowohl Die Berrlichkeit des göttlichen Sproffen empfangen, als auch die Ronigin aller Reuschheit geworden ift! In Wahrheit gebenedeit, Die größer als der Simmel, ftarfer als die Erde, weiter als der Erdfreis gewesen; benn fie bat Gott, den die Belt nicht faßt, allein umichloffen; fie bat den getragen, der den Erdfreis trägt, ibren Bater geboren und den genabrt, der alle lebenden Befen ernabrt." 1) "Gebenedeit bift du unter den Beibern." Der Engel fprach mit Diefen Worten zugleich eine Beiffagung aus, die fich auf das Bollftändigfte erfüllt bat. Denn welchen Reichthum von Symnen bat die Rirche nicht feit diefem Mus= fpruche auf die heilige Jungfrau zu Tage gefördert! Taufend und abermal taufend Gaiten find erflungen, um ihr Lob zu fingen. Und mas auf Diesem Gebiete entstanden, gebort unftreitig zu dem Schönften und Erhabenften, mas die driftliche Dichtfunft aufzumeifen bat.

"Gebenedeit ist die Frucht deines Leibes, Jesus." Wie anders? Ist die heilige Jungfrau doch selbst nur gebenedeit um dieser Frucht ihres Leibes willen! Wer könnte das Lob und den Preis dem Sohne versagen, der die Mutter sobs und preisswürdig gemacht? Wir können uns nicht enthalten, die liebliche Erklärung hierherzusetzen, welche den begeisterten Berehrer der heiligen Jungfrau, den heiligen Bernhard, zum Versasser hat. "Jesus ist zwar auf eine einzige Weise die Frucht deines Leibes; durch deine Vermittelung aber ist er auch zu unserer Aller Seelen gedrungen. Grade so war einst der ganze Thau auf dem Felle, auf der Tenne; aber in keinem Theise der Tenne war er ganz, wie er es auf dem Felle war. In dir allein hat sich jener reiche und überreiche König entäußert; der Erhabene sich gedemüthigt,

<sup>1)</sup> Petr. Chrysol. serm. 143.

der Unermeßliche sich verfürzt und unter die Engel erniedrigt; endlich ist in dir der wahre Gott und Gottes Sohn Mensch geswerden. Aber mit welcher Frucht? Auf daß wir Alle durch seine Armuth bereichert, durch seine Demuth erhöht, durch seine Berkleinerung verherrlicht würden, durch seine Fleischwerdung ansingen, Gott anzuhangen und dadurch Eines Geistes mit ihm zu werden." <sup>1</sup>)

"Heilige Maria, Mutter Gottes, bitte für uns Sünder, jett und in der Stunde des Todes." Das Berhältniß dieses zweiten Theiles des englischen Grußes zu dem ersten, der Lohpreisung anlangend, so erscheint derselbe nur als eine prastische Folgerung aus dem ersten; er ist eine prastische Bethätigung der eben ausgesprechenen Überzeugung von dem hohen Ansehen, dessen die heilige Jungfrau bei Gott genießt, und darum auch von der Macht ihrer Fürbitte bei Gott. Der in ihrer Fürbitte gelegenen Hise bedürfen wir, die Sünder, theils während unsers Kampses auf Erden, theils wann dieser Kamps zu Ende geht, wann die Mächte der Finsterniß noch einmal, und zwar zum letzen Male mit ihrer ganzen Gewalt auf uns einstürzmen, und das Urtheil für die Ewigseit uns bevorsteht. Darum slehen wir: Bitte für uns "jett und in der Stunde unz sers Todes".

Der Erklärung des englischen Grußes mag jetzt noch eine Bemerkung über seine Anwendung in der Liturgie nachfolgen. Die Kirche bedient sich desselben: 1) in den meisten jener Fälle, wo sie sich des Baterunser bedient, mit dem der englische Gruß verbunden wird. Diese Verbindung hat, wie schon oben angedeutet wurde, im Mittelalter ihren Ansang genommen, und ist heut zu Tage sowohl bei dem öffentlichen als Privatgebrauche gewöhnlich. Fragen wir nach der Intention, welche die Kirche mit dieser Einrichtung verbindet, so dürste es wohl von der Wahrsheit nicht weit entsernt sein, wenn wir sagen: Sie will uns damit ermahnen, daß wir, wie Gott selber, so auch seine Heiligen um Hilse anrusen sollen; sodann aber uns auch auf den Grund

<sup>1)</sup> Bernh. serm. 3. in annuntiat. B. M.

des Bertrauens, mit dem wir in dem Baterunser beten, ausmerksfam machen, der kein anderer ist, als die Erlösung in Jesus Christus, an die wir durch die Lobpreisung Mariens so lebendig erinnert werden.

2) Bei dem fogenannten Angelus Domini oder Engel Des Herrn, von dem der nächste & handeln wird.

3) Bei dem sogenannten Rofenfrange, wovon im zweitfolgenden & die Rede sein wird.

## § 17.

3) Der Angelus Domini oder der Engel des Gerrn.

Dieses Gebet, ebenfalls von seinen lateinischen Anfangs, worten so genannt, besteht darin, daß dreimal des Tages, am Morgen, Mittag und Abend, auf ein mit der Glocke gegebenes Zeichen folgende drei Versikel:

1) "Der Engel des Herrn brachte Maria die Botschaft und sie empfing vom heiligen Geiste (Angelus Domini annuntiavit Mariae et concepit de Spiritu Sancto);"

2) "Siehe! ich bin eine Dienerin des Herrn; mir geschehe nach deinem Borte (Ecce ancilla Domini; fiat mihi secundum verbum tuum);"

3) "Und das Wort ift Fleisch geworden, und hat unter uns gewohnt (Et Verbum caro factum est, et habitavit in nobis),"

gesprochen, mit jedem Berfifel ein Ave Maria verbunden, und am Schluffe noch ein Baterunfer und Ave Maria hinzugefügt wird.

Che unser Gebet jedoch diese Gestalt angenommen, hat es verschiedene Phasen durchsausen, die durch eine kurze Geschichte desselben näher bezeichnet werden sollen. Den ersten Anlaß dazu gab nach der jest ziemlich feststehenden Ansicht der Theosogen Papst Johann XXII., welcher in einem von Avignon (III. Idus Octob. a 3<sup>tio</sup> Pontisicatus, also 1318) datirten Briefe den in der Kirche zu Saintes und einigen andern gallischen

Kirchen bestehenden Gebrauch, bei der Abenddämmerung ein Zeichen mit der Glocke zum Gebete zu geben, lobt und bestätigt, und allen denen, welche das Ave Maria dreimal knieend dabei verzichten würden, einen Ablaß von zehn Tagen verleiht. Sieben Jahre später (im zehnten seines Pontisikates), also 1325, besiehlt er diese Einrichtung auch zu Rom. Dieses Beispiel sand bald auch in Deutschland Nachahmung. Denn die im Jahre 1331 zu Breslau gehaltene Synode verordnet die Einführung dieser Sitte nicht blos für die Kathedralkirche, sondern für alle Kirchen des Bisthums, und verleiht einen vierzigtägigen Ablaß für die pünktliche Erfüllung dieser Borschrift. 1) Die Provinzialsynode von Sens 2) im Jahre 1346 besiehlt, daß der vom Papste Johann XXII. angeordnete Gebrauch unverleylich beobachtet werde, und stellt ebenfalls Indulgenzen in Aussicht.

Noch in demselben Jahrhunderte wurde diese Sitte auch auf den Morgen ausgedehnt. Denn die Synode von Lavaur 3) im Jahre 1368 verordnet unter Strase der Exfommunisation allen Pfarrern, daß sie bei Sonnenaufgang ebenso, wie am Abend, ein Zeichen mit der Glocke geben sassen, und die Gläubigen das bei fünf Baterunser zu Ehren der fünf Wunden Christi, und

<sup>1)</sup> Concil. Germ. Tom. IV. p. 317.: De fratrum nostrorum consilio statuimus et mandamus, quatenus in nostra Ecclesia cathedrali, nec non in omnibus et singulis parochialibus Ecclesiis civitatis et Dioecesis Uratislaviensis jugiter de Vespere circa crepusculum, omni die, de caetero tribus vicibus ad unam partem brevibus intervallis campana pulsetur, ut omnes et singuli Christi fideles ad campanae sonitum, flexis genibus gratiam matris gratiae invocantes, et Ave Maria dicentes, pro bono statu Ecclesiae et pace terrarum nostrarum deprecentur. Omnibus enim quicunque devote sic pro pace et bono statu Ecclesiae et terrarum Dominum Jesum Christum et gloriosam matrem ejus tunc exoraverint, de omnipotentis Dei confisi clementia 40. dierum indulgentiam impartimur. Quod salutare statutum praecipimus ab omnibus et singulis Ecclesiarum rectoribus et praelatis coram suis plebibus tribus saltem diebus dominicis solenniter publicari.

<sup>2)</sup> Cap. 13.

<sup>3)</sup> Cap. 127.

Fluck, Liturgik. II.

sieben Ave Maria zu Ehren der sieben Freuden Mariens beten sollten. Im Laufe des fünfzehnten Jahrhunderts nahmen, wenn auch mit einiger Modisitation des Gebetes (denn sie schrieben theils Ein, theils drei Baterunser mit drei Ave Maria vor), die Diöcesen Bressau (a. 1416), 1) Mainz (a. 1423) 2) und Köln (um die nämliche Zeit) 3) diesen Gebrauch an.

Das Mittagsgeläute und das damit verbundene Gebet betreffend, so hat Mabillon 4) gezeigt, daß dieser Gebrauch von Frankreich ausgegangen sei und im Anfang des sechzehnten Jahrbunderts die apostolische Sanktion erhalten habe. Der ersten Spur seines Borhandenseins in Deutschland begegnen wir bei der im Jahre 1413 gehaltenen Synode von Olmüh, welche jedoch nur für jeden Freitag diese Borschrift gab. 5) Das Mämliche schreiben die ebenerwähnten Synoden von Mainz und Köln vor. Nach dem Berichte des heiligen Antonin von Florenz 6) dehnte Papst Kalixtus III. diese Borschrift im Jahre 1458 auf alle Tage der Boche aus, und verlieh denen, welche beim Mittagsgeläute knieend drei Baterunser und drei

<sup>1)</sup> Concil. Germ. Tom. V. p. 160.

<sup>2)</sup> Ibid. p. 209.

<sup>3)</sup> Ibid. p. 221.

<sup>4)</sup> Praefat. in Saecul. V. Bened. n. 122.

<sup>5)</sup> Conc. Germ. Tom. V. p. 41. cap. 4.: Statuimus, ut singulis feriis sextis, hora meridiei, major campana pulsetur, in memoriam passionis Jesu Christi, conformantes nos, quantum in hoc, Ecclesiae Metropolitanae; et quicunque homines audito pulsu campanae, passionem Domini recolentes, flexis genibus tria Pater noster et totidem Ave Maria devote dixerint, his de injunctis sibi poenitentiis 40 dies misericorditer relaxamus, et hoc statutum singuli Plebani et Rectores Ecclesiarum suis parochianis innotescant.

<sup>6)</sup> In Chronic. Part. III. c. 14.: Mandavit Pontifex per solemnes literas Apostolicas ubique terrarum fidelium singulis diebus inter Nonam et Vesperas pulsari in omnibus Ecclesiis ad Ave Maria ter. In qua pulsatione, quicunque diceret genibus flexis ter Ave Maria et Pater noster, consequeretur indulgentiam trium annorum et trium quadragenarum.

Ave Maria beten, einen Ablaß von drei Jahren und drei Quasdragenen, in der Absicht, mit diesem Gebete denjenigen zu Silse zu kommen, welche gegen die Türken stritten, wie Platina, welcher zur Zeit dieser Ablaßverkündigung sich zu Rom befand, berichtet. Es dauerte nicht lange, und dieser Gebrauch war in allen Kirchen eingeführt, zumal da Papst Alexander VI. ihn im Jahre 1500 durch ein neues Dekret bestätigte und einschäfte.

Aus dem Bisherigen erhellt die Entstehung der Sitte, in den drei verschiedenen Tageszeiten den englischen Gruß zu beten. Die angesührten Zeugnisse berühren aber mit keiner Sylbe den heutigen Gebrauch, jedem Ave Maria die obenerwähnten Bersstel vorauszuschießen. Etwas Ähnliches verordnet wohl die Synode von Straßburg im Jahr 1549; die Berstel sind aber verschieden, und es sind deren auch mehr als drei. I) Zum ersten Male begegnen wir der heutzutage üblichen Form in ihrer ganzen Bollständigkeit in den Aften der im Jahre 1605 zu Prag gehaltenen Synode, die dazu bemerkt, daß nach altem Kirchensgebrauch e der englische Gruß verrichtet werde. 2)

<sup>1)</sup> Conc. Germ. Tom. VI. p. 500.: Crebro commonefaciendus est populus, ut audito vel dato Angelicae salutationis signo, Deo optimo maximo gratias agat et assuescat una cum Ecclesia precari, dicendo: Haec est dies, quam fecit Dominus: Hodie Dominus afflictionem populi sui respexit et redemptionem misit. Hodie mortem, quam femina intulit, femina fugavit: et ut in Symbolo Toletani Concilii XL. recitatur: Hodie Deus homo factus: id quod erat, permansit, et quod non erat, assumpsit. Ergo exordium Redemptionis nostrae devote necolamus et exultemus, dicentes: Gloria tibi, Domine: Ave Maria, gratia etc., adjungendo communem precationem, qua in hujus commemoratione Ecclesia utitur: Deus, qui de beatae Virginis utero etc.

<sup>2)</sup> Ibid. Tom. VIII. p. 741.: Ut omnes ter salutationem angelicam cum tribus versiculis et oratione ex prisco Ecclesiae usu recitari solitis, genibus flexis, pie et devote recitent, ut infra: Angelus Domini etc. Ave Maria. Ecce ancilla Domini etc. Ave Maria. Et Verbum caro etc. Ave Maria. Oremus. Gratiam tuam, quaesumus etc.

In Bezug auf das mit unserm Gebete verbundene Gelänte verordnen die Concisien Folgendes: Am Mittage soll es mit der großen Glocke und zwar in drei Stößen, zulest mit langem Zuge geschehen; am Morgen und Abend dagegen mit drei Stößen der großen Glocke, hierauf soll eine kleinere Glocke mit etwas längerem Zuge gesäutet werden. Die Bedeutung dieses setzteren erklärt uns eine Synode von Köln im J. 1627, indem sie besmerkt, daß dadurch das Bolk zu einem Gebete für die Abgestorbenen ermahnt werden solle. Dadurch entstand der Gebrauch, nach dem setzten Ave Maria ein Vaterunser für die Abgestorbenen zu beten.

Bir fennen nun die Geschichte unseres Gebetes. Es übrigt uns nur noch, den 3 weck beffelben anzugeben. Nach den gulett angeführten Zeugniffen bat der Schluß deffelben, das Baterunfer nämlich, den Zwed, eine Fürbitte für die abgeftorbenen Glaubigen bei Gott einzulegen. Nicht fo flar ift der 3med des eigentlichen Angelus Domini. Wir haben ichon Gelegenheit gehabt, einzelne Außerungen darüber zu vernehmen. Go fagt 3. B. das obenermahnte Concil von Breslau, das fragliche Gebet folle für die Wohlfahrt der Rirche und den Frieden der Erde (pro bono statu Ecclesiae et pro pace terrarum) verrichtet werden; Papft Ralixtus III., für Diejenigen, welche gegen Die Türken ftritten; das Concil von Strafburg im 3. 1549, gur Erinnerung an die Menschwerdung und Erlösung Jeju Chrifti und an Die machtige Fürsprache der Gottesmutter. Und wir gestehen, daß uns der lette Zwed der natürlichfte und darum der wahrscheinlichfte und primare zu fein dunft, mabrend die anderen nur fefundar, d. h.

<sup>1)</sup> Conc. Germ. Tom. IV. p. 411.: Et quia sancta et salubris est cogitatio, pro defunctis exorare, ut a peccatis solvantur, ideirco praecipimus, ut imposterum post vespertinum pulsum diversae campanae signo, ubi plures sunt, ejusdem autem, ubi una duntaxat existit, populus ad habendam commemorationem pro defunctis admoneatur. Cf. Conc. Salisburg. a. 1616. Conc. Amalphitan. a. 1597 bei Mansi. Tom. V. Supplement. Concil. p. 1298., wo fid bieselbe Berordnung sindet.

durch die jeweiligen Zeitumstände, bedingt sind. Sehr passend sind dazu die betreffenden Versikel gewählt, weil sie theils die Ankündigung der Erlösung, theils ihre Verwirklichung enthalten. Um der Wohlthat der Erlösung theilhaftig zu werden, wenden sich dann die Gläubigen vertrauensvoll an die Mutter der Inaden im englischen Gruße.

Der Mensch kann nicht oft genug an diese Wohlthat sich erinnern. Wer thut es aber im Geräusche der Welt, im Kampse um die irdischen Subsistenzmittel, im Strudel sinnlicher Versgnügungen, wenn nicht von Außen eine mächtige Stimme zu seisnen Ohren dringt, die ihn aus dem geistigen Schlummer ausweckt? Die mütterliche Sorgfalt der Kirche übernimmt dieses Amt, indem sie am Ansange, in der Mitte und am Schlusse jeden Tages mit dem Posannenschalle der Glocken unsere Augen von uns und der Welt abs, und himmelwärts lenkt.

Außer der streitenden Rirche auf Erden sehnt fich auch die leidende im Fegfeuer nach der Erlöfung. Nur auf das Leiden angewiesen, vermag fie nach dem Glauben der fatholischen Rirche für fich felber nichts mehr zu wirfen, feine Berdienfte mehr zu fammeln. Doch was fie nicht vermag, das vermögen die Liebe und die Werke der Liebe der ftreitenden Rirche. Darum ergeht an fie die Mahnung, auch jener Unglücklichen zu gedenken, und fromme Fürbitten ihnen zu weihen, damit fie aus ihren Qualen erlöft werden und in das Reich der ewigen Seligfeit eintreten mögen. Wie ehrfurchtgebietend darum der Angelus Domini, wie wunschenswerth, daß dieser fromme Gebrauch überall, wo er erloschen sein follte, wieder erneuert, und von den Gläubigen nach dem Sinne der Kirche benutt werde! Um ihren Gifer gu beleben, haben sowohl der apostolische Stuhl, als die einzelnen Bischöfe die punftliche Ubung beffelben mit reichlichen Ablaffen versehen. Außer dem in dieser Sinficht bereits Angeführten wollen wir hier noch erwähnen, daß Papft Benedift XIII. durch apostolisches Sendschreiben vom 14. September 1724 Allen, welche einmal im Monate nach Empfang der beiligen Saframente der Buge und des Abendmables den Gruß des Engels dreimal beim Glodenzeichen, fei es Morgens, Mittags oder Abends, fnieend

verrichten, und Gott um die Eintracht der christlichen Fürsten, um Ausrottung der Häresieen und Erhöhung der heiligen Kirche slehentlich bitten, einen vollkommenen Ablaß für immer beswilligt; Jenen dagegen, die an irgend welchem Tage des Jahres dasselbe Gebet mit zerknirschtem Herzen rezitiren, hundert Tage Ablaß. 1)

Schließlich sei noch bemerkt, daß nach der Borschrift der Kirche dieses Gebet zwischen Oftern und Pfingsten zur Erinsnerung an die Auferstehung Christi stehend verrichtet werden soll.

#### § 18.

# 4) Der Rosenfranz.

Unter dem Rofenfrange verfteht man ein vorzugsweise gur Berehrung der beiligen Jungfrau bestimmtes, aus einer bestimmten Angahl Ave Maria's, deren jedem nach dem Worte Jefus ein auf den Beiland bezügliches Gebeimniß beigefügt wird, mit vorangehendem Glaubensbefenntniffe und Baterunfer bestebendes Gebet. Man unterscheidet den großen und den fleinen Rosenfrang; jener besteht aus funfgebn Defaden oder einbundert= undfünfzig, diefer nur aus fünf Defaden oder fünfzig Ave Maria's. Da die Angahl der erwähnten Gebetsformel bei dem großen Rosenfranze jener der davidischen Psalmen entspricht, so beifit er auch Psalterium Marianum. Woher aber der Name Rofenfrang (Rosarium) fomme, ob von der beiligen Rofalia, die mit einem aus Rosen gebildeten Rrange abgebildet erscheint, oder von dem Rosenholze, dem Stoffe, aus welchem die bei diesem Gebete üblichen Rügelchen häufig gemacht waren, oder von einer wunderbaren Erscheinung Mariens, die nach der Ergählung Schultings2) ein gewisser Jüngling gehabt haben

<sup>1)</sup> Bened. XIV. instit. eccl. Instit. 61. n. 1. Tom. X. ed. Venet.

<sup>2)</sup> Biblioth, eccles. Tom. IV. Pars I. p. 66.: Cum quidam juvenis, qui beatissimae virginis devotione tenebatur, in manus quorundam latronum incidisset, et coronam parvam, quam vocant, ejusdem

foll, oder endlich, was uns als das Wahrscheinlichere dunkt, von der den heiligen Bätern üblichen Bezeichnung der heiligen Jungfrau mit dem Ausdrucke: Rosa mystica, läßt sich nicht mit Bestimmtsheit ermitteln.

Ebensowenig steht es fest, wer der Urheber dieses Gebetes sei. Indessen neigen fich die Meisten zu der Meinung hin, daß der heilige Dominifus als solcher angesehen werden muffe, 1)

virginis cum maxima devotione genibus etiam flexis, antequam ab eis occideretur, recitaret, visa est ipsa beata Virgo duabus comitata virginibus ante juvenem astare, et per manus duarum virginum ex juvenis ore duodecim rosas albas et tres rubras colligere, ex quibus coronam confecit roseam, quam cum capiti praefati juvenis imposuisset, confestim disparuit, et ex miraculo coronae et Rosarii denominationem reliquit.

1) Bened. XIV. de canoniz. Lib. IV. P. II. c. 10. n. 21 — 23. Da diese Stelle zugleich die verschiedenen Ansichten über die Entstehung des Rosenfranzes zusammenstellt, so lassen wir sie hier folgen:

21. Sanctissimi Rosarii institutionem alii ad Apostolos et signanter ad S. Bartholomaeum, alii ex Sozomeno et Palladio ad antiquissimos eremi Patres, alii ad S. Benedictum, aut ad Ven. Bedam aut ad Petrum Eremitam civem Ambianensem, aut ad Ven. F. Alanum de Rupe, Ord. Praedicatorum referunt. At cum Rosarium ex centum et quinquaginta Angelicis salutationibus, Oratione Dominica, vitaeque Christi mysteriis identidem interjectis componatur, profecto nemini ex recensitis ejus institutio adscribi potest. Enimvero Sozomenus et Palladius solum referunt, olim orationes, per calculos numeratas et repetitas in usu fuisse, sed hoc expositi Rosarii usum non probat. Ad alios quod attinet, S. Benedicti et Ven. Bedae tempore salutatio Angelica in usu non erat, cum Odo Parisiensis Episcopus ann. 1196 inter primos illam Orationi Dominicae et Symbolo addendam esse statuerit. Quis fuerit Petrus Eremita, incertum est apud scriptores, et Mabillonius notat, ei per errorem tribui Rosarii institutionem. Ven. Alanus Rosarii potius restitutor dici potest, uti ex ejus opere: De Psalt, Christi et Mariae, colligitur. 22, 23. Quamobrem solus S. Dominicus sanctissimi Rosarii auctor fuit, veluti fuse Malvenda, Spondanus aliique demonstrant; cui assertioni antiqua monumenta et adminicula, ac praecipue Alexandri IV., Leonis X.,

der daffelbe auf bobere Eingebung als geiftige Baffe im Rampfe gegen die Albigenfer mit dem größten Erfolge angewendet habe. In verschiedenen Bullen und Breven der Bapfte mird diefer Beilige ausdrücklich als der Urheber Diefes Gebetes bezeichnet. Die Urheberichaft des heiligen Dominifus fann jedoch nur auf Die heutige Ginrichtung des Rofenfranges bezogen werden, da unwiderlegbare Beugniffe darthun, daß eine fomohl in materieller als formeller Begiebung dem Rofenfrange abnliche Bebetsweise ichon lange vor Dominifus, wenn auch nur bei einzelnen Perfonen, üblich gewesen fei. Wir haben fodann oben mehrere Beispiele fennen gelernt, Die mit dem Baterunfer den englifden Gruß, nachdem diefer ein liturgifches Gebet geworden, in beftimmter Ungahl wiederholten. Bir finden aber auch fchon frube Spuren von Silfsmitteln, deren man fich bediente, um die eingelnen Gebete gu gablen. Go berichtet g. B. Cogomenus 1) von dem Abte Paulus von Pherma, derfelbe habe täglich dreis hundertmal das Gebet des herrn gesprochen, und, um nicht irre gu werden, jedesmal ein Steinchen in feinen Schoos fallen laffen. Sa auch die fogenannten Rorner oder Rugelchen icheinen nicht aang unbefannt gewesen gu fein, wie aus Folgendem erhellen durfte. In den Bonitentialbuchern des achten Sahrbunderts mird den Bonitenten nicht felten als Buge aufgegeben, zwanzig, dreißig, funfzig, ja noch mehrere Paternofter zu beten. Damit nun die Bonitenten Diefer Auflage nachfommen fonnten, berechneten fie jene Bebete nach einer Angahl in einer Schnur eingereihter Rörner, weshalb Biele, unter ihnen der gelehrte Du Cange 2)

S. Pii V., Gregorii XIII., aliorumque Pontificum Constitutiones robur adjiciunt.

<sup>1)</sup> Hist, eccles. lib. VI. c. 29. Cf. Pallad. in hist. Lausiaca c. 23.

<sup>2)</sup> Glossar. med. et inf. Latinitat. V. Capellina. Recitationis dominicae orationis et salutationis angelicae ad statos calculorum seu globulorum numeros origo non alia est, quam ex poenitentiis monasticis vel etiam regularum monasticarum praeceptionibus, in quibus vel expiandis delictis, vel etiam pietatis ac devotionis gratia, certi earumdem orationum a Monachis di-

hierin den Ursprung des Rosenkranzes erblicken wollen. Diese Paternoster Schnur nannten die Engländer Beltidum, welches Wort von dem altsächsischen Belt, soviel als eingulum, Gürtel, Schnur, abgeleitet ist. Da die Körner oft Perlen, Edelsteine, goldene Kügelchen waren, so trugen sie die vornehmeren Frauen um den Hals. Bei Ürmeren bestanden sie aus Glas, seinem Holze oder einer besondern Erde. 1)

Der Nosenkranz sollte für die Laien, besonders für solche, die des Lesens unkundig waren, das sein, was das Brevier den Geistlichen war, weshalb es auch Psalterium (Marianum), zuweisen geradezu Officium Laicorum (worunter man jedoch auch etwas Anderes, nämlich eine gewisse Anzahl Bater unser ohne den engslischen Gruß verstand) genannt wurde.

Wir haben oben schon eine Eintheilung des Nosenkranzes, die in den großen und kleinen, angeführt. Eine andere hat ihren Grund in der Verschiedenheit der Geheimnisse aus dem Leben des Erlösers und der heiligen Jungfrau, die, wie gleichfalls angegeben worden, mit dem englischen Gruße je nach der Verschiedenheit des Kirchenjahres verbunden werden. Mit Nücksicht hierauf unterscheidet man den freudenreichen, den schmerzshaften und den glorreichen Rosenkranz. Die Geheimnisse des ersten beziehen sich auf die Menschwerdung, Geburt und Kindheit Jesu, und lauten: 1) Den du, o Jungfrau, vom heiligen Geiste empfangen haft; 2) den du, o Jungfrau, zu Elisabeth gestragen hast; 3) den du, o Jungfrau, geboren hast; 4) den du, o Jungfrau, im Tempel aufgeopfert hast; 5) den du, o Jungfrau, im Tempel wieder gefunden haft.

Der schmerzhafte Rosenkranz umfaßt die Geheimnisse des Leidens und Sterbens Jesu. Sie lauten: 1) Der für uns im Garten Blut geschwitzt hat; 2) der für uns gegeißelt worden ist; 3) der für uns mit Dornen gekrönt worden ist; 4) der für uns



cendarum numeri imponebantur, quos, ut ii facilius numerarent, munusque sibi injunctum exequerentur, per calculos vel globulos recensebant etc.

<sup>1)</sup> Binterim, Denkwürdigkeiten. Bb. VII. Thl. 1, G. 116 und 117.

das schwere Kreuz getragen hat; 5) der für uns gekreuzigt wors den ift.

Der glorreiche endlich enthält die Geheimnisse, welche sich auf die Verherrlichung Christi und seiner heiligen Mutter beziehen. Sie sind: 1) Der von den Todten auferstanden ist; 2) der gen Himmel aufgefahren ist; 3) der uns den heiligen Geist gesendet hat; 4) der dich in den Himmel aufgenommen hat; 5) der dich im Himmel gefrönet hat.

Der Rosenkranz wird sowohl bei der öffentlichen als Privatsandacht angewendet, mag man von Gott Hilfe für Lebendige oder für Abgestorbene erstehen. Unter den liturgischen Gebeten dürfte aber nicht leicht eines gefunden werden, das mehr Gegner hätte und heftiger bekämpft worden wäre, als der Rosenkranz. Die Einwürfe, die man dagegen erhob, beziehen sich theils auf seine Entstehung, theils auf die Persönlichkeit, an welche dieses Gebet vorzugsweise gerichtet, theils auf den Modus, nach welchem es vorgenommen wird. Wir werden diese Einwürfe nun etwas näher in's Auge fassen. Gelingt es uns, dieselben zu widerlegen, so haben wir damit zugleich den Rosenkranz selber, sowie seinen liturgischen Gebrauch gerechtsertigt.

Die Entstehung des Rosenkranzes anlangend, so wollen die Gegner dieselbe aus dem Mohamedanismus herleiten, und zwar habe besonders Peter von Amiens denselben von den Kreuzzügen mit in seine Heimath gebracht. Da die oben beigebrachten historischen Zeugnisse diese Ansicht hinlänglich widerlegen, so brauchen wir uns dabei nicht länger aufzuhalten.

Andere nehmen an dem Rosenkranzgebete Anstoß, weil sie in demselben ein die Anbetung Gottes beeinträchtigendes Übermaß von Berehrung gegen die heilige Maria erblicken zu müssen glauben. Bon einem Übermaße könnte begreislicher Beise aber nur dann die Rede sein, wenn darin der heiligen Jungfrau Eigenschaften und Kräfte beigelegt würden, die ihr, als einem, wenn auch noch so hochgestellten Geschöpfe nicht zukommen. Nun ist dieses aber in der That nicht der Fall, da der Rosenkranz nur eine öftere Wiederholung des englischen Grußes ist, dieser aber, sofern er Lobpreisung ift, die Austorität der heiligen Schrift

selber, und insofern er Bitte ift, jene der Kirche für sich hat. Überdies ist aber auch der Rosenkranz nicht ausschließliche Bersehrung der heitigen Jungfrau, sondern auch des Erlösers, aus dessen Erlösungsleben er die Hauptgeheimnisse dem Geiste der Gläubigen vergegenwärtigt; ja man kann sagen, der Rosenkranz sei nur Berehrung der heiligen Jungfrau, insofern sie mit diesen Erlösungsmomenten in Berbindung steht. Wer möchte es aber zu tadeln wagen, wenn wir diese Momente recht oft uns verzgegenwärtigen, uns zum Danke dafür entstammen, und die mächztige Fürbitte Mariens, der Mutter der Gnaden, dazu anrusen, daß wir der Erlösung theilhaftig werden?

Der lette Einwurf bezieht fich auf den Modus, nach welchem der Rofenfrang gebetet wird. "Die ftete Wiederholung einer und derselben Gebetsform macht den Rosenfrang einförmig; diese Ginförmigfeit hat aber Mechanismus und Gedankenlofigkeit nothwendig in ihrem Gefolge." Wir wollen nicht laugnen, daß diefer Ginwurf wenigstens den Schein der Wahrheit fur fich habe, und daß manche Beter des Rofenfranges wirklich gedankenlos ver= fahren. Bei naberer Betrachtung wird jedoch auch diefer Einwurf in fich felbst zerfallen. Denn es verdient der Rosenfrang den Borwurf der Ginförmigfeit in der That nicht, indem sowohl das jeder Defade vorangehende Bebet des Berrn, und die daffelbe beschließende Doxologie, so wie besonders die jedem Ave Maria angefügten Gebeimniffe eine hinlängliche Abwechselung darbieten. Die Gedankenlofigkeit, die man oft bei diefem Gebete bemerft, Dürfte darum weniger in dem Rofenfrange, als vielmehr im ver= fehrten, von Gott abgewendeten Sinne des Betenden ihren Grund haben, weshalb fie fich nicht blos bier, fondern auch bei jedem andern Gebete zeigen wird. Doch wir wollen einmal den Ginwurf als begrundet annehmen, und ein anderes Gebet anftatt des Rosenfranges dem fatholischen Bolfe in die Sand geben. Ift wohl Jemand fo thöricht, zu glauben, daß ein folches, öfter wiederholt, weniger jene erwähnten nachtheile erzeugen murde? Geriethe man also nicht aus der Scylla in die Charpbdis? Doch man will überhaupt die Wiederholung einer und derfelben Gebetsform nicht. Das ware aber unfere Bedunkens nur auf

zweierlei Beife denfbar, entweder dadurch, daß die Betenden für jeden Gebetsfall eine der jedesmaligen religiöfen Stimmung ent= fprechende Gebetsform ichufen, oder daß man ihnen firchlicherfeits immer eine andere gabe. Wir benfen aber, bag bas Gine wie das Undere gleich unmöglich fei; das Erfte, indem die Wenigften fo viel Produftionsfraft befigen, um jenes Bedürfniß zu befriedigen, abgefeben davon, daß ein folches Berlangen dem Schmarmen in dunflen Phantafieen Thor und Thure öffnete; das Zweite, weil folche Gebetsformen fich doch immer nur im Allgemeinen bewegen und daber feinem fpeziellen Bedürfniffe angepaßt fein fonnten. Diefe allgemeine Saltung mußte aber nothwendig wieder gu Biederholungen fubren. Schon aus diefen Grunden durfte einleuchten, daß die Biederholung des englischen Grußes nicht als Fehler angesehen werden fonne. Aber die Biederholung hat auch an fich nichts Unftatthaftes. Sonft hatte der Beiland uns gewiß nicht ermahnt: "Betet ohne Unterlaß," welche Borte, wenn fie auch zunächst von der zum Gebete geneigten Gemuths= ftimmung gelten, doch gewiß auch einer Biederholung beftimmter Bebetsformen nicht entgegen find.

Nachdem wir die gegen den Rosenkranz erhobenen Einwürfe zu entkräften gesucht, wollen wir zum Schlusse noch einige weitere Momente zu seiner Rechtfertigung anführen. Dahin rechnen wir

- 1) den engen Anschluß des Rosenkranzes an die firchlichen Zeiten und Feste mittelst der verschiedenen Geheimnisse. Durch diese führt er die Gläubigen in den Geist des Kirchenjahres ein, indem er ihnen jedesmal die dem betreffenden Theise des Kirchensjahres zu Grunde liegenden Begebenheiten aus dem Leben Jesu vergegenwärtigt und ihrem Gemüthe unvertilgbar einprägt, und setzt sie dadurch in den Stand, die Feste der Kirche auch in ihrer häuslichen Andacht mitzuseiern. Dahin rechnen wir
- 2) die große Popularität dieses Gebetes, eine Eigenschaft, die wir oben als unerläßlich von jedem liturgischen Gebete gesordert haben. Die Bestandtheile des Rosenfranzes sind wenig der Zahl, klar dem Berständnisse nach und leicht für das Behalten, was von großer Wichtigkeit bei dem Bolke ist. Es bietet dadurch

allen denen, die nicht lesen fonnen oder wollen, einen vortreff. lichen Erfat fur das Gebetbuch, eine gefunde Rahrung des Beiftes, ein herrliches Erbauungsmittel des Bergens. Es ift ferner für Biele gradezu die einzige Bebetsweise, die ihnen möglich ift. Man nehme ihnen den Rosenfrang hinweg, und man bat die Brucke zwischen Gott und ihnen abgebrochen, und macht den roben Saufen nur noch rober. "Mir wenigstens," fagt in Diefer Beziehung der edle Sailer 1) febr treffend, "mir wenigftens mare der Schulfnabe, der Sandwerfsburiche, der Dorfjunge, die fittsam in der Rirche, den Rosenfrang in der Sand haltend, auf den Altar hinfaben, weit ein lieblicherer Gegenftand, als derfelbe Schulfnabe, derfelbe Sandwerfsburiche, derfelbe Dorfjunge, die jest, ohne Rofenfrang, die Sand in den Beinfleidern stedend, in der Rirche umberfteben, umberschauen, umberlaufen und überall nur ein Schauspiel der Robbeit aufführen."

#### § 19.

## 5) Das allgemeine Gebet.

Mit diesem Namen bezeichnet man das bekannte Gebetsformular, welches also beginnt: "Allmächtiger, ewiger Gott, Herr, himmlischer Bater! siehe an mit den Augen deiner grundlosen Barmherzigkeit unsern Jammer, unser Elend, unsere Noth u. s. w." Seinen Namen hat es daher erhalten, weil in ihm die Gläubigen Fürbitten bei Gott für die gesammte Kirche, ja auch für diejenigen, die noch außerhalb derselben stehen, für das leibliche und geistige Bohl der Menschen einlegen.

Dieses Gebet treibt seine Wurzeln in dem Wesen der Kirche Jesu Christi selber, als des mystischen Leibes, in welchem alle Glieder auf das Innigste in Jesus Christus, ihrem Haupte, durch den heiligen Geist verbunden sind, und der da berusen ift, sich über die ganze Menschheit auszudehnen. Ebensosehr wurzelt



<sup>1)</sup> Rene Beitrage gur Bildung des Geiftlichen. Bb. II. S. 286.

dieses Gebet aber auch in einer ausdrücklichen Borschrift der heiligen Schrift, indem der Apostel Paulus schreibt: "Darum ermahne ich vor allen Dingen, daß Bitten, Gesbete, Fürbitten, Danksagungen geschehen für alle Menschen, für Könige und alle Obrigkeiten, damit wir ein ruhiges und stilles Leben führen mögen in aller Gottseligkeit und Ehrbarkeit. Denn dieses ift gut und wohlgefällig vor Gott, unserm Herrn." 1)

Es ift eine sehr gewöhnliche Ansicht, daß der Apostel Paulus in den eben zitirten Worten nicht blos eine Ermahnung für die Zukunft ertheilt, sondern daß er darin zugleich die Einrichtung des apostolischen Gottesdienstes beschreibt. Diese Ansicht als richtig angenommen — und wir haben keinen Grund, sie zu bezweiseln —, so ist das allgemeine Kirchengebet so alt, wie die Kirche selber.

Doch wollte man jenen Worten Diesen Ginn auch nicht unterlegen, fo mußte man erwarten, daß die alte Rirche Diefes im Befen der Rirche und von dem Apostel fo bestimmt geforderte Gebet doch in ihren Rultus aufgenommen haben werde, Und Dieje Bermuthung findet eine evidente Beftatigung theils in den alten Rirchenschriftstellern, theils in den alten Liturgieen. Bas Die erften angeht, fo berufen fich 3. B. die Apologeten häufig auf dasfelbe, um dadurch den Bormurf der Sfolirtheit, des Menfchenhaffes, der Feindseligfeit gegen den Staat und beffen Regenten ju miderlegen. Man vernehme hiernber den beiligen Juftin: "Bir versammeln uns," fcreibt er in feiner an den Raifer Mark Antonin gerichteten Apologie, "um gemeinschaftlich Gott mit unfern Bitten angufleben. Diefe Budringlichfeit ift Gott angenehm. Wir beten auch fur die Raifer, fur die Diener Derfelben, fur ben Staat, fur die Rube, fur ein langes Leben." 2) Und Tertullian fagt: "Wann ift die beilige Beit, wenn nicht dann, wann die Borfteber mit vernehmlicher Stimme beten, oder das gemeinschaftliche Gebet (communis oratio) durch den

<sup>1) 1</sup> Timoth. 2, 1-3.

<sup>2)</sup> Justin. Apol. I. c. 65.

Diakon angekündigt wird?" 1) Arnobins läßt sich also vernehmen: "Der höchste Gott wird angerusen, der Friede für Alle, Berzeihung für die Obrigkeiten, die Herren, die Könige, die Freunde, die Feinde, für die Lebenden und die von den Banden des Körpers Befreiten ersleht." 2) Ühnliche Zeugnisse finden sich bei Cyrill von Jerusalem, 3) Chrysostomus, 4) Augusstinus 5) u. v. A.

Das frästigste Zeugniß für das hohe Alter unseres Gebetes liesern aber die Liturgieen der alten Kirche. In den apostoslischen Konstitutionen 6) lautet es also: Diakon: Lasset uns beten für die Nuhe und Wohlsahrt der Welt und der heisligen Kirche, damit der Gott des Weltalls uns seinen immers währenden und festen Frieden gebe; damit er uns in der Frömmigskeit und Tugend ausharren lasse!

Lasset uns beten für die heilige katholische und apostolische Kirche, welche von einem Ende der Welt bis zum andern ausgebreitet ist, damit Gott sie, die auf einen Felsen gegründet ist, unerschüttert, und von den Fluthen nicht beunruhigt, erhalte und beschütze bis zum Ende der Welt!

Laffet uns auch für diese heilige Pfarrfirche (paroecia) beten, daß der Herr des Weltalls uns ohne Unterlaß der himmlischen Hoffnung nachstreben, und ihm fortwährend die Schuld des Gesbetes abtragen laffe!

Desgleichen für den gesammten Epissopat derjenigen, welche das Wort deiner Wahrheit recht verfündigen!

Laffet uns beten für unfern Bischof Jakobus und deffen Sprengel; für unfern Bischof Rlemens und seine Sprengel;

<sup>1)</sup> Tertull. Apol. c. 18.

<sup>2)</sup> Arnob. adv. gent. lib. IV.

<sup>3)</sup> Catech. mystag. V.

<sup>4)</sup> Homil, in Joann. 78.

<sup>5)</sup> Ep. 19. ad Januar. c. 18.

<sup>6)</sup> Lib. VIII. c. 9. und 10. Das fragliche Gebet heißt hier, weil ihm der Juruf des Diakons an das Bolk vorausging, προσφώνησις, wäherend das demselben folgende Gebet des Bischofs έπίκλησις heißt.

für unsern Bischof Evodius und seine Sprengel, auf daß der barmherzige Gott sie ihren heiligen Kirchen unverletzt und in Ehren erhalte, und ihnen ein langes Leben schenke; daß er ihnen ein ehrenvolles Alter in Frömmigkeit und Gerechtigkeit verleihe!

Laffet uns auch beten für unsere Priester, daß der Herr sie vor jeder Schmach bewahre, und ihnen ein unversehrtes und gerechtes Presbyterat schenke!

Beten laffet uns auch fur das gesammte Diakonium und Ministerium, daß der Herr ihnen einen unbescholtenen Dienst verleibe!

Laffet uns beten für die Lefer, die Sanger, für die Jungfrauen, Wittwen und Baifen!

Laffet uns beten für diejenigen, welche im Cheftande leben und Rinder zeugen, daß der Herr sich ihrer Aller erbarme!

Für die in Seiligkeit wandelnden Beschnittenen; für Jene, welche ein enthaltsames und frommes Leben führen!

Für diejenigen, welche in der heiligen Kirche Früchte darbringen (xapnopopoivtwv) und den Armen Almosen austheilen; nicht minder auch für die, welche dem Herrn, unserm Gotte, Opfer und die Erstlinge darbringen, damit der allmächtige Gott ihnen mit seinen himmlischen Gnaden vergelte, daß er ihnen im gegenwärtigen Leben das Hundertsache, und in dem fünstigen das ewige Leben schenke, für das Zeitliche Ewiges, für das Frdische Himmlisches!

Laffet uns auch beten für unfere neugetauften Bruder, daß der herr fie befestige und ftarte!

Beten laffet uns fur unsere franken Bruder, daß der Herr fie von jeder Arankheit und jedem Siechthum befreie, und fie seiner heiligen Kirche wieder gesund guruckgebe!

Laffet uns beten für die Schiffer und die Reisenden, für diejenigen, welche in den Bergwerfen, der Verbannung, den Gefängniffen, den Banden wegen des Namens des Herrn sich besinden; desgleichen für die, welche in harter Stlaverei schmachten!

Laffet uns beten für unsere Feinde und Haffer, und für die, welche uns um des Namens des Herrn willen verfolgen, damit der Herr ihre Wuth befänftige und ihren Zorn zerstreue!

Laffet uns auch beten fur die, welche draußen find, und vom Jrrthume fich leiten laffen, daß der Herr fie bekehre!

Erinnern wir uns auch der Rinder der Kirche, daß der Herr fie in seiner Furcht vollfommen mache, und zum Bollalter führe!

Beten laffet uns aber für einander, daß der Herr uns in seiner Gnade bis an's Ende erhalte und schütze, uns vom Übel und von den Argernissen der Übelthäter befreie, und wohlbehalten in sein himmlisches Reich führe!

Laffet uns beten für jede driftliche Geele!

Rette uns, o Herr! richte uns auf durch deine Barmherzigkeit!

Erheben wir uns! Empfehlen wir in andächtigem Gebete einander dem lebendigen Gotte durch feinen Gesalbten!"

Der Bischof spreche hierauf folgendes Gebet: Unrufung für die Gläubigen: "Allmächtiger herr u. f. w."

Daß das allgemeine Gebet auch litaneienartig gebetet wurde, beweisen die Liturgieen des heiligen Jakobus 1) und Ambrosius, 2) wo das Bolk den einzelnen Bitten mit: Herr! erbarme dich! antwortet.

<sup>1)</sup> Bergl. unfere Schrift: Die heilige Meffe. S. 154 und 155.

<sup>2)</sup> Auf den ersten Sonntag in der Fastenzeit lautet das allgemeine Gebet also:

<sup>(</sup>Incipiente Diacono et Choro respondente.)

Divinae pacis et indulgentiae munere supplicantes ex toto corde et ex tota mente precamur te. Domine miserere. — Pro ecclesia sancta catholica, quae heic et per universum orbem diffusa est, precamur te. Domine miserere. — Pro Papa nostro N. et Pontifice nostro N. et omni clero corum, omnibusque sacerdotibus ac ministris precamur te. Domine miserere. — Pro famulis tuis N. Imperatore et N. Rege, duce nostro, et omni exercitu corum precamur te. Domine miserere. — Pro pace ecclesiarum, vocatione gentium et quiete populorum precamur te. Domine miserere. — Pro civitate hac et conservatione ejus omnibusque habitantibus in ea precamur te. Domine miserere. — Pro aëris temperie, ac fructu et foecunditate terrarum precamur te. Domine miserere. — Pro virginibus, viduis, orphanis, captivis ac poenitentibus precamur te. Domine miserere. — Pro virginibus, viduis, orphanis, captivis ac poenitentibus precamur te. Domine miserere.

Das allgemeine Gebet fehlte nicht nur in keiner der alten Liturgieen, es kehrte auch in denselben öfter wieder, namentlich umgab es den Konsekrationsakt, dem es vorausging und nachsfolgte, um der Erhörung desto sicherer zu sein.

Nach dem heiligen Chryfo fto mus wurde das fragliche Gebet auch bei dem Abendgottesdienfte gebraucht.

In der heiligen Messe hat es sich bis auf den heutigen Tag, wenn auch nicht mehr in jener Ausführlichkeit und an derselben Stelle, wie ehemals, erhalten. Es ist nämlich durch den Kanon hindurch zerstreut. Für manche Bitten sind sogar eigne Meßsformulare im Meßbuche enthalten. Denn es gibt darin z. B.: Missae pro quacunque necessitate; pro remissione peccatorum; tempore belli; pro pace; pro insirmis; pro peregrinantibus et iter agentibus; pro sponso et sponsa, etc.

Um indessen auch die Gemeinde daran theilnehmen zu lassen, hat die Kirche dessen Rezitation nach einer mit der alten wenigstens im Wesentlichen übereinstimmenden Form verordnet. Dieselbe sindet in der Regel nach der Predigt, zuweilen auch in andern Andachten statt.

Das allgemeine Gebet gehört sonach zu den ältesten liturgischen Gebeten, aber zugleich auch zu den werthvollsten. Denn es prägt sich darin so recht der katholische Charakter der Kirche aus, indem es nicht blos alle Glieder derselben, welchem Lebensverhältnisse sie auch immer angehören, auf welcher Stufe der religiösen und sittlichen Bildung sie auch immer stehen, welche Stellung gegen uns und die Kirche sie auch immer einnehmen

serere. — Pro navigantibus, iter agentibus, in carceribus, in vinculis, in metallis, exsiliis constitutis precamur te. Domine miserere. — Pro iis, qui diversis infirmitatibus detinentur, quique spiritibus vexantur immundis, precamur te. Domine miserere. — Pro iis, qui in sancta ecclesia tua fructus misericordiae largiuntur, precamur te. Domine miserere. — Exaudi nos in omni oratione atque deprecatione nostra, precamur te. Domine miserere. — Dicamus omnes: Domine miserere. — In ähnlicher Beise sauch in einem alten Fusbaer Codex. Cf. August, Dentw. Bd. V. S. 174.

mogen, fondern auch alle Bedurfniffe derfelben, die geiftigen fowohl als die leiblichen, die himmlischen wie die irdischen umfaßt. In acht driftlicher Weise erwartet es die Erhörung der Bitten durch Jefus Chriftus und feine unendlichen Berdienfte. Much läft feine Form nichts zu munichen übrig, indem es die einzelnen Bitten in gedrängter Rurge und einer Jedem verftandlichen Sprache aneinander reiht. Es lautet nach dem Befangbuche für die Diocefe Maing 1) vollständig alfo: "Allmächtiger, ewiger Gott, Berr, himmlischer Bater! fiebe an mit den Augen beiner grundlofen Barmbergigfeit unfern Jammer, Glend und Roth. 2) Erbarme dich aller Chriftgläubigen, für welche dein eingeborner Cobn, unfer lieber Berr und Beiland, Jefus Chriftus, in die Sande der Gunder willig gefommen, und auch fein foftbares Blut am Stamme des beiligen Kreuzes vergoffen bat. Durch diefen herrn Jefum Chriftum wende ab, gnadigfter Bater! Die wohlverdienten Strafen, gegenwärtige und gufunftige Befabren, ichadliche Emporungen, Rriegeruftungen, Theuerung, Krantheiten und betrübte, armselige Zeiten. Erleuchte auch und ftarte in allem Guten geiftliche und weltliche Obrigfeiten und Regenten, damit fie Alles fordern, was zu Deiner gottlichen Ehre, ju unferm Beile, jum gemeinen Frieden und zur Wohlfahrt der Chriftenheit gedeihen mag! Segne, o Gott! den oberften Birten Deiner Rirche und unfern Bifchof. Insbesondere lag deine Onade groß fein über unferm Landesherrn, dem Großherzoge; gib ibm Deinen heiligen Beift, damit er fein Bolf mit Beisheit, Berech= tigfeit und Milde regiere, und die Boblfahrt unfers lieben Baterlandes befordern moge! Beglude auch, o Bott! feine geliebte Gemahlin, wie auch alle bobe Angehörigen des Großberzoglichen Saufes u. f. w. Berleih' uns, o Gott des Friedens! rechte Bereinigung im Glauben, obne alle Spaltung und Bertrennung! Befehre unfere Bergen ju mahrer Buge und Befferung unferes Lebens! Bunde an in uns das Feuer der Liebe; gib uns einen

<sup>1)</sup> Neue, umgearbeitete und verbefferte Auflage. Maing 1841. S. 78 u. 79.

<sup>2)</sup> Dürfte wohl sprachrichtiger sein, wenn es hieße: "unsern Jammer, unser Elend und unfre Roth."

Hunger und Eifer zu aller Gerechtigkeit, damit wir als gehors same Kinder im Leben und Sterben dir angenehm und wohlgesfällig seien! Wir bitten auch, wie du willft, o Gott! daß wir bitten sollen, für unsere Freunde und Feinde, für Gesunde und Kranke, für alle betrübte und elende Christen, für Lebendige und Abgestorbene.

Dir sei empsohlen, o Herr! all unser Thun und Lassen, unser Handel und Wandel, unser Leben und Sterben. Las uns nur deine Gnade hier genießen, und dort mit allen Auserwählten erlangen, daß wir in ewiger Freude und Seligkeit dich loben und ehren mögen!

Dieß verleihe uns, Herr, himmlischer Bater! durch Jesum Christum, deinen lieben Sohn, unsern Herrn und Heiland, welcher mit dir und dem heiligen Geiste gleicher Gott lebt und regiert von Ewigkeit zu Ewigkeit. Amen."

Wir haben zu Diesem Gebete weiter nichts mehr hingugufügen außer einigen Bemerfungen über bie darin ausgesprochene Bitte für den weltlichen Regenten. Bas wir oben von dem Alter des allgemeinen Rirchengebetes überhaupt bemerften, das gilt auch von diefer besonderen Bitte deffelben; ja man fann fagen, daß fie noch über das Chriftenthum binausreicht. Denn ichon im Judenthum begegnen uns mehrfache Beifpiele, daß man fur Die Rönige, felbst wenn fie der beidnischen Religion angehörten, gebetet habe. Go erfuchten die im Dienfte der Babylonier ftebenden judischen Rriegsgefangenen den gobenpriefter Mlcimus Bu Berufalem, Opfer auf dem Altare ihres Berrn fur das Leben Nabuchodonofors, des Ronigs von Babylon, und feines Cobnes Baltaffar darzubringen und zu beten, damit ihre Tage auf Erden feien wie die Tage des Simmels. 1) Ein Gleiches thaten die Juden, welche unter Der Botmäßigfeit des perfifden Konigs Darins ftanden, fur Diefen. 2) Rach dem Berichte des judifden Gefdichtsichreibers Jofephus Flavius opferten die Juden täglich zweimal fur den Raifer und das

<sup>1)</sup> Baruch 1, 10.

<sup>2) 1 (</sup>sdr. 6, 10.

römische Bolf. 1) Wenn die Inden nun für heidnische Könige und Kaiser beteten, so läßt sich wohl erwarten, daß sie dies auch für die jüdischen gethan haben; wie denn solche Gebete auch wirklich in der hebräischen Liturgie enthalten waren, was aus verschiedenen Psalmen, die in dem Tempel öffentlich als liturgische Gebete gesungen wurden, erhellt.

Wundern wir uns hiernach nicht, wenn wir auch im Chriftensthum die Gebete für die Könige der Erde antreffen. War es doch ihm vorbehalten, die Bedeutung des irdischen Königthums in ihr rechtes Licht zu stellen. Keiner der Apostel hat sich hiersüber deutlicher ausgesprochen, als der große Bölferapostel Paulus. "Zedermann," schreibt er an die Kömer, "unterswerfe sich der obrigseitlichen Gewalt: denn es gibt feine Gewalt außer von Gott, und die, welche besteht, ist von Gott angeordnet. Wer demnach der obrigseitlichen Gewalt sich widersetzlichen Gewalt sich widersetzlichen, dir zum Besten. Darum ist es eure Pflicht, unterthan zu sein, nicht um der Strase willen, sons dern auch um des Gewissens willen."

Bas war bei einer solchen Anschauungsweise natürlicher, als daß man sich auch verpstichtet fühlen mußte, für die Obrigseit zu beten? "Darum ermahne ich vor allen Dingen," schreibt deshalb der nämliche Apostel an seinen Schüler Timotheus, "daß Bitten, Gebete, Fürbitten, Danksaungen geschehen für alle Menschen, für Könige und für alle Obrigseiten, damit wir ein ruhiges und ftilles Leben führen mögen in aller Gottseligseit und Ehrbarkeit." 3) Wir haben oben schon bemerkt, daß wir in diesen Worten nicht blos eine Ermahnung dazu, was von den Christen künstighin geschehen solle, sondern auch zugleich ein

<sup>1)</sup> De bell. jud. Lib. II. c. 11.: Duplicem equidem quavis die victimam immolamus pro Caesare atque populo Romano.

<sup>2)</sup> Röm. 13, 1-5.

<sup>3) 1</sup> Timoth. 2, 1, 2,

Beugniß für die Beschaffenheit der apostolischen Liturgie zu sehen baben.

Dieser Gewohnheit, für die weltliche Obrigkeit zu beten, ist die Rirche in allen Jahrhunderten treu geblieben, und mußte es, da die Wohlfahrt der Kirche wesentlich von jener des Staates, diese aber von dem christlichen Sinne des Regenten bedingt ist. Wir könnten für diese Behanptung eine Wolke von Zeugnissen, sowohl einzelner kirchlicher Schriftsteller, als auch der alten Liturgieen anführen; wir wollen uns jedoch, um uns den Raum nicht für wichtigere Dinge zu entziehen, mit denen begnügen, die wir bereits oben als Belege für das Alter des allgemeinen Gesbetes, die zugleich Bitten für die Regenten enthalten, angeführt haben. I) Nur Eines Punktes sei bier noch erwähnt.

Bon Altersher befand sich der Name des Kaisers, Königs, oder welchen Titel sonst der Regent führte, in dem Kanon der Messe neben dem des Papstes und des Diöcesanbischoses. Diese Sitte blieb unverändert bis zu der von Pius V. veranstalteten Resorm des Missales 1570. In diesem waren die Worte: Pro Rege nostro, ausgelassen. Binterim erstärt diese Auslassung aus dem Umstande, daß jenes Missale zunächst für die römische Kirche bestimmt gewesen. "Weil nun aber in Rom und im römischen Bezirke der Papst zugleich und allein der Regent und Sonverän ist, so hielt man es nicht nur überstüssisg, sondern auch unanständig, in das Missale die Formel: Et pro Rege nostro, einzurücken." Das Missale sei hierauf in Benedig gedansenlos nachgedruckt worden, und so fomme es, daß in vielen jener Name sehle, während er in den Missalien anderer Länder, z. B. Spaniens und Frankreichs, stehe. 2)

<sup>1)</sup> Man vergl, hierüber Bingham. Orig. eccl. Tom. V. p. 319 seqq. Tom. VI. p. 329 seqq. Ferner die fehr ausführliche Behandlung dieses Gegenstandes bei Binterim, Denkw. Bd. IV. Ihl. 2., welcher eine eigne "Abhandlung über das Gebet für die Könige und Fürsten in der kathol. Liturgie" enthält; desgl. Lüft, Liturgit. Bd. II. S. 47 ff.

<sup>2)</sup> Binterim a. a. D. S. 181 ff.

Diese Ansicht erscheint aber offenbar als unrichtig, wenn man die dem Missale vorgedruckte Publikationsbulle Pius V. liest, worin ausdrücklich gesagt wird, daß das Missale für alle Kirchen bestimmt sei. Die Weglassung jener Formel war nicht absichtslos geschehen. Die früheren Verhältnisse hatten sich bedeutend geändert, insosern nämlich jeht auch akatholische Fürsten an der Spize gewiser Länder standen, die also nicht orthodoxae sidei waren, darum mit Rom nicht in Gemeinschaft standen — und nur auf solche bezieht sich das fragliche Gebet des Kanons. — Um nun Niemanden zu verlehen, ließ der Papst in dem neuen Missale die Erwähnung des Regenten überhaupt weg. Hievon wurde selbst der König von Spanien, ungeachtet seines Titels: Rex catholicus, nicht ausgenommen.

Benn derfelbe fpater in den Miffalien einzelner gander wiederfehrte, fo hat das in befonderen Berhaltniffen feinen Grund. Gueranger berichtet in feinen Institutions liturgiques 1) bezüglich der fpanischen Rirche hieruber Folgendes: "Philipp II., Diefer fo ftolge Monard, hielt es nicht unter feiner Burde, bei Papft Bins V. gu bitten, daß er die Aufnahme der Borte: Pro Rege nostro, binter Die Bitte fur den Bapft und den Bifchof in die fpanischen Miffalien gestatten moge, und der Bapft willfahrte feiner Bitte. . . . Philipp erhielt auch von dem beiligen Stuble die Erlaubniß für alle Priefter feiner Berrfchaft, den Meggebeten, felbit an den hochften Feften, eine Reihe von Bitten bingugufugen, die man in den fpanischen Miffalien findet, und die mit Entschiedenheit und Ginfachheit alle Bedurf= niffe des fatholifchen Ronigreiches ausdruden, mahrend die Ronzeffton felber, die einzig in der Geschichte der Liturgie dafteht, ein Beweis der großen Liebe Roms gegen eine Rirche ift, die ihm lange Zeit hindurch eine fo ftarte Unhänglichfeit bewahrt bat." 2)

<sup>1)</sup> Bb. I. S. 456 ff., nach von uns veranstalteter Abersegung dieses in vielen Beziehungen ausgezeichneten Bertes. Regensburg 1854.

<sup>2)</sup> Diese Bitten, welche sub eadem conclusione nicht blos ber Kollefte, sondern sogar ber Sefrete und Bostommunion hinzugefügt werden,

Much in den Miffalien Frankreich's befindet fich der Name Des Ronias. Wann und unter welchen Umftanden Diefe Aufnahme dort ftattgefunden, mag uns derfelbe Schriftfteller ergablen. "Das Parlament," fagt er, "das immer auf die Rechte des Ronigs eifersuchtig war, mann es fich darum handelte, die Rirche zu unterdrücken, fab mit Unwillen die Abwesenheit des Namens Des Rönigs im Miffale; seinem Plane aber, die Rirche zu nationalifiren, getreu, butete es fich wohl, dem Couveran gu rathen, daß er fich bei dem romischen Stuhle um die nämliche Gunft bewerbe, welche Philipp II. fich zu erbitten nicht verschmäht hatte. Mus feiner eignen Laien , materiellen und unfompetenten Auftorität verbot es allen Buchdrudern des Königreichs, das römische Diffale ohne den Bufat : Pro Rege nostro N., ju druden, und feit jener Beit hat Riemand mehr gewagt, Diefer Berordnung zuwider gu bandeln. Die Reit, und mehr noch, die Rachgiebigfeit des apoftolifden Stubles fonnte die Anwendung Diefer Worte im Ranon der Meffe legitimiren; aber der Urfprung Diefes Gebrauches berubt deffenungeachtet auf einem Afte der weltlichen Macht, welcher gur Benuge beweift, daß in jenem fo verachteten, oder vielmehr fo schlecht gefannten Spanien die Krone fich beffer auf die Be= wiffensfreiheit verftand, als in Frankreich, wo diefe Freiheit von jeber nur gu Gunften der Baretifer hervorgetreten ift." 1) Der bier ergablte Borgang ereignete fich unter der Regierung Ronig Beinriche III. gegen das Jahr 1580.

Daß aber hiemit nicht das Gebet überhaupt fur den Regenten, felbst auch fur den afatholischen, verboten fei, das geht

find folgende: Et famulos tuos, Papam nostrum N., Antistitem nostrum N., Regem nostrum N., Reginam et Principem cum prole regia, populo sibi commisso, et exercitu suo ab omni adversitate custodi; pacem et salutem nostris concede temporibus, et ab Ecclesia tua cunctam repelle nequitiam, et gentes Paganorum et haereticorum dexterae tuae potentia conterantur; et captivos Christianos, qui in Saracenorum potestate detinentur, tua misericordia liberare, et fructus terrae dare et conservare digneris....

<sup>1)</sup> Gueranger a. a. D. S. 474.

aus der Form des allgemeinen Gebetes, wie es für den obenbessichtiebenen gottesdienstlichen Gebrauch vorgeschrieben ist, hers vor. In der Messe, wenn auch nicht im Ranon, fommt es nur noch an Einem Tage des Jahres, nämlich am Charfreistage, vor.

## § 20.

# 6) Das allgemeine Gundenbefenntniß.

Unter dem allgemeinen Sündenbekenntniffe, auch die offene Schuld genannt, versteht man im Gegensate zu dem speziellen, welches, wie wir im ersten Theile dieser Schrift gesehen haben, einen integrirenden Bestandtheil des Bußsakramentes bildet, die vor Gott in Borten niedergelegte Erklärung unserer Sündhaftigkeit, verbunden mit der Bitte um Bergebung. Es hat seinen objektiven Grund in der Thatsache, daß wir wirfslich Sünder sind, seinen subjektiven dagegen in dem Bedürsnisse der menschlichen Seele, den durch die Sünde verursachten tiesen Schmerz zu offenbaren, und der zuversichtlichen Erwartung, das durch Berzeihung zu erhalten.

Ebendeshalb, weil das Sündenbekenntniß in der menschlichen Natur begründet ist, begegnen wir demselben auch zu allen Zeiten. Es ist nichts Anderes als dieses Sündenbekenntniß, wann der Psalmist singt: "Dir allein hab' ich gesündigt und Böses vor dir gethan") u. s. w.; es ist ein Sündenbekenntniß, wann der Zöllner im Evangelium betet: "Herr, sei mir Sünder gnädig!") Darum mahnt der Apostel Jakobus: "Bekennet einander eure Sünden.") Was Wunder daher, daß es auch seit den ältesten Zeiten in die öffentsliche Gottesverehrung übergegangen ist? Dieselbe hat neben andern Zwecken bekanntlich auch den, daß darin die Glänbigen ihre Bedürfnisse Gott vortragen. Welches Bedürfniß könnte aber

<sup>1)</sup> Pf. 50, 4.

<sup>2)</sup> Luf. 18, 13.

<sup>3) 3</sup>af. 5, 16.

dem Chriften mehr am Bergen liegen, als das der Bergebung feiner Gunden, die ibn von dem Reiche Gottes ausschließen? Die Liturgie des beiligen Jafobus 1) enthalt ichon ein Gundenbekenntniß. In den Liturgieen des Abendlandes erscheint es, wenn auch noch nicht durchgangig, feit dem achten Jahrhunderte. Das Formular dafür mar bald fürger, bald langer. 2) Bentzutage find zwei Formeln im Gebrauch, eine lateinische, von dem Anfangsworte Confiteor genannt, und eine deutsche, die indeffen nicht überall dieselbe, und bald fürzer bald langer ift. Gie beginnt mit den Worten: "Ich armer, fundiger Mensch, beichte und befenne Gott, dem Allmächtigen, feiner jungfräulichen Mutter Maria und allen lieben Beiligen, u. f. w." Barum bas allgemeine Gundenbefenntniß nicht blos vor Gott, fondern auch vor den Engeln und Beiligen des Simmels abgelegt werde, ift bereits früher erflart worden. 3) Bei den Borten: Mea culpa = durch meine Schuld u. f. m., schlägt fich der Betende dreimal auf Die Bruft, eine Beremonie, von der ebenfalls fcon die Rede mar, 4) die aber fpater noch ausführlicher besprochen werden wird.

<sup>1)</sup> Die Messe ber Katechumenen beginnt also: "Pr.: Herr, unser Gott, verachte mich nicht, weil ich mit vielen Sünden besleckt bin. Siehe, ich trete zu diesem deinem göttlichen und überhimmlischen Gesheimnisse hinzu, zwar unwürdig, aber im Bertrauen auf deine Güte richte ich die Bitte an dich: D Gott, sei mir Sünder gnädig! Gesünsdigt hab' ich wider den himmel und vor dir; ich bin nicht würdig, daß ich meine Augen auf diesen heiligen und geistlichen Tisch richte, auf welchem dein eingeborener Sohn, unser herr Jesus Christus, mir mit allen Makeln besleckten Sünder geheimnisvost zum Opfer vorgestellt wird." S. unsere Schrift; Die heilige Messe. 146.

<sup>2)</sup> Consuet. Cluniac. Lib. II. c. 30.: Confiteor Deo et omnibus sanctis ejus et vobis, pater, quia peccavi in cogitatione, locutione et opere, mea culpa. Precor vos, orate pro me. Conc. Ravenn. a. 1314.: Confiteor Deo omnipotenti, b. M. virgini, b. Michaeli archangelo, b. Joanni Baptistae, Ss. apostolis Petro et Paulo et omnibus Sanctis. Cf. Microlog. c. 23.

<sup>3)</sup> Liturgit. Ihl. I. S. 150.

<sup>4)</sup> Ebendaf.

Den Gebrauch des allgemeinen Sündenbekenntnisses ans langend, so sindet derselbe, außer der Messe, noch vor dem Empfang der Sakramente der Buße, des Abendmahles und der leiten Ölung statt.

In dem allgemeinen Sündenbekenntnisse bitten wir am Ende um Bergebung der Sünden. Die subjektive Bedingung dazu ist die Reue, verbunden mit dem Borsate, die Sünde zu meiden. Häufig erscheint daher auch diese in eine bestimmte Gebetsform eingekleidet. Schon Theodulph von Orleans i) räth, dieselbe öfter zu erwecken. Um den Gläubigen zu Histe zu kommen, enthalten viele Diöcesan-Ratechismen und Gesangbücher eine solche, Reue und Leid genannt. Sie lautet gewöhnlich also: "O mein Gott und Herr! es ist mir leid und reuet mich von Grund meines Herzens, daß ich dich, das allerhöchste, vollkommenste Gut, meinen besten Bater, den ich über Alles lieben sollte, so oft und vielmal beseidigt habe. Ich verabscheue alle meine Sünden, und nehme mir ernstlich vor, mein Leben zu bessern, und dich, o mein Gott! nicht mehr zu beseidigen."

## \$ 21.

## 7) Die Litanei.

Dieses, aus dem Griechischen (Acraveta, von Acraveia, Airn) gebildete, in die lateinische Sprache (litania) übergetragene, und auch in der deutschen beibehaltene Bort hat bei den firchlichen Schriftstellern verschiedene Bedeutungen. 2) Zuerst bezeichnet man damit jede Art von Bittgebet, mag es öffentlich in der Kirche,



C. 30.: Omni die Deo in oratione nostra aut semel aut bis, aut quanto amplius possumus, confiteri debemus peccata nostra, dicente propheta: Delictum meum cognitum tibi feci, et injustitias meas non abscondi. Dixi: Confitebor adversum me injustitias meas Domino, et tu remisisti impietatem peccati mei.

<sup>2)</sup> Cf. Mabill. Mus. Ital. tom. II. Comment. in O. R. & V. p. 34. Bingham, I. c. tom. V. p. 21. Binterim a. a. D. Bb, IV. Thl. 1. S. 582 ff.

oder privatim zu Hause verrichtet werden, in welcher Bedeutung es z. B. bei Eusebins, 1) Chrysostomus 2) u. A. vorstommt, sodann die mit solchen Bittgebeten verbundenen seierlichen Prozessionen oder Bittgänge selber. 3) Heutzutage dagegen verssteht man unter diesem Worte ein Wechselgebet zwischen Priester und Volk, um die Hilse Gottes zu ersehen.

Das Wort in diesem Sinne genommen, ist die Litanei fast so alt, wie die Kirche selber, indem sich nicht leicht unter den ältesten Liturgieen eine sinden dürste, die nicht solche Wechselzgebete enthielte, wenn dieselben auch ihrem Inhalte und ihrer Form nach in manchen Stücken von einander abweichen. Als Beleg für diese Behauptung mag hier der Ansang der muthmaßelich ältesten Liturgie, jener der apostolischen Konstitutionen namlich, stehen: "Diason: Betet, ihr Katechumenen! Nach diesen Worten sollen alle Gläubigen für jene mit Ausmerssamseit beten, indem sie sprechen: Herr, erdarme dich ihrer! Hierauf solgt das Gebet für die Katechumenen selber. Eine gleiche Aussorderung ergeht an die Gläubigen bei dem Gebete für die Büßer, für die Gläubigen" u. s. w. 4) In der Liturgie des heiligen Chryssostomus fommt am "Ansange der Messe" solgendes Wechselzgebet vor:

"Diafon: Laffet uns den herrn um Frieden bitten. Chor: herr, erbarme dich!

<sup>1)</sup> Vit. Const. Lib. II. c. 14., wo von Konstantin dem Großen erzählt wird, daß er vor dem Beginne der Schlachten in seinem Zelte Gott nm Hilfe angerusen: Τον Θεον έκετηρίαις και λιταϊς έλεούμενος κ. τ. λ. Ibid. Lib. IV. c. 61., wo von ebendemselben Kaiser gesagt wird, daß er kurz vor seinem Tode in irgend einer Kapelle lange verweilt und Bitten an Gott gerichtet habe: Εύκτηρίω ένδιατρίψας οἴκω, έκετηρίους εὐχάς τε και λιτανείας ανέπεμπε τῷ Θεῷ.

<sup>2)</sup> Homil. III. in Coloss. und Homil. antequam iret in exsilium.

<sup>3)</sup> Concil. Aurel. I. a. 511. c. 27.: Rogationes, i. e. litanias, ante Ascensionem Domini ab omnibus ecclesiis placuit celebrari. Cf. Concil. Gerund. c. 2. Conc. Mog. a. 813. c. 32.

<sup>4)</sup> Bergl. unfere Schrift; Die beilige Meffe. S. 125 ff.

Diafon: Um den himmlischen Frieden und das Seil unserer Seelen laffet uns den Herrn bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!

Diakon: Um den Frieden der ganzen Welt, den Bestand der heiligen Rirche Gottes, und die Eintracht Aller laffet uns bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!

Diakon: Für dieses heilige Saus und für Jene, die es mit Glauben, frommem Sinne und Gottesfurcht betreten, laffet uns bitten.

Chor: Herr, erbarme dich!

Diakon: Für unsern Erzbischof N., für die ehrwürdige Priesterschaft, für das Christo treue Diakonat, für den ganzen Klerus und das Bolk lasset uns den Herrn bitten.

Chor: Berr, erbarme dich!" u. f. w. 1)

Die Antworten des Bolfes richten sich natürlich nach der Form, welche der Borbeter seiner Bitte gibt. So lautet das Wechselgebet bei der Opferung in derselben Liturgie folgenders maßen:

"Diafon: Daß jeder Tag vollfommen, heilig, friedfertig und ohne Gunden fei, laffet uns von dem herrn erfleben.

Chor: Gib, o Berr!

Diakon: Den Engel des Friedens, den treuen Führer, den Wächter unserer Seelen und Leiber, laffet uns von dem Herrn erfleben.

Chor: Gib, o Berr!" u. f. w. 2)

Die Litanei sollte aber nicht immer der Megliturgie aussschließlich angehören. Schon frühe wurde sie auch bei andern gottesdienstlichen Berrichtungen angewendet, wie denn das Unstiphonar Gregors des Großen mehrere derselben anführt. Im Mittelalter wurde sie eine der beliebtesten Gebetsweisen, und ihre Zahl hatte sich am Ende des sechzehnten Jahrhunderts in einem solchen Maße vermehrt, daß Papst Klemens VIII. im



<sup>1)</sup> Die heilige Meffe. G. 175 und 176.

<sup>2)</sup> Chendas. S. 186.

Jahre 1601 es für nothwendig erachtete, eine eigne Ronftitution (Sanctissimus etc.) in Betreff Diefes Bunftes ju erlaffen, worin es unter Anderm beißt: "Weil heutzutage Biele, und fogar Privatleute, unter dem Bormande, die Andachtsweifen zu erweitern, täglich neue Litanei-Formulare verbreiten, fo daß diefelben fast nicht mehr zu gablen find, und in einigen unpaffende, in andern fogar auftößige Bebetipruche Aufnahme gefunden haben, fo findet fich der apostolische Stuhl bewogen, ju gebieten, daß Die uralten und allgemeinen Litanei-Formulare, die in den Diffalien, Bontifitalien, Ritualien und Brevieren enthalten find, wie auch jene der heiligen Jungfrau, welche in der Lorettofapelle pflegt gefungen zu merden, beibehalten werden follen. 2Ber übrigens andere Litaneien berausgeben oder der ichon berausgegebenen beim Gottesdienfte fich bedienen will, foll gehalten fein, folche der Rongregation für die Ritus gn überfenden; fie follen fich nicht unterfteben, folche ohne Erlaubniß genannter Rongregation an's Licht zu geben, oder öffentlich vorzubeten, unter ftrenger Strafe, welche die Bischöfe oder Orts Drdinarien auflegen werden."

Die heutige Einrichtung der Litanei anlangend, so ist dieselbe folgende. Sie beginnt mit der Anrufung Gottes um Erbarmen, geht dann über zur Anrufung der Heiligen um ihre Kürbitte, z. B.: Heilige Maria, heiliger Joseph u. s. w.

Der obigen Konstitution gemäß gehören zu den für den liturgischen Gebrauch erlaubten Litaneien

- 1) die sogenannte Allerheiligen Ritanei, welche sich sowohl im Miffale, als auch im Pontififale und Breviere findet;
- 2) Die fogenannte lauretanische Litanei; ferner
- 3) die durch eine besondere päpstliche Konstitution gestattete und mit Indulgenzen versehene Litanei vom Namen Jesu. Dazu fommen noch
- 4) einige andere Litaneien, die zwar einer ausdrücklichen Genehmigung von Seiten der Kirche entbehren, aber doch gestraucht werden durfen.

Indem wir zur Betrachtung der einzelnen Litaneien übersgeben, werden wir zuerst das Gemeinsame, und hierauf das Besondere und Eigenthümliche derselben in's Auge fassen.

#### \$ 22.

Das Gemeinfame der einzelnen Litaneien.

Alle Litaneien ftimmen in ihrem Unfange und in ihrem Schluffe mit einander überein. Denn eine jede berfelben beginnt und endigt mit dem Rufe um Erbarmung: Kyrie eleison, Christe eleison, Kyrie eleison (χύριε έλέησον) = Herr, erbarme Dich! Diefer Silferuf findet fich nicht blos im Chriftenthum, fondern auch ichon im Beidenthum und Judenthum. Go läßt 3. B. Epiftet den Priefter der Ceres und Proferpina, Arrianus, fprechen: "Indem wir Gott anrufen, bitten wir ibn: Berr, erbarme dich! Geftatte mir, wegzugeben." 1) 3m Alten Bunde fehrt diefer Ruf ungablige Male, befonders in den Pfalmen 2) wieder. Dag er auch dem Neuen Teftamente nicht fremd war, erfieht man aus Matth. 15, 22., wo das chananaische Beib zu dem Berrn fpricht: "Jefus, Cohn Davids, erbarme dich meiner!" 3) Daß er auch in den driftlichen Rultus überging, darf uns bier= nach nicht mehr Wunder nehmen, und dies um fo weniger, als ja eine der Sauptabsichten der Liturgie dabin ging, dem Menschen Die Bergebung der Gunden und Gottes Onade zu erfleben.

Was die Zeit der Aufnahme dieses Gebetes in den Kultus betrifft, so ist soviel gewiß, daß sie in dem Oriente früher, als im Occidente stattgefunden habe. Eine genaue Zeitangabe ist jedoch nicht möglich. Freilich berichtet Nicephorus, 4) daß die Aufnahme zu Konstantinopel unter der Regierung des Kaisers Theodosius des Jüngern durch den Bischof Proflus für Konstantinopel in Folge eines Wunders bei einem Erdbeben dasselbst ersolgt, und dann von dem Kaiser für das ganze Reich verordnet worden sei. Diese Angabe ist aber jedenfalls irrig,

Enchirid. Lib. II. c. 7.: Τον θεον ἐπικαλούμενοι δεόμεθα αὐτοῦ· Κύριε ἐλέησον, ἐπίτρεψόν μοι ἐξελθεῖν. Cf. Virgil. Aen. XII. v. 777.: Faune, precor, miserere mei.

<sup>2) \$\</sup>Pi. 4, 2, 6, 3, 9, 14, 24, 16, 50, 1, u. f. w.

<sup>3)</sup> Man vergl. Matth. 9, 27. 20, 30.

<sup>4)</sup> Hist. eccl. lib. XIV. c. 46.

weil schon die Liturgie der apostolischen Konstitutionen sowohl, als jene des heiligen Jakobus diese Formel kennen. Vielleicht aber legt Nicephorus in seiner Erzählung das Hauptgewicht auch nicht auf das Kyrie eleison, sondern vielmehr auf das Trisagion, dessen Einführung er als auf diese Weise veranlaßt darstellen will.

Rach der gewöhnlichen Meinung bat Gregor der Große Das Rprie in Den Rultus Der abendlandischen Rirche eingeführt. Dagegen fprechen jedoch zwei Umftande: nämlich eine Stelle aus Gregors Briefen felbft, worin er fich theils gegen den Bormurf vertheidigt, als habe er das Ryrie in die abendlandifche Liturgie aufgenommen, theils fur ben ichon langern Beftand beffelben Beugniß ablegt; fodann das im Jahre 492 (alfo beinabe 100 Jahre por Gregor) ju Baifon in Gallien gehaltene Concil, welches folgende Berordnung erläßt: "Beil fomobl an dem apoftolifchen Stuble, als auch in den orientalischen und italienischen Provingen jene fo fuge und beilfame Bewohnheit eingeführt worden ift, daß Das Ryrie eleison öfter mit großer Andacht und Berknirschung gesprochen wird, fo haben auch wir beschloffen, daß in allen unfern Rirchen Diefe fo beilige Gewohnheit fowohl zur Matutin, als gur Deffe und gur Besper mit der Silfe Gottes eingeführt werde." 1) hiernach war das Ryrie eleison ichon lange vor Gregor dem Großen im Abendlande im Gebrauch. Rach Radulphus Tungrenfis 2) hatte fcon Papft Splvefter daffelbe von den Griechen entlehnt.

Indessen ist Gregor der Große doch nicht ganz unbetheiligt bei dem Kyrie. Wenn er es auch nicht zuerst eingeführt, so hat er doch eine Beränderung damit sowohl bezüglich der Zahl, als auch des Modus, es zu rezitiren, vorgenommen. Diese Beränderung besteht nach seiner eignen Erklärung 3) darin, daß er ein neunsaches (novies) Kyrie einführte; daß er dem Kyrie eleison ein dreimaliges "Christe eleison" hinzufügte, welch letztere

<sup>1)</sup> Conc. Vasionens. c. 3.

<sup>2)</sup> De canon. observat. propos. 23.

<sup>3)</sup> Ep. Lib. VII. ep. 12. Lib. II. 63.

Formel die Griechen nicht hatten; endlich, daß er das Kyrie eleison von dem Priester anstimmen und von dem Bolke beant-worten ließ, während es in der griechischen Kirche Priester und Bolk zusammensprachen.

Die Kürze und Faßlichfeit dieses Gebetes konnte nicht versfehlen, bei dem chriftlichen Bolke einen tiesen Eindruck zu machen, und seine Liebe zu gewinnen. Wir müssen es daher ganz in der Ordnung sinden, wenn wir es allmählig auch in andre Kultbestandtheile, wie in die Privatandacht übergehen sehen, theils für sich allein, theils in Berbindung mit andern Gebeten, namentlich den Litaneien. Besonders war dies in dem Mittelalter der Fall. Die Kapitularien Karls des Großen und Ludwigs des Frommen verordnen dieses Gebet für die Prozessionen, im Falle man keine Psalmen wisse, wobei die Männer beginnen und die Frauen mit Christe eleison antworten sollten. I

Nach Augustinus 2) beten nicht nur die Sprer, Armenier und andere Drientalen, sondern auch die zum Christenthum bestehrten Gothen das "Miserere Domine" in ihrer eignen Sprache. Dessenungeachtet ist in der abendländischen Kirche die griechische Formel: "Kprie eleison, Christe eleison," beibehalten worden. Der Kardinal Bona sieht darin theils die Einheit der Kirche, die zuerst aus Juden und Griechen und dann aus den Lateinern zusammengesügt worden, verkörpert, theils eine historische Erinnerung daran, daß die Geheimnisse unsers Glaubens und die heilige Liturgie von den Aposteln und deren unmittelbaren Nachfolgern in diesen drei Sprachen geschrieben oder wenigstens geseiert worden seien. 3)

<sup>1)</sup> Capit. Lib. VI. cap. 197. 205.

<sup>2)</sup> Epist. 178.

<sup>3)</sup> Bona, rer. lit. Lib. II. c. 4.: Non est autem mirum, si graeco, nec non hebraeo idiomate utatur Latina Ecclesia in sacris mysteriis peragendis, sicut facit proferendo has voces hebraicas: Amen, Alleluja, Sabaoth, Osanna; id enim ita institutum est, ut ostendatur, unam esse ecclesiam, quae ex Hebraeis et Graecis primum, deinde ex Latinis coadunata est; vel quia Finct, Liturait. II.

Wenn die Rirche dieses Rufes um Erbarmung fich fo oft bedient, fo thut fie wohl daran. Denn feinem Inhalte nach entspricht derfelbe fo gang ihren dermaligen Bedurfniffen. Bur Beit noch im Rampfe mit den finftern Machten, Die ihr das beilige Rleinod der Erlöfung rauben wollen, begriffen, weshalb fie auch die ftreitende beißt, und außer Stande, durch fich felber diefen Rampf zu einem fiegreichen Ende zu führen, fühlt fie fich unwillführlich zu diefem Rufe bingetrieben, und weil diefer Rampf beständig fortdauert, fann fie auch nicht umbin, denfelben ftets zu wiederholen. Wir haben bereits oben angedeutet, daß Diefes Gebet auch feiner Form nach ein hochft zwedmäßiges fei. Es ift furg und flar, und darum auch fur den Ungebildetften leicht zu behalten und zu verfteben.

Außer dem Ryrie eleison ift den fraglichen Litaneien auch noch der Ruf: "Lamm Gottes, das du binmegnimmft die Gunden der Belt, verfcone uns, - erbore uns erbarme dich unfer, o Berr!" gemeinschaftlich, der diefelben ju beichließen pflegt. Die ruhrende Bergleichung des Erlöfers mit einem Lamme ift icon in den Prophezeihungen des Alten Teftaments, Die auf feinen Tod binweisen, enthalten. 1) 3m Neuen Teftamente zeigt Johannes der Täufer auf den Berrn mit den Worten bin: "Siehe! Das Lamm Gottes, Das da binmegnimmt die Gunden der Belt." 2) Der Apoftel Betrus nennt ibn das unbeflecte und tadellofe Lamm, mit deffen toftbarem Blute wir erfauft worden find, 3) und Johannes fieht das

mysteria nostrae fidei et sacra liturgia, tribus hisce linguis ab Apostolis eorumque immediatis successoribus conscripta vel saltem celebrata fuerit, quae quidem linguae in Titulo Crucis quemadmodum consecratae sunt, et sicut cruentum Christi sacrificium tribus hisce principalioribus linguis omnibus nationibus fuit manifestatum; ita congruum omnino est, ut etiam in ejusdem Salvatoris sacrificio incruento celebrando easdem tres principaliores linguas adhibeat Ecclesia.

<sup>1)</sup> Jef. 16, 1. 53, 7. Jerem. 11, 19. Bergl. Apg. 8, 32. 2) Joh. 1, 29.

<sup>3) 1</sup> Petr. 1, 19, hann einfall zu obeileb granding einem be-

Lamm vor dem Throne fteben, und die Anbetung der vier lebenden Wefen und der vierundzwanzig Alteften empfangen. 1) Die nachfte Folge Diefer in den beiligen Schriften fo beliebten Bergleichung mar die, daß man icon frube den Beiland unter dem Bilde eines Lammes plaftisch darftellte. 2) Es dauerte jedoch nicht lange, und man machte davon auch bei dem Gebete Gebrauch. Die griechischen Liturgieen des heiligen Jafobus und des beiligen Chryfoftomus bezeichnen mit diefem Ramen Jefus Chriftus in dem Momente, wo der Priefter die beilige Softie bricht, und zwar enthält die erfte die fraglichen Borte bereits in der Form, wie sie Johannes gesprochen, 3) mahrend die zweite fich des blosen Bildes ohne Gebetsform bedient. 4) Darauf deutet Chryfostomus bin, wenn er fagt: "Nicht vergeblich feiern wir das Undenken an die Berftorbenen bei den heiligen Myfterien, und treten bingu, indem wir fur fie jenes Lamm anfleben, welches die Gunden der Belt hinwegnimmt." 5) Richt viel später scheint die Formel auch in den Rultus der abend= ländischen Rirche aufgenommen worden zu sein, da fie in der ambrofianischen Liturgie, 6) und zwar, wie beutzutage, dreimal, wenn auch an einer andern Stelle, nämlich nach der Rommunion, vorfommt. Ronnten wir ficher fein, daß diefe Formel nicht ein Bufat fpaterer Beiten fei, fo ware damit die gewöhnliche Meinung, als ob Papft Sergius in der zweiten Salfte des fiebenten Sahrhunderts der Erfte gewesen sei, der dieselbe im Abendlande der Megliturgie einverleibt habe, widerlegt. Benig= ftens war fie ichon vor Sergius bei Litaneien üblich, wie das Untiphonar Gregors des Großen beweist.

<sup>1)</sup> Offenb. 5, 6. 12. 13.

<sup>2)</sup> S. Abthl. II. Dieses Bertes ben Artifel: Bergierung ber Rirche im Innern (driftliche Malerei), S. 189.

<sup>3) &</sup>quot;Siehe das Lamm Gottes, den Sohn des Baters, welches der Belt Sünden trägt, geschlachtet für das Leben und heil der Belt." Siehe unsere Schrift: Die heilige Messe. S. 167.

<sup>4)</sup> Die heilige Meffe. S. 194, n. 24.

<sup>5)</sup> Chrysost. Homil. in 1 Cor. c. 15.

<sup>6)</sup> Die heilige Meffe. S. 203.

Bas den Berth und die Zwedmäßigfeit diefes Bebetes angeht, fo fann darüber, feben wir auf feinen Urfprung, fein Zweifel obwalten. Im Bergleiche gu dem Ryrie eleison ift es eine motivirte Bitte, indem es zugleich auf die Urfache unferes Bertrauens, auf den Rrengestod Jeju und deffen Berdienfte, binweist. Im Berhaltniffe gu den vorhergehenden Bitten fann diefe als der Inbegriff aller angefeben werden, und bildet daber paffend ben Schluß. Der Gebrauch des Bildes Lamm Gottes thut ihrer Faglichfeit feinen Gintrag, Da jedes Rind Die Bedeutung Diefes Bildes fennt. Daneben birgt diefes Bild einen folden Reichthum von Wedanken in fich, daß es fur eine nur einigermaßen lebendige Phantafie vortrefflichen Stoff fur die Meditation Darbietet. Der Tod des Herrn, der blutige Tod des Berrn, die dadurch bewirfte Gubne, der geduldig ertragene Tod des herrn - Diefes Alles, und noch viel mehr tritt bei dem Aussprechen jener Borte vor unfere Geele. Deffenungeachtet ift die Formel furz genug, um fich leicht dem Gedachtniffe einzupragen. Gie wird dreimal wiederbolt, und dies mohl deshalb, um damit die Dringlichfeit und Beharrlichfeit unferer Bitte fundzugeben. Das Bolf antwortet mit: "Berichone une, erbore une, erbarme dich unfer, o Berr!" Abgesehen davon, daß diese jedesmal verschiedene Untwort eine angemeffene Abwechslung hervorbringt, läßt fich auch nicht läug= nen, daß darin eine gewiffe Stufenfolge beobachtet ift. Das Erfte, mas die Rirche ju erfleben fich gedrungen fühlt, ift die Berichonung mit den Strafgerichten, die fie fur ihre Gunden verdient bat; das Zweite die wirfliche Berleihung der Guter, Die der Gegenstand der vorhergehenden Bitten find - erhore uns; das Dritte endlich, und was am Meiften am Bergen liegt, ift die Bergebung der Gunden - erbarme dich unfer, o Berr!

Wir betrachten nun die einzelnen Litaneien nach ihren Eigensthumlichkeiten.

### § 23.

# Das Befondere der einzelnen Litaneien:

### 1) Der Allerheiligen-Litanei.

Die Einrichtung dieser Litanei ist folgende: Zuerst wird der dreieinige Gott um Erbarmen, hierauf werden die Engel und die Heiligen aus allen Ständen und Geschlechtern um ihre Fürbitte angerusen, weshalb sie auch Allerheiligen Litanei genannt wird. Weiterhin folgt die Aufzählung der Bitten, deren Erhörung besonders wichtig ist; z. B.: Bon allem Übel, B.: Erlöse uns, o Herr! Bon aller Sünde, B.: Erlöse uns, o Herr! Daß du uns zur wahren Buße führen wollest; B.: Wir bitten dich, ershöre uns. Hierauf die Aufzählung der Beweggründe, um derentwillen wir Erhörung hoffen; z. B.: Durch das Geheimniß deiner heiligen Menschwerdung, erlöse uns, o Herr! Durch dein Kreuz und Leiden, erlöse uns u. s. w.

Ihrem Wesen nach ist die Allerheiligen-Litanei nichts Ansberes, als das abwechselnd gesprochene allgemeine Gebet, dem wir in den ältesten Liturgieen begegnen. Wann sie aber die heutige Einrichtung erhalten, und wer sie ihm gegeben, läßt sich nicht bestimmen. In fürzerer und einsacherer Form kommt sie bereits in dem Antiphonar und Sakramentar Gregors des Großen und in den ältesten römischen, von Muratori, Thomasi und Mabillon veröffentlichten Ordines vor; in der erweiterten und mit der heutigen übereinstimmenden dagegen in mehreren sehr alten, von Martene mitgetheilten Ordines.

Die Allerheiligen Ritanei ist eigentlich die einzige, welche in den Kultus der katholischen Kirche aufgenommen wurde, und heißt darum auch kurzweg litaniae. Sie wird in allen jenen Fällen gebraucht, wo es sich um Abwendung großer, sowohl leiblicher, als geistlicher Noth, um das Wohl der Kirche und ihrer Glieder handelt. Sie ist daher bei Prozessionen und den wichtigsten Weiheaften, z. B. bei der Ertheilung der höheren Weihen, bei der Konsekration der Bischöfe, bei der Konsekration von Kirchen, bei der Segnung des Tauswassers, bei Ertheilung

der letten Ölung u. f. w. vorgeschrieben. Ebendeshalb bildet sie auch einen Bestandtheil der liturgischen Bücher, des Missals, Rituals und Breviers.

In abgekürzter Form und mit einigen wenigen, jedoch unwesentlichen Beränderungen bildet sie in den liturgischen Büchern
einen Bestandtheil des Ordo commendationis animae, und soll sie
von dem Priester, wenn er bei dem Hinscheiden eines Mitchristen
gegenwärtig ist, gebetet werden. Im Gegensaße zu der erweiterten Form, der litaniae majores, heißt sie in diesem Falle
litaniae breves. Daß man sich schon frühe unserer Litanei in
dem angegebenen Falle bediente, geht deutlich aus einer Stelle
des Eremiten Johannes im Leben des heiligen Bernhard
hervor, worin er bemerkt, daß man dieselbe bei dem Hinscheiden
der Mutter dieses Heiligen gebetet habe. 1

Wir haben nun die Litanei selbst etwas näher in's Auge zu fassen. Nach dem im vorigen & besprochenen Eingange richten sich die Betenden mit ihren Bitten an den dreieinigen Gott, zuerst an jede einzelne Person: Gott Bater von den himmeln — Gott Sohn, Erlöser der Welt — Gott, heiliger Geist — ersbarme dich unser, und dann an die Trinität überhaupt — Heilige Dreifaltigseit, ein einiger Gott, erbarme u. s. w.

Da alle gute Gabe von Oben, von dem Bater der Lichter, kommt, so muß es ebenso gerechtfertigt erscheinen, daß wir unsere Bitten an Gott richten, als auch, daß wir dies zuerst thun. Überdies enthalten diese Bitten in ihrer Reihenfolge eine ebenso kurze als klare Belehrung über das Geheimniß der Trinität.

Das Gebet wendet fich hierauf an die heilige Jungfrau Maria — Heilige Maria, heilige Gottesgebärerin, heilige Jung-

<sup>1)</sup> Opp. Bernard. ex edit. II. Mabillon. Tom. VI. fol. 1300.: Cum chorus psallentium jam pervenisset ad illam Litaniae supplicationem: Per passionem scilicet et crucem tuam libera eam Domine, nondum cessans a supplicatione, in ipso mortis articulo. Cf. J. Launoji de Sacramento Unctionis infirmorum. Tom. I. P. I. fol. 485., wo die Litaniae pro moribundis ganz angeführt werden. Binterim, Denkw. Bd. IV. Thi. 1. S. 598.

fran der Jungfrauen, bitte für uns! — Diesen Bitten folgen dann eine Anzahl anderer, die an die heiligen Erzengel und Engel, an die heiligen Apostel, Evangelisten und Schüler des Herrn, an die heiligen Martyrer, an die heiligen Bischöse und Bekenner, an die heiligen Drdensstifter, Priester und Leviten, Mönche und Einstedler, an die heiligen Jungfrauen und Wittwen gerichtet sind. Sie alle werden um ihre Fürsprache bei Gott angerusen.

Der eben erwähnte Theil unserer Litanei beruht auf dem Glaubenssate der katholischen Kirche von der Gemeinschaft und der Verehrung der Heiligen, resp. von der Kraft ihrer Fürbitten. Unter ihnen steht oben an die heilige Jungfrau Maria, welche durch ihre Auserwählung zur Mutter des Erlösers selbst über die Engel erhoben wurde. An sie reihen sich die verschiedenen Ordnungen der Engel, von denen die in der heiligen Schrift vorkommenden vier Erzengel namentlich aufgezählt, die übrigen aber nur im Allgemeinen erwähnt werden. Da die Kirche aus der göttlichen Offenbarung ihre Theilnahme an dem Wohle und Wehe der Menschen, da sie namentlich ihre Mitwirfung bei dem Eintreten der Erlösung und ihre Freude darüber kennt, so hofft sie zuversichtlich, daß sie ihre Bitten um Verwirklichung der Erslösung kräftig unterstützen werden.

Nächst der heiligen Jungfrau und den heiligen Engeln hat aber Niemand ein größeres Verdienst um die Verbreitung des Reiches Gottes auf Erden sich erworben, als die heiligen Apostel und Evangelisten und Schüler des Herrn. Was ihres Herzens heißeste Sehnsucht und ihres Virkens höchstes Ziel auf Erden war, sollte das nicht auch jett noch, nachdem sie die Arone des ewigen Lebens empfangen haben, ihnen am Herzen liegen? Ohne Zweisel. Wie natürlich darum die Vitte der Kirche auch um ihre Fürsprache, wie natürlich, daß sie sich mit ihrer Vitte sogleich nach jener an Maria und die Engel an sie wendet!

Was die Apostel durch das Wort gethan, das thaten die heiligen Martyrer durch die Bergießung ihres Blutes um Christi willen, welches, wie Tertullian bemerkt, der Saame neuer Christen wurde. An die Stelle der Apostel traten später die

Bifchofe und Priefter, welche das Schwert des Beiftes, das Wort Gottes, geführt; an die Stelle der Martyrer die Monche und Ginfiedler, welche, ftatt von der Welt gefreuzigt zu werden, ihr eignes Fleisch freuzigten. Den Beschluß machen die beiligen Jungfrauen, fei es, daß fie die Krone des Lebens durch ernfte Buge fich erfampft (Maria Magdalena), fei es, daß fie, wie das Brevier fich fo fcon ausdruckt, zugleich mit der Balme ber Jungfrauschaft jene des Martyriums erfampft haben. Durch die Anrufung der Beiligen erneuert die ftreitende Rirche ihre Berbindung mit der triumphirenden. Außerdem erlangt fie aber dadurch noch einen andern Bortheil. Gin Jeder weiß, von welch' hoher Bedeutung fur das fittliche Leben das Beispiel ift. Es wirft weit fraftiger und nachhaltiger, als die blofe Lebre. Damit es nun den Gläubigen an diesem Sporne nicht fehle, hat die Rirche bei weitem die meiften Tage des Rirchenjahres mit Seiligen ausgezeichnet. Ihr Gedachtniß ift jedoch aus dem Gottesdienfte fast gang verschwunden. Man muß es daber der Rirche Danf wiffen, daß fie daffelbe bier erneuert, damit aber ibr Leben und ihre Tugenden in den Gemuthern der Gläubigen auffrischt. Da nun die Rirche in unserer Litanei alle Beiligen, wenn auch nicht dem Ramen, fo doch ihren Rlaffen und Geschlechtern nach anführt, fo begreifen wir leicht, welch' ein vortreffliches Mittel gur Erreichung ihrer Zwede fie in derfelben befigt, und warum fie ein fo hohes Gewicht auf diefelbe legt.

Rachdem nun die Kirche in dem Bisherigen Gott um Ersbarmen und die Heiligen um ihre Fürsprache angerusen, legt sie ihre Bitten im Einzelnen Gott vor. Sie lassen sich alle in dem Worte Gnade zusammensassen. Daher fleht sie: "Sei uns gnädig, verschone uns, o Herr!" welche Bitte sie, um ihre Sehnsucht darnach auszusprechen, noch einmal wiederholt. Die Gnade aber, welche sie verlangt, ist vielgestaltig. Sie ist zuerst Besreiung von dem, was uns an dem Heile hinderlich ist: Erlöse uns, o Herr, von dem Übel, von dem Bösen überhaupt —, dann von dem konfreten Bösen, der Sünde — von jeder Sünde, erlöse uns, o Herr! — von der Wirfung des Bösen in Gott — von deinem Zorne, erlöse

n. f. w.; von dem, was unsere Bekehrung unmöglich macht — von dem jähen und unvorhergesehenen Tode, erlöse u. s. w. — von der Beranlassung der Sünde außer dem Mensichen — von den Nachstellungen des Teufels — von ihrer Beranlassung in dem Menschen — von Zorn, Haß und allem bösen Billen (Neigung) — von der Frucht dieser verkehrten Neigung — vom Geiste der Unreinigkeit, erslöse u. s. w. — von den zeitlichen Strasen der Sünde — von Blit und Ungewitter, erlöse u. s. w. — von den ewigen Strasen derselben — von dem ewigen Tode, erlöse uns, o Herr!

Nun folgen die Beweggründe, warum sie hosst, Erhörung für diese Bitten zu sinden. Sie liegen in den einzelnen Momenten des Erlösungslebens Zesu Christi, worin er das Opfer des volltommensten Gehorsams gebracht und einen unendlichen Schaß von Berdiensten erworben hat, die da sind: die Menschwerdung, die Geburt, die Tause und sein heiliges Fasten, der Tod und die Auserstehung, die Himmelsahrt und die Geistesausgießung Ehristi. Darum betet die Kirche: "Durch das Geheimniß deiner heiligen Menschwerdung, durch deine Ankunft, durch deine Geburt u. s. w., erlöse uns, o Herr!" Fühlt der Christ sich schon gedrungen, um Gnade sür seine irdische Pilgerschaft, wo er noch wirsen kann, zu slehen, um wie viel mehr für jenen Augenblick, wo das Gericht über ihn ergeht. Daher spricht er: "Am Tage des Gerichtes, erlöse uns, o Herr!"

An diese Bitten schließt sich nun eine Anzahl anderer, deren Gegenstand einen mehr positiven Charafter hat, und zwar ganz in der Ordnung, die der Heiland uns sowohl in den Worten: "Such et zuerst das Reich Gottes und seine Gerech tigkeit u. s. w.", als in dem Gebete des Herrn vorgezeichnet hat. Denn wir slehen zuerst um die himmlischen, und dann erst um die zeitlichen Güter. She die Christen aber diese Bitten aussprechen, bekennen sie, im sebendigen Gefühle ihrer Sündshaftigkeit, ihre Unwürdigkeit, erhört zu werden: "Wir Sünsder, wir bitten dich, erhöre uns!" Unter den positiven

Gaben, die fie von Gott erfleben, fteht oben an die mahre Befehrung, als die nothwendige Bedingung zur Erlangung der übrigen. "Daß du uns zu einer mahren Buße führen wollest; wir bitten dich u. f. w." Die mabre Bufe ift be= dingt von dem Beftande der Rirche, welche die Lehre des Beiles verfündigt und die Gnadenmittel fpendet. Daber fleben die Gläubigen: "Daß du deine beilige Rirche regieren und erhalten wolleft; wir bitten dich u. f. w." Der glückliche Bestand der Rirche ift wesentlich bedingt von dem fichtbaren Dberbaupte der Rirche und den übrigen zur Sierarchie geborigen Bersonen. Daber die Bitte: "Daß du den apostolischen Berrn und alle firchlichen Stande in Deiner bei: ligen Religion erhalten wollest; wir bitten dich u. f. m." Der Bestand der Rirche wird gefährdet durch ihre Keinde. Ihre nachfte Bitte bat darum den Schut vor diefen gum Inhalte: "Dag du die Feinde deiner heiligen Rirche demuthi= gen wolleft; wir bitten dich u. f. w." Es folgen fodann Die Bitten für Die Regenten und das gesammte driftliche Bolf, welchen Gott Frieden und Gintracht und Ginigkeit verleihen wolle. - Die mabre Befehrung erweist fich in dem eifrigen Dienfte Bottes und in dem fteten Sinblide auf Bott und die gottlichen Dinge. Daber die Bitten: "Dag du uns in deinem beis ligen Dienfte erhalten und ftarten; daß du unfere Seelen zu himmlischen Begierden aufrichten wolleft; wir bitten dich u. f. m."

Die wahre Liebe bittet nie für sich allein, sondern auch für die Mitmenschen, weil sie dieselben als Glieder des nämlichen Leibes betrachtet. Vor Allem aber richtet sie sich gegen die jenigen, deren Liebe sie erfahren. Was kann sie aber Würdigeres von Gott erslehen, als auf der einen Seite die Belohnung mit ewigen Gütern, auf der andern die Verschonung mit der ewigen Verdammniß? Daher reiht sich nun die Doppelbitte an: "Daß du allen unsern Wohlthätern die ewigen Güter verleihen; daß du unsere, der Brüder, Verswandten und Wohlthäter Seelen von der ewigen Verdammniß befreien wollest; wir bitten dich u. s. w."

Jest erst, nachdem den geistigen Gutern die gebührende Rechenung getragen worden, folgt die Bitte um die irdischen: "Daß du die Früchte der Erde geben und erhalten wollest; wir bitten dich, erhöre uns!"

Die Gläubigen haben bis jett, wie für sich, so für ihre Mitchristen, die gleich ihnen noch Glieder der streitenden Kirche sind, gebetet. Hiermit aber ist das Maß der Liebe noch nicht erschöpft, da die Kirche Zesu Christi noch andere Glieder, die hilsebedürstig sind, zählt. Wir meinen die Glieder der leiden, den Kirche, die Seelen, welche sich noch im Zustande der Läusterung besinden. Naturgemäß legt sie daher zum Schlusse auch noch für diese ihre Bitten bei Gott ein. Um was Anderes aber kann sie sür sie bitten, als daß Gott ihre Peinen endige und sie einsühre in die ewige Ruhe? Daher die Bitte: "Daß du allen abgestorbenen Gläubigen die ewige Ruhe versleihen wollest; wir bitten dich, erhöre uns!" Wie angelegentlich diese Bitten seien, drücken recht deutlich die nun folgenden Worte aus: "Daß du uns erhören wollest, Sohn Gottes; wir bitten dich, erhöre uns!"

Hiemit wollen wir unsere Darstellung der Allerheiligen - Litanei beschließen, die vielleicht manchem Leser zu ausführlich zu seinscheint. Doch es drängte uns, den Organismus dieses erhabenen Gebetes etwas näher zu zeigen, als dies gewöhnlich in den liturgischen Werken geschieht. Sie ist ein schön abgerundetes Ganzes, das durch jeden Zusatz nothwendig eine Verunstaltung erleiden müßte. Darum hat denn auch die Kongregation der Riten Einschaltungen und Zusätze zu derselben strengstens verboten. I)



<sup>1)</sup> C. S. R. 22. Mart. 1671.

#### \$ 24.

### 2) Der lauretanifchen Litanei.

Die lauretanische Litanei 1) ift ihrem Inhalte nach eine feierliche Anrufung und Lobpreifung der beiligen Jungfrau Maria, weshalb fie richtiger marianische Litanei genannt wurde. Der Name lauretanisch ift ein zufälliger, indem er fich auf den Ort begieht, wo diefelbe guerft im Gebrauche erscheint, nämlich in der Rapelle der heiligen Jungfrau zu Loretto (Lauretum). Bielleicht gibt dieser Name auch einen Fingerzeig, wo fie verfaßt worden fei. Wann und von wem dies aber geschehen, darüber ift bis zur Stunde ein undurchdringliches Dunkel ausgebreitet. Mus der myftischen und allegorischen Sprache derselben vermuthet man, daß fie im dreigehnten oder vierzehnten Jahrhunderte entftanden. In die liturgischen Bucher ift fie nie übergegangen, wiewohl ihre Abbetung von Sixtus V. in der Bulle Reddituri empfohlen und fogar mit Indulgenzen verfeben murde. Ihren Inhalt anlangend, fo "läßt fie fich nicht unschwer in zwei Theile zerlegen. Im erften erscheint Maria als geheiligte Berfonlichfeit nach ihrer irdischen Erscheinung, d. h. als Gottesmutter in ihrer Tugend = und Gnadenfulle; im zweiten Theile, der mit der Rosa mystica beginnt, erscheint fie in ihrem Zusammenhange mit der gesammten Beilsordnung und mit der Simmel und Erde umfaffenden Rirche, deren Topus, Mutter und Ronigin fie ift. In diesem zweiten Theile find unverfennbar die drei Sauptmomente des Erlösungswerfes hervorgehoben, die Ginleitung und der Beginn deffelben im Alten Bunde (du gebeimniß= volle Rofe, du davidifcher Thurm, du Thurm von Elfenbein, du goldnes Saus, du Arche des Bundes, Du Pforte des Simmels, du Morgenftern), die Berwirflichung deffelben im Neuen Bunde (du Beil der Rranten, du Buflucht der Gunder, du Tröfterin der Betrübten,

<sup>1)</sup> Ginal, die lauretanische Litanei nach Schrift und überlieferung erstfärt. München 1846.

du Hilfe der Christen), und die Vollendung derselben im Reiche der Seligkeit (du Königin der Engel bis zum Schlusse). Der Glanz, der aus der Mutter des Schlangenzertreters sließt, wirft sich auf alle diese drei Womente. Die mittelalterliche Theologie hat ihn erkannt, und eine heilige Seele hat ihn zum Gegenstande des Preises gemacht. Die Ausdrucksweise dieser Ansprache an Maria ist jungfräulich zart, wie es sich geziemt". 1)

Die falte Berftandesperiode der Theologie zu Anfang Diefes Sabrhunderts, die von Saus aus eine geborne Feindin aller Doftif und alles Gemuthlichen ift, wie es in dem Marienfultus gu Tage tritt, bat, wie gegen den Rofenfrang, fo auch gegen diefe Litanei febr beftig angefampft, ohne jedoch eines grundlichen Sieges fich erfreuen zu fonnen. Man nahm befonders Unftog an gemiffen Ausdrucken der Lobpreifung, in denen man theils nur eine fentimentale Spielerei, theils eine alles Mag überschreitende Berehrung Mariens erbliden zu muffen glaubte. Dabin geboren die Ausdrude: "Du geiftliches Befäß, du ehrwürdiges Gefäß, du geiftliche Rofe, Thurm Davids, du elfenbeinerner Thurm u. f. m." Doch diefe Borwurfe treffen eigentlich nur die unbeholfene deutsche Übersetzung, die, wir wollen es nicht laugnen, uns einer dem lateinischen Originale mehr entsprechenden Revifion zu bedürfen icheint. Biel richtiger und darum weit weniger Anftog erregend ift die italienische Ubersetzung, wo 3. B. das lateinische vas spirituale mit Dimora dello Spirito santo = Wohnung des heiligen Geiftes, vas honorabile mit Vaso di elettione = Werfzeng der Auserwählung, vas insigne devotionis mit Modello de vera pieta = Mufter mahrer Frommigfeit, übersett ift. Um diese Litanei nicht anftößig zu finden, muß man fich in die bobe Begeifterung des Mittelalters fur die beilige Jungfrau, in der man das Urbild der Menfchheit verförpert fah, verfegen fonnen. Auch darf man nicht glauben, daß die auf Maria angewendeten Ausdrucke Erfindungen des Berfaffers der Litanei feien. Wir find überzeugt, daß er von dem



<sup>1)</sup> Kirchenlegifon von Beger und Belte. Art. Litanei. Bd. VI. S. 539 und 540.

Seinigen wenig oder nichts bingugethan, daß er vielmehr nur eine Abrenlese, theils aus dem Sobenliede, in deffen Braut man Die beilige Jungfrau fab, theils aus den firchlichen Schriftstellern jener Zeit gehalten, und daß er deren Resultate bier zusammengestellt habe. Wer weiß 3. B. nicht, daß die Rose ein außerst gewöhnliches Bild gewesen, unter bem man die beilige Jungfrau dargeftellt, oder daß man fie den der Conne der Erlöfung vorausgebenden Morgenftern genannt babe? Daffelbe gilt von den Ausdrücken vas spirit., vas honorabile etc. 1) Man lefe die dem beiligen August in us 2) entlehnte Antiphone unter ben Suffragia Sanctorum des Brevieres, und man wird darin, wenn auch nicht den Worten, fo doch dem Wesen nach den in unserer Liturgie vorfommenden Ausdrücken: "Du Seil der Rranfen, du Buflucht der Gunder, du Eröfterin der Betrubten, du Silfe der Chriften," begegnen. Wenn dann am Schluffe die heilige Jungfrau Ronigin der Engel, der Patriarden, der Propheten, der Apostel, der Mar= tyrer, der Befenner, der Jungfrauen, aller Beiligen genannt wird, mas liegt darin anders ausgesprochen, als ber Sat: Maria fei durch ihre Auserwählung gur Mutter des Erlösers über alle Geschöpfe erhöht worden?

Mit der lauretanischen Litanei pflegt noch folgendes Gebet verbunden zu werden: "Unter deinen Schut, heilige Gottesgesbärerin, fliehen wir; verschmähe nicht unser Gebet in unsern Nöthen, sondern erlöse uns von allen Gesahren, du stete, glorzeiche und gepriesene Jungfrau, du, unsere Herrin und Mittlerin, du, unsere Beschützerin, versöhne uns mit deinem Sohne, empfehle uns deinem Sohne, und stelle vor uns deinem Sohne.

Cf. Wilh. Smitii Dissert. in haec quatuor Litaniarum, quas vulgo Lauretanas appellamus commata. Vas Spirituale. Vas etc. Antw. 1767.

<sup>2)</sup> Serm. 18. de Sanct. s.: Sancta Maria, sucurre miseris, juva pusillanimes, refove flebiles, ora pro populo, interveni pro clero, intercede pro devoto femineo sexu; sentiant omnes tuum juvamen, quicunque celebrant tuam sanctam commemorationem.

V. Bitte für uns, o beilige Gottesgebarerin!

R: Damit wir der Berheißungen Chrifti wurdig werden."

Bergleichen wir dieses Gebet mit der Litanei selber, so senchtet auf den ersten Blick ein, daß es das Objekt der Fürssprache, um welche in der Litanei kurzweg gebeten wird, näher detaillirt. Dasselbe ist aber nichts Geringeres als die Theilsnahme der Betenden an der Erlösung Jesu Christi, ein Objekt, das eben so würdig ist der Fürsprache der heiligen Jungfrau, als der Bitte der Gläubigen.

Schließlich wollen wir noch bemerken, daß die lauretanische Litanei bei den Andachten zu Ehren der heiligen Maria rezitirt zu werden pflegt, ohne daß dafür jedoch eine bestimmte Borschrift vorläge; desgleichen bei dem Rosenfranze.

# § 25.

### 3) Der Litanei vom Mamen Jefu.

Gleich der lauretanischen Litanei ist auch die vom Namen Jesu durch ein ausdrückliches Defret weder vorgeschrieben, noch genehmigt. Indessen hat sie der allgemeine Gebrauch, wie jene, geheiligt, und die Päpste haben ihre Rezitation bei öffentlichen Andachten gestattet. Sixtus V. hat sogar auf Anstehen der Bäter des Karmeliter-Ordens denjenigen, welche sie beten würden, einen Ablaß von 300 Tagen verliehen. I)

Wenn man weiß, welch' ein eifriger Berehrer und begeisterter Lobredner des Namens Jesu der heilige Bernhard gewesen, so verfällt man unwillführlich auf die Bermuthung, ob nicht dieser Doctor mellistuus Verfasser der Litanei vom Namen Jesu sei. Daraus jedoch, daß er nirgends derselben gedenkt, und daß sie auch in der Sammlung seiner Schriften nicht einmal als Produkt von ihm aufgeführt wird, folgert man, daß er sie weder verfaßt noch auch gekannt habe, folglich daß sie zu seiner Zeit noch gar nicht vorhanden gewesen sei. Wenn aber der heilige Bernhard unsere Litanei auch nicht selbst verfaßt hat, so hat er

<sup>1)</sup> Bulla Sixti V. Reddituri.

doch gewiß, wenn nicht allen, so doch vielen Stoff dazu hergeliehen. Um sich von der Wahrheit dieser Behauptung zu überzeugen, lese man nur diesenige seiner Reden, in welcher er sich über den Namen Jesu verbreitet, und die wir uns nicht versagen können, unten 1) im Auszuge wiederzugeben.

Wenn nun aber der heilige Bernhard nicht der Verfasser ist, wer ist es denn? Hierüber vermag Niemand ein bestimmtes Urtheil abzugeben, weil es an jedem Unhaltspunfte in der Gesschichte fehlt. Nur so viel kann man als ausgemacht annehmen, daß unsere Litanei vor der Stiftung des Zesuiten Drdens

<sup>1)</sup> Bernard. Abbat. Serm. 15. super Cantica c. med.: Non otiose Spiritus sanctus nomen sponsi oleo comparat, cum ita docet sponsam ad sponsum clamare: Oleum effusum nomen tuum. Oleum enim lucet, pascit et ungit. Fovet ignem, nutrit carnem, lenit dolorem: lux, cibus, medicina. Vide idem nunc et de sponsi nomine: Lucet praedicatum, pascit recogitatum, invocatum lenit et ungit. Et percurramus fingula. Unde putas in toto orbe tanta et tam subita fidei lux, nisi de praedicato nomine Jesu? Nonne in hujus nominis luce Deus nos vocavit in admirabile lumen suum; quibus illuminatis, et in lumine isto videntibus lumen dicat merito Paulus: Fuistis aliquando tenebrae, nunc autem lux in Domino? Hoc denique nomen coram regibus et gentibus et filiis Israel portare jussus est idem Apostolus, et portabat nomen tamquam lumen et illuminabat patriam, et clamabat ubique: Nox praecessit, dies autem appropinquavit. . . . Nec tantum lux est nomen Jesu, sed est et cibus. Annon toties confortaris, quoties recordaris? Quid aeque mentem cogitantis impinguat? Quid ita exercitatos reparat sensus, virtutes roborat, vegetat mores bonos atque honestos, castas fovet affectiones? Aridus est omnis animae cibus, si non oleo isto infunditur. Insipidus est, si non hoc sale conditur. Si scribas, non sapit mihi, nisi legero ibi Jesum. Si disputes aut conferas, non sapit mihi, nisi sonuerit ibi Jesus. Jesus mel in ore, in aure melos, in corde jubilus. Sed est et medicina. Tristatur aliquis nostrum, veniat in cor ejus Jesus, et inde saliat in os. Et ecce ad exortum nominis lumen, nubilum omne diffugit, redit serenum. Labitur quis in crimen? currit insuper ad laqueum mortis desperando? Nonne, si invocet nomen vitae, confestim respirabit ad vitam?

bereits in vielen Kirchen im Gebrauche war. Binterim 1) neigt sich zu der Ansicht hin, daß sie am Ansange des fünfzehnten Jahrhunderts von den Predigern des Namens Jesu Bernar = dinus und Johannes Capistran versaßt worden sei.

Die Ginrichtung Dieser Litanei betreffend, fo enthält der erfte Theil, welcher unftreitig der lauretanischen Litanei nachgebildet ift, eine Angahl Lobsprüche auf Jesus Chriftus, die jedoch nicht willführlich, fondern nach einem gewiffen Syfteme nebeneinandergestellt zu sein scheinen, und die sich füglich in drei Rlaffen eintheilen laffen. Die erfte Rlaffe bezieht fich auf die göttliche Ratur Jesu Chrifti - Jesu, Gobn Gottes, du mächtigfter, ftarffter, vollfommenfter, preiswürdig= fter, wunderthätigfter, lieblichfter, theuerster, heller als die Sonne, ichoner als der Mond, glangender als die Sterne leuchtender Jefu, bewundernsmur= diger, erfreulicher, ehrwürdiger Jefu -, die zweite auf die menschliche - du demuthigster, armfter, fanft. muthigfter, geduldigfter, gehorfamfter, teufchefter, friedlichfter, geliebter Jefu, du Spiegel des Le= bens, du Mufter der Tugenden, du Bierde der Sitten, - die dritte auf beide zusammen in ihrer erlösenden Thatigfeit - Jefu, du Retter der Geelen (zelator animarum), unfere Buflucht, Bater der Armen, Troft der Betrübten, Schap der Glänbigen, foftbarer Edelftein, Ruftfammer der Bollfommenbeit, guter Sirte, Stern des Meeres, mabres Licht, emige Beisbeit. unendliche Gute, Freude der Engel, Ronig der Batriarden, Erleuchter (inspirator) der Bropheten, Meifter der Apostel, Lehrer der Evangeliften, Stärfe der Martyrer, Licht der Befenner, Brauti= gam der Jungfrauen, Rrone aller Beiligen.

Der zweite und dritte Theil ist der Allerheiligen-Litanei nachgebildet. Wie dort, so werden auch hier die Objekte der an Zesus gerichteten Bitten aufgezählt, d. h. die Übel, von denen

<sup>1)</sup> Dentwürdigfeiten. Bd. IV. Thl. 1. S. 598.

Fluck, Liturgif. II.

wir Befreiung wünschen, — von jedem Übel, von jeder Sünde, von deinem Zorne, von der Nachstellung des Teufels, von Pest, Hunger und Krieg, von Übertretung deiner Gebote, vom Anlaufe aller Übel, befreie uns, o Jesu! — Im letten Theile werden sodann, wie dort, die Beweggründe angeführt, aus denen wir die Hoffnung der Erhörung schöpfen — durch deine Mensch; werdung, Geburt, Beschneidung, deine Schmerzen, Geißelstreiche, deinen Tod, deine Auserstehung, Himmelfahrt, deine Freuden, deine Herrlichteit, deine Mutter, durch die Fürsprache aller Heiligen, erlöse uns, o Jesu! —

Wie mit den übrigen Litaneien, so ist auch mit dieser noch ein Gebet verbunden, welches entweder von der ganzen Gemeinde, oder in deren Namen von dem Priester gesprochen wird, und also lautet: "D Gott! der du den glorwürdigsten Namen Jesu Christi, deines eingeborenen Sohnes, ganz lieblich und anmuthig, den bösen Geistern aber surchtbar und schrecklich gemacht hast, versleihe gnädiglich, daß Alle, welche diesen Namen Jesus auf Erden andächtig verehren, in diesem Leben die Süßigkeit heiliger Tröstung empfangen, im zufünftigen aber die ewige Freude und unendliche Seligkeit erlangen und genießen mögen. Durch ebendenselben Jesus Christus, deinen Sohn, unsern Herrn, welcher mit dir u. s. Wimen."

Aus dieser Inhaltsanzeige der Litanei vom Namen Jesu ersteht man zur Genüge, von welcher Wichtigkeit dieses liturgische Gebet sei. Von ihm kann man mit Necht sagen, was die Litanei selbst von Jesus rühmt, daß es ein thesaurus sidelium sei. Denn es zieht darin gleichsam die ganze katholische Dogmatik an dem Geiste der Betenden vorüber, insofern es den Mittelpunkt der ganzen Theologie, Jesus Christus, sowohl nach seiner göttlichen, als auch nach seiner menschlichen Seite in der prägnantesten Weise darstellt. Aber auch von diesem doktrinellen Charakter unserer Litanei ganz abgesehen, wie viele Momente der Erbanung, der Ermuthigung und Tröstung bietet sie nicht dar! Wie ergreisend sind nicht die Anreden: "Du demüthigster, du ärmster,

du fanftmuthigster, du geduldigster, du gehorsams ster, du feuschefter Zesus! Jesus, du Metter der Seelen, du unsere Zuflucht, du Bater der Armen, du Trost der Betrübten, du Schap der Gläubigen, du guter Hirte"!

Dem Berfasser steht der tiefe Eindruck noch in lebendiger Erinnerung, welchen diese Worte schon in der zartesten Kindheit auf sein Gemüth machten, wann dieselben bei dem gemeinschaftslichen Abendgebete von dem beinahe achtzigjährigen Großvater im Silberhaare andächtig vorgebetet wurden.

Das angehängte Gebet ift nach Form und Inhalt der Listanei ganz würdig. Auf biblischer Grundlage bernhend, fleht es auf die andächtigen Beter unserer Litanei in wenigen, eben so flaren, als förnigen Sägen den Segen des Himmels sowohl für dieses, als das zufünftige Leben herab.

Aus unserer Inhaltsanzeige und den ebengemachten Besmerkungen dürfte aber auch erklärlich werden, warum die genannte Litanei ein so beliebtes Gebet unter den Glänbigen geworden sei. Schade nur, daß man sie in den Gebetbüchern so selten in ihrer ursprünglichen Reinheit wieder sindet. Zeder Gebetbuchs Bersfasser scheint sich den Beruf zuzutrauen, seine reformatorische Hand daran legen, Weglassungen und Zusätze nach Gutdünsen machen zu sollen. Es liegen uns fünf bis sechs Gebetbücher vor; in jedem derselben aber erscheint unsere Litanei in einer andern Form. Will man sie ganz rein haben, so muß man seine Zuslucht zu den alten Gebetbüchern nehmen. \*\*)

So wenig sich eine kirchliche Borschrift für die Rezitation der Litanei vom Namen Jesu überhaupt aufweisen läßt, so wenig auch für die Zeit ihrer Rezitation. Die Bestimmung ist den einzelnen Bischösen und Pfarrern überlassen. Daß eine feste Regel sich in dieser Hinsicht noch nicht gebildet habe, geht wohl



<sup>1)</sup> Unverfälscht findet sie sich z. B. in folgenden Gebetbüchern: "Coeleste Palmetum opera, P. Wilhelmi Nakateni, societ. Jesu sacerdotis;" und: "Der verbesserte große Baumgarten, von P. Martin von Cochem, Capuc. «Drbens."

am deutlichsten daraus hervor, daß in den verschiedenen Diöcesans Gesangs resp. Gebetbüchern ihr bald diese, bald jene Stelle ans gewiesen ist. Es muß daher auch dem Liturgifer gestattet sein, seine Ansicht auszusprechen. Unseres Erachtens dürfte die Restitation der fraglichen Litanei am zweckmäßigsten stattsinden

1) am Feste der Beschneidung des herrn, dem Gedachtnißtage seiner Namensertheilung;

2) am Feste des Namens Jesu, welches der firchlichen Borschrift gemäß am nächsten Sonntage nach der Oftave des Epiphaniensestes geseiert wird;

3) in der heiligen Fastenzeit, wo es den Gläubigen geziemt, des in Jesus Christus uns gewordenen Heiles sich öfter zu erinnern; endlich

4) in Zeiten großer Drangsal, da sie ja der tröstlichen Mosmente so viele enthält, weshalb sie auch viele Ritualien unter die Krankengebete aufgenommen haben.

### § 26.

## Einige andere Litaneien.

Wir haben oben bei der geschichtlichen Untersuchung über die Litanei im Allgemeinen vernommen, daß diese Gebetsweise, einmal bekannt, sich während des Mittelalters fast in's Unendliche versmehrte, und daß ein Papst sich genöthigt fand, diesem Streben eine Gränze zu sehen. Wenn auch bei der Absassung neuer Litaneien zuweilen unreine Motive unterlausen sind, so beweist jene Erscheinung doch immerhin, wie sehr beliebt diese Gebetsweise bei dem christlichen Volke gewesen sei. Und sie ist es heute noch. Und gerade dies ist der Grund, warum sich die Zahl der Litaneien in unsern Tagen wieder bedeutend vermehrt.

In der oben erwähnten Konstitution des Papstes Klesmens VIII. ift zwar sestgesetzt, daß der liturgische Gebrauch jeder neuen Litanei von der Genehmigung der Congregatio rituum bedingt sein solle; jedoch ist diese Borschrift in Deutschland nie praktisch geworden. Der allgemeinen Annahme nach hält man den Gebrauch schon für erlaubt, wenn der Bischof sie ausdrücklich

oder stillschweigend, z. B. durch Approbation eines Gesangsoder Gebetbuches, gutgeheißen hat. Und auf diese Weise ist es geschehen, daß die obengenannten Litaneien seit dem stebenzehnten Jahrhundert bis heute sich wieder um viele vermehrt haben. Die gewöhnlichsten, im liturgischen Gebrauche befindlichen dieser Art sind:

- 1) die Litanei vom bittern Leiden Jefu Chrifti;
- 2) die Litanei vom beiligen Beifte;
- 3) die Litanei vom allerheiligsten Altarssafra= mente;

4) die Litanei für die Abgestorbenen, wozu denn noch viele andere auf besondere Anliegen berechnete, oder zur Bersehrung einzelner Heiligen bestimmte sommen.

Die Litanei vom bittern Leiden Jesu begleitet stusenweise den Heiland auf seinem Rrenzeswege, und sleht um die Frucht dieses Leidens. — Als eine abgefürzte Litanei über das Leiden Christi ist auch das befannte, und in vielen Diöcesen eingeführte Gebet: "Die heiligen fünf Wunden" 1) genannt, zu betrachten. Für diesenigen, welche des Lesens unkundig sind, bietet es bei der Privatandacht ein trefsliches Ersatzmittel für die ausssührliche Litanei von dem Leiden Christi.

Die Litanei von dem heiligen Geifte fnüpft an die eins zelnen dogmatischen Lehrsätze über den heiligen Geift die Bitte um seine Gnade. 2)

In der Litanei von dem allerheiligsten Altars faframente vergegenwärtigen sich die Gläubigen die unendliche Liebe des Herrn, die er in der Einsehung des heiligen Abend mahls fund gethan, den Zweck, den er damit erreichen, und die Früchte, die er uns darin spenden wollte, und verbinden damit entsprechende Bitten.

Die Litanei für die Abgestorbenen ift ebenfalls an ver-

<sup>1)</sup> Jesus, für uns am Rreuz gestorben, durch die heilige Bunde deiner rechten Sand, erbarme dich unser! n. s. w.

<sup>2)</sup> Eine recht icone Litanei vom heiligen Geifte theilt Sailer, "Rene Beitrage gur Bilbung ber Geiftlichen," Bo. 11. S. 289 ff. mit.

schiedenen Orten der Form nach verschieden. Wie verschieden aber auch die Form sein möge, so stimmen doch alle im Inhalte mit einander überein, indem darin theils die katholische Lehre von dem Fegseuer, theils die Möglichkeit und die Weise, den in diesem Zustande besindlichen Seelen zu Hilfe zu kommen, einen Ausdruck sindet, und demgemäß Bitten eingelegt werden, Gott möge die Zeit der Läuterung für sie abkürzen und sie in die ewigen Freuden ausnehmen, welche Bitten in dem angeschlossenen gesmeinschaftlichen Gebete wiederholt werden.

In Betreff der Zeit, wann diese Litaneien zu gebrauchen sind, bemerken wir, daß die erste sich besonders für die heilige Fastenzeit, die zweite für das heilige Pfingstfest und die Zeit der Firmungs-Spendung, die dritte für das heilige Frohnleichnamsfest und während der Oftave desselben, die vierte für das Fest Allerseelen und dessen Oftave, sowie für alle Andachten für die Abgestorbenen eigne, weshalb sie denn auch in den betreffenden Gesang- und Gebetbüchern den Andachten für diese Zeiten einverleibt zu sein pslegen.

### § 27.

# 8) Die sogenannten göttlichen Tugenden.

Das Gebet ist, wie oben gezeigt worden, seinem tiefsten Wesen nach ein Ausdruck unsers Glaubens, unserer Hoffnung und Liebe, oder der drei göttlichen Tugenden, von denen eine jede in irgend einer der drei Gebetsarten vorzugsweise in die Erscheinung tritt, der Glaube nämlich in dem Anbetungs, die Hoffnung in dem Bitt= und die Liebe in dem Dankgebete. Der Ausdruck, den jene Tugenden in diesen Gebetsarten sinden, ist jedoch nur ein mittelbarer, indem sie nur deren Wirkungen auf das Gemüth aussprechen. Es gibt aber auch einen ganz unmittelbaren Ausdruck für diese Tugenden, dadurch nämlich, daß wir den Inhalt unsers Glaubens, unserer Hoffnung und Liebe selbst vor Gott im Gebete niederlegen. Dieses Gebet führt in der Rirchenssprache den Namen: "Die drei göttlichen Tugenden." Die

biefür üblichen Formeln, als deren Berfaffer Benedift XIV. angegeben wird, lauten folgendermaßen:

1) Glaube. "D mein Gott! ich glaube festiglich Alles, was du geoffenbart und durch deine heilige katholische Kirche vorsgestellt haft zu glauben, weil du, die ewige und unfehlbare Wahrsheit, solches gesagt hast."

2) Hoffnung. "D mein Gott! ich hoffe auf dich; ich hoffe, von dir zu erlangen die ewige Seligkeit, wie auch Alles, was mir dazu nothwendig und nützlich ift, weil du, allmächtiger, barms herziger und getreuer Gott, solches versprochen hast."

3) Liebe. "O mein Gott! ich liebe dich aus ganzem Herzen, weil du bift das allerhöchste und liebenswürdigste Gut."

Gegen die Fassung dieser Gebete wird Niemand etwas Bernünftiges einwenden. Was nur immer von den liturgischen Gebeten gesordert werden faun, Deutlichseit, Präcision und Kürze, diese Eigenschaften kommen ihnen in hohem Grade zu. Dasselbe gilt auch von ihrem Inhalte, der nicht blos ein allgemein christlicher, sondern auch ein spezisisch katholischer ist.

Daß die Rirche es gerne fieht, wenn die Gläubigen die Erweckung der göttlichen Tugenden vornehmen, erhellt, dunft uns, zur Genüge aus der Berwerfung folgender Propositionen:

Propos. I. ab Alexandr. VII. damnata: Homo nullo umquam vitae suae tempore tenetur elicere actum Fidei, Spei et Caritatis ex vi Praeceptorum divinorum ad eas virtutes pertinentium.

Propos. 17. ab Innoc. XI.: Satis est actum Fidei semel in vita elicere.

Propos. 6. ab eodem. Probabile est ne singulis quidem rigorose quinquenniis pro se obligare Praeceptum Caritatis erga Deum. 1)

Die Erweckung des Glaubens u. f. w., gilt allgemein als eines der vorzüglichsten Mittel, die theologischen Tugenden, das Fundament des christlichen Lebens, nicht blos vor dem Verfall zu schüßen, sondern auch in ihrer Frische und Lebendigkeit zu beswahren, und immer mehr zu vervollsommnen. Es ist daher zu



<sup>1)</sup> Ligorio, theol. moral. Tom. I. p. 196.

wünschen, daß dieselbe nicht dem Gutdunken der einzelnen Gläubigen überlassen bleibe, sondern auch in die öffentliche Gottesverehrung aufgenommen werde, wie es an vielen Orten geschieht.

Die Erweckung der göttlichen Tugenden, in Berbindung mit jener von Rene und Leid, Anbetung u. f. w., erscheint zuweilen auch mit spezieller Beziehung auf das allerheiligste Altars = sakrament in dem Rultus der katholischen Kirche.

Die desfallfigen Formeln lauten nach dem Gefangbuche 1) und Ratechismus 2) für die Diöcese Mainz 3. B. also:

"Glaube. D mein Jesu! ich glaube festlich Alles, was du geoffenbart hast; besonders glaube ich, daß du wahrhaftig gegenwärtig bist in dem heiligsten Sakramente des Altars, weil du, die ewige und unsehlbare Wahrheit, solches gesagt haft.

Hoffe ung. D mein Jesu! ich hoffe auf dich; ich hoffe von dir zu erlangen, fraft dieses heiligen Saframentes, die ewige Seligfeit, sowie auch Alles, was mir dazu nothwendig und nüß-lich ist, weil du, allmächtiger, barmherziger und getreuer Gott, es versprochen hast.

Liebe. D mein Jefu! ich liebe dich von ganzem Bergen über Alles, weil du bift das allerhöchste und liebenswürdigste Gut.

Reue. D mein Jesu! alle meine Gunden bereue ich von ganzem Herzen, weil ich dadurch dich, meinen gutigsten Gott, den ich über Alles liebe, erzurnt und beleidigt habe.

Anbetung. D mein Jesu! ich bete dich an in diesem beiligen Saframente als meinen Herrn und Gott, meinen Erlöser und Seligmacher.

Demuth. O mein Jesu! ich bin nicht würdig, daß du eingehst unter mein Dach, aber sprich nur ein Wort, so wird meine arme Seele gesund.

Begierde. O mein Jesu, mein Heiland und Erlöser, mein Gott und Alles! ich verlange nach dir; fomme, suche mich beim, und ftarke mich in deiner Gnade, o Jesu!"



<sup>1)</sup> ⑤. 22.

<sup>2) 5. 195.</sup> 

Diese eben so einfachen, als ergreisenden, und die Empfindungen, welche jedes gläubige Gemüth vor dem Empfange des heiligen Abendmahles durchdringen sollen, ausdrückenden Formeln pflegen bei uns namentlich bei der ersten Kommunion der Kinder mit diesen unmittelbar vor dem Empfange gesprochen zu werden. Ihre schöne Form und ihr wahrhaft christlicher Inhalt dürsten wohl den Wunsch rechtsertigen, daß sie auch, wenn immer möglich, vor der Kommunion der Erwachsenen im Namen derselben jedes mal von dem Priester vorgebetet werden möchten.

#### \$ 28.

Bon einigen formellen Eigenthümlichkeiten der liturgischen Gebete.

### I. Ginleitungsformeln.

Nachdem wir die vorzüglichsten liturgischen Gebete in dem Bisherigen betrachtet haben, übrigt uns noch, einige formelle Eigenthümlichkeiten derselben zu erwähnen. Wir meinen damit die besonderen Einleitungs nud Schlußformeln, welche dieselben zu haben pflegen:

- I. Ginleitungsformeln. Dabin geboren:
- 1) der Ruf des Priesters resp. Bischofs: Pax vobis = der Friede sei mit euch! oder Dominus vobiscum = der Herr sei mit euch! den das Bolf mit: Et cum spiritu tuo = und mit deinem Geiste, beantwortet. Die erste Formel war ausschließlich in der morgenländischen Kirche, und lange Zeit auch in der abendländischen im Gebrauche, und lautete dort: Eiosun nach = der Friede sei mit euch Allen. Nur die Liturgie des heiligen Markus machte hievon eine Ausnahme, indem die Formel dort hieß: Dominus sit semper cum omnibus nobis. Wan bediente sich jener Formel jedoch nur den eigentlichen Fideles, den Gläubigen, nicht aber den Büßenden, Exfommunizirten und Katechumenen gegenüber, weshalb es Tertullian 1) an den

De praescript, haeret, c. 41.: Pacem quoque passim cum omnibus miscent.

Saretifern fo bitter tadelt, daß fie den Frieden Jedem ohne Untersichied munichten.

Für den Gebrauch dieser Formel in den abendländischen Rirchen zeigt außer dem ebengenannten Schriftsteller auch der heilige Ambrosius 1) und Optatus von Milevi, 2) welch' Letterer es den Donatisten zum Vorwurse macht, daß sie des Pax vobiscum sich bedienten, obgleich sie den Frieden der Kirche vernichteten.

Schon frühe indeß fand in der zuletztgenannten Kirche auch der Gruß: Dominus vobiscum, Eingang, wie aus folgendem Beschlusse der Synode von Braga in Portugall im Jahre 561 deutlich erhellt: "Es ist beschlossen worden, daß die Bischöfe und Priester das Volk gleichmäßig, nämlich mit den Worten: Dominus sit vobiscum, grüßen sollen, wie man in dem Buche Ruth liest, und daß von dem Volke mit: Et cum spiritu tuo, geantswortet werde, wie es von den Aposteln selbst überliesert worden, der ganze Orient beibehält, nicht aber, wie die priszillianistische Berkehrtheit es geändert hat." 3) Da, wie wir eben vernommen haben, die Formel: Dominus vobiscum, in dem Oriente ganz unzgewöhnlich war, so vermuthet Bona mit Necht, daß man Occidens statt Oriens lesen müsse. 4)

Diese Einrichtung besteht im Wesentlichen auch heute noch. Ein Unterschied sindet nur insofern statt, als die Bischöfe in der sogenannten Katechumenen Desse vor der ersten Kolleste mit den Worten: Pax vobis, grüßen. Gavanti gibt als Grund hiefür

<sup>1)</sup> De dignit. sacerd. c. 5. 2.

<sup>2)</sup> De schismat. Donat. Lib. III.: Non potuistis praetermittere, quod legitimum est; utique dixistis: Pax vobiscum! Quid salutas, de quo non habes? quid nominas, quod exterminasti? Salutas de pace, qui non amas.

<sup>3)</sup> Conc. Bracar. I. can. 21. (Harduin. Tom. III. p. 352.):
Placuit, ut non aliter Episcopi et aliter Presbyteri populum, sed
uno modo salutent, dicentes: Dominus sit vobiscum, sicut
in libro Ruth legitur, et ut respondeatur a populo: Et cum
Spiritu tuo, sicut et ab ipsis Apostolis traditum, omnis retinet
Oriens, et non sicut Priscillina pravitas immutavit.

<sup>4)</sup> Bona, Rer. liturg. Lib, II. c. 5. p. 612.

an, weil der Papst und die Bischöfe die eigentlichen Stellvertreter Chrifti seien, der ebenfalls seine Jünger mit: Pax vobis, begrüßt hätte. Um aber auch zu zeigen, daß sie aus der Zahl der übrigen Priester seien, bedienten sie sich später, gleich diesen, der Formel: Dominus vobiscum. 1)

Ein gleiches Alter mit dem Bunsche von Seiten des Bisschofes und des Priesters hat die Antwort des Bolfes: Et cum spiritu tuo, die aus den Borten des heiligen Paulus: "Die Gnade unsers Herrn Jesu Christi sei mit euerm Geiste, ihr Brüder," 2) "der Herr Jesus Christus sei mit deinem Geiste" 3) entnommen zu sein scheint. Sie beruht also, wie der Bunsch selber, auf einer biblischen Grundlage.

Nachdem wir die erforderlichen geschichtlichen Notizen über die fraglichen Formeln gegeben haben, übrigt uns noch, einige Bemerkungen über deren liturgischen Werth hinzuzufügen.

Was zuerst die in der abendländischen Kirche übliche Formel: "Der Herr sei mit euch," angeht, so kann deren Zweckmäßigsfeit keinen Augenblick zweiselhaft sein. Wo dieselbe immer gesbrancht werden mag, ob bei der Feier der Eucharistie, oder bei andern Andachten, immer spricht sie die conditio sine qua non jedes würdigen Gebetes aus. Wenn der Herr mit seiner Gnade nicht mit uns ist, werden wir nicht einmal zum Gebete überhaupt kommen, noch viel weniger recht beten. Denn wir werden weder



<sup>1)</sup> Gavanti, thesaur. sacr. ritt. Tom. I. p. 77.: Pontifex vel Episcopus, ut mox innuimus, in Ecclesia occidentali, quum populum salutat prima vice, ante primam orationem non dicit: Dominus vobiscum! sed: Pax vobis! quia Christus Dominus his verbis locutus est ad discipulos post suam resurrectionem (ut legitur apud Joannem c. 20.), cujus typum gerunt Pontifex et Episcopus. Verum ut postea demonstret Episcopus, se esse de numero caeterorum Sacerdotum, dicit, ut alii sacerdotes: Dominus vobiscum! quum alias populum salutat. Ita Innocentius III. lib. II. de mysteriis Missae c. 42., et hic ritus est conformis canoni superius allegati Concilii I Bracarensis.

<sup>2)</sup> Gal. 6, 18.

<sup>3) 2</sup> Tim. 4, 22.

beten, um was, noch werden wir beten, wie wir beten sollen, mit andern Worten, Inhalt und Form unseres Gebetes werden versehlt werden. "Dhne mich vermöget ihr nichts," sagt der Heiland. Dieser Hülse von Oben bedarf Jeder, der da recht beten will. Es ist daher mehr als eine blose Hösslichkeit, wenn das Bolf dem Priester den Herrn, d. h. dessen Gnade, wünscht. Durch diesen gegenseitigen Wunsch stellen sich beide, Priester und Gemeinde, als ein in Liebe verbundenes Ganzes, gleichsam als Familie dar.

Man follte es nicht für möglich halten, wenn es nicht Thatfache wäre, daß der neuerungssüchtige Geist der Reformatoren
auch an diese Formel Hand angelegt, und dieselbe, wenn auch
nicht beseitigt doch verändert hat. Die Änderung legt aber kein
besonders günftiges Zeugniß für ihren liturgischen Scharsblick an
den Tag. Statt des allein richtigen "Und mit deinem Geiste,"
für welches, wie wir gehört haben, das Zeugniß der heiligen
Schrift, das Zeugniß einer mehr als tausendjährigen Überlieserung, so wie auch jenes der gesunden Bernunft spricht, lassen sie
das Bolk antworten: "Und mit seinem Geiste." Da die
Berkehrtheit dieser Änderung von unpartheilschen protestantischen
Gelehrten selber zugestanden wird, 1) so können wir uns wohl
einer näheren Widerlegung für überhoben halten.

Was die Formel: "Pax vobis, der Friede sei mit euch," angeht, so dürste auch über deren Zweckmäßigkeit kaum ein Zweisel obwalten. Was ist denn der Eucharistie letzter Zweck, wenn nicht den Frieden in die Herzen der Theilnehmer einzusensten, den Frieden mit Gott, den Frieden mit der Welt, den Frieden mit sich selbst? Und was der Zweck des wichtigken Kultaktes

<sup>1)</sup> Calvoer, Rit. eccl. Tom. I. p. 470 — 471.: In nostris (lutheranis) Ecclesiis tum Sacerdos, tum Diaconus salutant populum formula a Latinis mutuo sumta: Dominus vobiscum! . . . Haud concinne proinde Nostrates ad sacerdotis salutationem respondere solent: "Und mit seinem Geistel" quin: "Und mit beinem Geistel" Augustischem Urtheile beizustimmen, da er diese Stelle, ohne irgend eine Bemerkung dazu zu machen, ausührt. Bergl. Denkwürdigk. Bd. V. S. 228.

ift, ist es auch in jedem andern Fall, ist es auch bei dem Gebete im Besonderen. Daher erklärt es sich, daß wir bei allen nur einigermaßen bedeutenden Kultakten diesem Bunsche begegnen. So wird der Täusling von dem Priester entlassen mit dem Bunsche: "Gehe hin im Frieden; der Herr sei mit dir." Zu dem Firmling spricht der Bischof: "Der Friede sei mit dir." desgleichen der Priester zu dem Kranken, dem er die heilige Ölung gespendet. Der letzte Bunsch, den wir den abgeschiedenen Seelen nachsenden, ist der Bunsch, des Friedens. Denn wir sagen: "Laß sie ruhen im Frieden." Ein höheres, werthvolleres Gut, als den Frieden, gibt es nicht, und mit einem schöneren Bunsche kann daher auch der Priester, als der Stellvertreter des Friedenspenders, seine Gemeinde nicht besgrüßen, als mit dem Wunsche des Friedens.

2) Die Aufforderung jum Gebete durch "Oremus = lagt uns beten." Aus den apostolischen Ronstitutionen erfeben wir, daß diefelbe gewöhnlich vom Diafon ausging. Buweilen war damit die Anfundigung der Personen, fur welche gebetet werden follte, 3. B. Oremus pro Ecclesia sancta Dei, pro Catechumenis, etc., verbunden. Da das Bebet felber fnieend verrichtet zu werden pflegte, fo mar jene Aufforderung von der weiteren begleitet: "Flectamus genua, d. b. lagt une die Rniee beugen," die ebenfalls von dem Diafon oder dem Subdiafon gesprochen murde. Run folgte das eigentliche Gebet, welches der Bischof sprach. Am Schluffe deffelben rief der Diafon: "Levate, d. h. erhebet euch." Alle diefe Formeln finden fich heutzutage nur noch an einem einzigen Tage beibe= balten, nämlich in den Fürbitten des Charfreitags. In allen übrigen find fie bis auf die erfte verschwunden, womit die Rollefte in der Deffe eingeleitet wird.

In der ältesten Zeit, wo die Arkandisciplin noch in ihrer ganzen Strenge bestand, und wo es nicht blos verschiedene Klassen von Betenden (Büßer, Katechumenen, Gläubige), sondern auch verschiedene Gebetsarten (das stille  $\pi \varrho o \sigma \varepsilon \acute{\nu} \chi \eta$   $\delta \iota \acute{\omega}$   $\sigma \iota \omega \pi \eta \varsigma$ , das laute Gebet  $\varepsilon \acute{\nu} \chi \dot{\eta}$   $\pi \varrho o \sigma \varphi o \nu \dot{\eta} \sigma \varepsilon \omega \varsigma$  oder  $\pi \varrho o \sigma \varphi \acute{\nu} \nu \eta \sigma \iota \varsigma$ ) gab, hatte jene Formel eine besondere Bedeutung. Db sie heutzutage aber

auch ihre ursprüngliche Bestimmung verloren hat, so wäre es doch ein großer Jrrthum, wollte man sie für ganz zwecklos und darum für überflüssig erklären. Sie entspricht nämlich ganz dem Wesen des liturgischen Gebetes, das bekanntlich ein gemeinsames ist und sein soll, indem es alle Anwesenden auffordert, an dem nun solgenden Gebete sich zu betheiligen, und dadurch es zu einem wirklich liturgischen, d. h. gemeinsamen, zu machen.

Gerade wegen dieser engen Beziehung der fraglichen Aufsforderung zum Wesen des liturgischen Gebetes wird dieselbe nicht blos in der Messe bei den Kollesten, sondern auch in jeder ans dern Andacht den betreffenden Gebeten vorausgeschickt.

3) Eine andere mit der ebengenannten Formel sehr nahe verwandte ist der Rus: "Sursum corda, d. h. empor die Herzen, oder: Erhebet eure Herzen," worauf das Bolt antwortet: "Habemus ad Dominum, d. h. wir haben sie zum Herrn erhoben," die heute nur noch in der Präsation vorsommt, früher aber weit öster vorsam. Auch diese Formel tennen bereits die apostolischen Konstitutionen. 1) Sie sindet sich jedoch seltener in den griechischen, als in den abendländischen Liturgieen, und hier auch viel früher. Der erste lateinische Kirchenvater, der sie ansührt, und der auch als ihr Urheber gilt, ist der heilige Cyprian. Die Art und Weise jedoch, wie er davon spricht, legt die Bermuthung nahe, daß ihre Entstehung einer noch früheren Zeit angehöre. 2)

Cyrill von Berufalem gibt über unfere Formel folgende

Lib. VIII. c. 12. heißt eß: Καὶ ὁ ἀρχιερεύς: ἄνω τὸν νοῦν. καὶ πάντες: ἔχομεν πρὸς τὸν Κύριον.

<sup>2)</sup> Cypr. De Orat. Domin. ed. Oberth. Tom. l. p. 384.: Quando autem stamus ad orationem, fratres dilectissimi, vigilare et incumbere ad preces toto corde debemus. Cogitatio omnis carnalis et saecularis abscedat, nec quidquam tune animus, quam id solum cogitet, quod precatur. Ideo et sacerdos ante orationem, praefatione praemissa, parat fratrum mentes dicendo: Sursum corda! ut, dum (al. dein) respondet plebs: Habemus ad Dominum, admoneatur nihil aliud se quam Dominum cogitare debere.

febr ichone Erklärung, die jugleich als Rechtfertigung ihres li= turgifden Gebrauches bienen mag. "Dierauf," fagt er, "ruft ber Briefter: Die Bergen empor! Denn in dieser furchtbar feierlichen Stunde foll man mabrhaftig das Berg zu Gott, und nicht abwarts jur Erde und auf die irdifchen Geschäfte gerichtet haben. Es ift alfo ebenfoviel, als ob der Priefter befehle, daß Gedermann mahrend diefer Stunde die Gorgen des Lebens und der bauslichen Angelegenheiten ablegen und Das Berg gen Simmel jum barmbergigen Gotte gerichtet haben folle. Dann antwortet ihr: "Bir haben fie gum Berrn erhoben," und gebet gu Diesem Befeble eure Austimmung. Es fei alfo niemand in dem Kalle, daß er zwar mit dem Munde fage: "Bir haben fie jum Beren erhoben," feine Geele aber mit irdifchen Dingen beschäftige. Un Gott denfen follen wir zwar immer; weil dies aber der menschlichen Schwachheit unmöglich fällt, fo foll man es wenigstens in diefer Stunde mit vorzuglichem Fleife thun." 1)

§ 29.

## Fortsetzung.

## 11. Schlußformeln.

1) Eine sehr gewöhnliche Schlußformel der liturgischen Gebete ist solgende: Per (eundem) Dominum nostrum Jesum Christum, Filium tuum, qui tecum vivit et regnat in unitate (ejusdem) Spiritus sancti Deus per omnia saecula saeculorum (durch Jesus Christus, deinen Sohn, unsern Herrn, welcher mit dir sebt und regiert in Einigseit des heiligen Geistes, Gott von Ewigsteit zu Ewigseit), wenn die Bitte an Gott den Vater gerichtet war. Wurde der Sohn in dem Gebete erwähnt, so lautete sie: Qui tecum vivit et regnat in unitate etc.; war sie an den Sohn selbst gerichtet: Qui vivis et regnas cum Deo



Cyrill, Hierosol, Catech. mystagog, V. § 4. Cf. Chrysostom. Homil. XXIV. in 1 Cor. 10. Augustin. de vera relig. c. 3. De bono persever. c. 13.

Patre in unitate etc. (der du lebst und regierst mit Gott dem Bater in Einigfeit des heiligen Geistes u. f. w.).

2) Eine andere sehr gelänsige Schlußsormel war und ist die fleine Dorologie 1): "Gloria Patri et Filio et Spiritus sancto, sicut erat in principio et nunc et semper et in saecula saeculorum. Amen (Ehre sei dem Bater und dem Sohne und dem heiligen Geiste, wie er war im Anfang, so jest und allzeit und zu ewigen Zeiten. Amen)."

Die Quelle der ersten Formel anlangend, so ist dieselbe die heilige Schrift, wo uns, namentlich in den Briefen der Apostel, viele ähnliche begegnen. 2) Sie ging daher schon frühe in den firchlichen Gebrauch über. Daß dieselbe im Ansange des sechsten Jahrhunderts in der abendländischen Kirche etwas sehr Gewöhnsliches war, sehen wir aus Fulgentius, der sich also versnehmen läßt: "Die katholische Kirche in fast allen Gegenden Afrikas psiegt in den priesterlichen Gebeten zu sprechen: Per Jesum Christum Filium tuum, Dominum nostrum, qui tecum vivit et regnat in unitate Spiritus sancti." 3)

Einen gleichen Ursprung hat die zweite der genannten Formeln, die Doxologie. Sie ist der Taufformel nachgebildet. Das älteste Zeugniß für ihren liturgischen Gebrauch liefern die Martyraften des heiligen Ignatius, welche also schließen: "Er vollendete seinen Lauf in Christus Jesus, unserm Herrn, durch welchen und mit welchem dem Bater Ruhm und Macht ist mit dem heiligen Geiste in alle Ewigkeit. Amen;" und jene des heiligen Polykarpus, wo es heißt: "Dem da Ruhm ist mit

<sup>1)</sup> Δοξολογία = Berherrlichung. Sie führt auch zum Unterschiede von bem Humnus: Gloria in excelsis etc., den Namen: Hymnus Trinitatis, glorificationis, oder kurzweg glorificatio. Cf. Bingham, Orig. tom. VI. p. 12—19.

<sup>2)</sup> Bergl. Röm. 11, 36. Sebr. 13, 20. 21. 1 Petr. 5, 10. 11. Offenb. 5, 13.

<sup>3)</sup> Fulgent, ep. 14. ad Ferrand, diac, qu. 4.

dem Bater und dem beiligen Beifte in alle Emigfeit." Die apoftolischen Ronftitutionen pflegen ihre Bebete mit dem Lobspruche zu endigen: "Dir gebührt aller Ruhm, alle Berehrung, Danffagung, Ghre und Anbetung, dir, dem Bater, dem Sohne und dem beiligen Beifte, jest, allezeit und in ewige Beiten." Aus diefen Beispielen erfeben wir, daß die Dogologie der alteften Beit, wenn auch dem Wefen, doch nicht immer der Form nach mit der heutigen übereinstimmte; namentlich fehlte der zweite Theil derfelben: Sicut erat etc. Diefer ift ein Bufat fpaterer Beit. Beranlagt murde er durch die arianische Behauptung vom Sohne Gottes: Hr &ce ovx fr (es gab eine Zeit, wo er nicht war). Entsprechend diefer Ansicht hatten die Arianer der Dogologie: Gloria Patri et Filio et Spiritui s., folgende Form gegeben: Gloria Patri per Filium (in Filio) cum Sp. s. 1) Dieser Frrsehre trat die Rirche durch den oben ermähnten Bufat entgegen. Ber aber dem orthodogen Glauben bierin einen Ausdruck gelieben, ob das Concil von Nigaa felbft, wie Einige wollen, oder irgend eine Privatperson, läßt fich nicht genau ermitteln. Die altefte Spur Diefes Bufages findet fich in dem Concil von Baifon (529), wo unter Berufung auf den Gebrauch des apostolischen Stuhles, des gangen Drients, Afrifas und Staliens und mit Rudficht auf die Baretifer verordnet wird, daß man nach dem Gloria allzeit die Worte: Sicut erat etc., fprechen folle. 2) Die Griechen bedienen fich bis heute dieses Bufates nicht. 3)

<sup>1)</sup> Sozom. Hist. eccl. Lib. III. c. 20. Theodoret. Hist. eccl. Lib. II. c. 24.

<sup>2)</sup> Conc. Vason. c. 5.: Quia non solum in Sede Apostolica, sed etiam per totum Orientem et totam Africam vel Italiam propter haereticorum astutiam, qui Dei Filium non semper cum Patre fuisse, sed a tempore coepisse blasphemant, in omnibus clausulis post Gloria Patri etc. sicut erat in principio dicitur, etiam et nos in universis ecclesiis nostris hoc ita dicendum esse decernimus.

<sup>3)</sup> Goar. euchol. graec. fol. 36—40. Die Gebete schließen hier gewöhnlich so: "Οτι σὰ εἶ ὁ θεὸς ἡμῶν, καὶ σοὶ τὴν δόξαν ἀποπέμπομεν, τῷ πατερὶ, καὶ τῷ υίῶ, καὶ τῷ ἀγίῳ πνεύματι, νῦν καὶ
ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων. ἀμήν (Quia tu es Deus
Find, Liturgit. II.

Den heutigen Gebrauch anlangend, fo bedient man fich ber querft erwähnten Formel namentlich bei den Gebeten der Deffe, fo wie auch außerhalb derfelben; der Dogologie dagegen haupt-

fächlich am Schluffe ber Pfalmen.

Warum ichließt die Rirche mit diefen Formeln ihre Gebete? Bir haben oben gefeben, daß fie von der in der heiligen Schrift begrundeten Überzeugung ausgebe, daß, wie all ihr Thun, fo auch ihr Gebet nur in dem Dage vor Gott wohlgefällig erscheine, verdienftlich fei, und der Erhörung fich getröften fonne, wenn es im Namen Jefu verrichtet werde. Die Schlufformel: "Durch Sefus Chriftus u. f. w.," ift daber nur der Ausdruck diefer Überzeugung.

Die Doxologie, womit die Pfalmen gefchloffen zu werden pflegen, findet ihre Erklärung und Berechtigung in dem Inhalte der Pfalmen. Dieje find befanntlich meiftens Lobgefange. Die Dorologie bildet daber einen febr paffenden Schluß derfelben, indem fie bas durch den gangen Pfalm fich hindurchziehende Lob Des herrn gleichsam wie in einem Brennpunfte noch einmal que fammenfaßt. Gollten aber die betreffenden Bfalmen auch nur Bitten enthalten, die Dorologie fann immer nicht als ungeeignet erscheinen. Denn in Diesem Falle ift fie als ein Preis der Barmbergigfeit anzusehen, auf welche wir die hoffnung der Erhörung grunden.

3) Das Wort Amen, womit alle Gebete und die ermahnten Schlufformeln felber fchließen. Der hebraifchen Sprache angehörend, bat es in allen andern Burgerrecht erhalten, indem es unverändert in dieselben binübergenommen murde. 3m Bebraiichen ericheint es bald als Substantiv, bald als Adverb, bald endlich auch als Berbum. 1) 3m erften Fall heißt es "Bahrbeit", im zweiten "wahrlich", im dritten "es gefchebe". Die

Si verum, nomen, adverbium sit tibi vere, Amen Amen vere, duo sunt adverbia vere, Amen pro fiat tibi verbum deficiens est.

noster, et tibi gloriam referimus, Patri et Filio et sancto Spiritui; nunc et semper et in saecula saeculorum. Amen.).

<sup>1)</sup> Diefer breifache Gebrauch ift in folgenden Memorial = Berfen ausgebrudt: Verum, vere, fiat, Amen tria denotat ista,

letzte Bedeutung war die üblichste im Alten Testamente, und in ihr wurde es bei dem jüdischen Gottesdienste gebraucht, indem das Bolf am Schlusse der Gebete mit Amen respondirte, und damit seine Zustimmung zu dem Bortrag des Priesters aussprach, weshalb es auch der heilige Augustinus i) subscriptio nostra, consensio nostra, adstipulatio nostra, nennt. Jesus Christus bedient sich dieses Wortes in der adverbialischen Bedeutung. 2) Sehr häusig aber kommt es im Neuen Testamente auch in der Bedeutung von "es geschehe" vor; 3) namentsich ist dies am Schlusse der Dozologie der Fall. 4) Es darf uns daher nicht Wunder nehmen, daß wir ihm auch in der Liturgie begegnen.

Der erste Kirchenvater, welcher hiefür Zeugniß ablegt, ist Justin der Martyrer. "Nachdem der Borsteher," sagt er, "die Gebete und die Lobpreisung beendigt, gibt das ganze ans wesende Bolf seine Zustimmung dazu, indem es sagt: Amen. Das Amen bedeutet aber in der hebräischen Sprache: "Es gesschehe."" 5) Und Tertullian nennt das Amen sanctum, welches daher der gläubige Christ nur mit heiligem Munde aussprechen und nie profaniren dürse. 6) Die apostolischen Konstistutionen schließen fast jedes Gebet mit diesem Worte.

Ein besonderes Gewicht legte man auf diese Formel bei dem heiligen Abendmahle. Denn nicht blos antwortete das ganze Bolf auf die Konsekrationsworte des Priesters mit einem gemeinsschaftlichen Amen, von dessen ergreisender Wirkung bei den Kirchensvätern so oft die Rede ist, sondern jeder einzelne Kommunikant sprach es auch bei dem Empfange des Leibes und Blutes des

<sup>1)</sup> Contra Pelag. Cf. Serm. de fer. IV. Silarius in Ps. 65 neunt es; Orationis signaculum, devotae concionis responsio.

<sup>2)</sup>  $\mathfrak{Joh}, \ 6, \ 26, \ 32, \ 10, \ 1, \ 16, \ 23; \ \mathcal{A}\mu\dot{\eta}\nu \ \dot{\alpha}\mu\dot{\eta}\nu \ \dot{\lambda}\dot{\epsilon}\gamma\omega \ \dot{\nu}\mu\check{\iota}\nu.$ 

<sup>3) 1</sup> Kor. 14, 16.; Wenn du mit dem Geiste lobpreisest, wie soll der, welcher die Stelle eines Unfundigen dazu einnimmt, zu deiner Lob-preisung das Amen sagen?

<sup>4)</sup> Röm. 1, 25. 9, 5. 11, 36. Gal. 1, 5. Phil. 4, 20. 1 Tim. 1, 17 n. f. w.

<sup>5)</sup> Justin. Mart. Apolog. I. § 65 und 67.

<sup>6)</sup> Tertull. de spectac. c. 25.

Herrn. So verordneten es schon die apostolischen Konstistutionen. 1) Die nämliche Sitte herrschte, wie uns Ambrossius 2) und Augustinus 3) u. A. berichten, auch im Abendslande. Es galt für eine schwere Sünde, diese Formel wegzulassen, oder mit einer andern zu vertauschen, was z. B. die Novatianer, von Sestenhaß getrieben, thaten. 4) Dieser Gebrauch verschwand seit dem sech sten Jahrhundert, nachdem Gregor der Große durch seinen Meßkanon die stille Konsestation eingeführt hatte. Beibehalten wurde er aber in der ambrosianischen und moze arabischen Liturgie.

Ahnliches geschah auch bei der Taufe. Denn nicht nur mußten die Tauspathen bei der Abschwörung vom Teusel und der Verpflichtung auf Christis das Amen laut aussprechen, sons dern es wurde auch von vielen orientalisch griechischen Kirchenspartheien bei der Taussormel selbst dreimal wiederholt, und zwar jedesmal nach der Rennung einer der drei göttlichen Personen. 5) Diesen Gebrauch hält die russische Kirche noch sest. 6)

<sup>1)</sup> Lib. VIII. c. 13.: "Der Bischof soll das Opfer (rifv προσφοράν, oblatam) austheisen mit den Borten: Der Leib Christi! worauf der Empfänger zu antworten hat mit Amen. Der Diakon aber halte den Kelch, und spreche, wenn er ihn übergibt: Das Blut Christi, der Kelch des Lebens! Der Trinkende sagt: Amen."

<sup>2)</sup> De sacr. Lib. IV. c. 5.: Ergo non otiose, quum accipis, tu dicis: Amen! Jam in spiritu confiteris, quod accipias carnem Christi. Dicit tibi sacerdos: Corpus Christi, et tu dicis Amen, hoc est: verum; quod confitetur lingua, tenet affectus. Cf. De initiand. c. 9.

<sup>3)</sup> Contra Faust. Lib. XII. c. 10.: Habet magnam vocem Christi sanguis in terra, quum eo accepto ab omnibus gentibus respondetur: Amen. Cf. Hieron. ep. 39. Leo M. Serm. 91.

<sup>4)</sup> Euseb. Hist. eccl. Lib. VI. c. 43.

<sup>5)</sup> Die Formel lantete also: Βαπτίζεται ὁ δούλος τοῦ Θεοῦ ὁ δεῖνα, εἰς τὸ ὄνομα τοῦ πατρὸς, ἀμὴν, καὶ τοῦ υίοῦ, ἀμὴν, καὶ τοῦ ἀγίου πνεύματος, ἀμὴν · νῦν καὶ ἀεὶ, καὶ εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰῶνων, moranf das Bolt Amen antwortete. Cf. Goar, enchol. graec. 298. n. 22.

<sup>6)</sup> Ring's, Gebräuche und Zeremonien ber griechischen Rirche in Rufland. S. 201.

Um den Schluß eines Gebetes recht feierlich zu machen, wurde das Amen theils mehrere Male wiederholt, wovon sich einige Beispiele in den Psalmen finden, \*\*) theils sehr gedehnt (Amen prolongatum) gesprochen.

Das Wort Amen bildet einen sehr passenden Schluß der firchlichen Gebete. Da dasselbe, so es vom Volke gesprochen wird, die Zustimmung desselben zu dem Gebete des Priesters ausdrückt, so prägt es diesem den unerläßlichen Charafter der liturgischen Gebete, die Gemeinsamkeit, auf. Auch kann es füglich als eine prägnante Rekapitulation des vorangegangenen Gebetes selber, gleichsam als ein Brennpunkt, in dem sich die ganze Gluth der Andacht sammelt, betrachtet werden.

# Dritter Abschnitt.

Bon dem heiligen Liede.

### Borerinnerung.

Wie bei jedem Liede, so läßt sich auch bei dem heiligen ein Zweisaches unterscheiden, nämlich das artikulirte Wort und der unartikulirte Ton, von denen jedes den Inhalt desselben in einer eigenthümlichen Weise ausdrückt. Die dem Inhalte entsprechens den Worte bilden die heilige Poesie, die dem Inhalte entsprechenden Töne die heilige Wusik. Unter diesem doppelten Gesichtspunkte werden wir daher auch das heilige Lied betrachten.

# Erfter Artikel.

Bon der heiligen Poefie.

§ 30.

Bon dem beiligen Liede überhaupt.

Das heilige Lied ift der Ausdruck der lebendig erregten religiofen Gefühle, verbunden mit einem gewissen Rhythmus in der



<sup>1)</sup> Pf. 40, 14. 71, 19. 88, 53 u. f. w.

Bewegung. Mit dem Gebete im Inhalte übereinstimmend, unterscheidet es sich von demselben nur in der Form, d. h. durch einen höheren Grad der Gefühle und eine damit konforme Sprache. Ebendarum unterscheidet man auch, entsprechend den drei Gebets-arten, eine dreisache Art von heiligen Liedern, Lob-, Dank-und Bittlieder.

Gine andere Gintheilung, welche in dem Rultus mehr Aufnahme gefunden bat, ftellt die beilige Schrift felber auf. Denn der Apostel Baulus ichreibt an die Ephefer: "Redet mit einander in Bfalmen, und Lobgefängen und geiftliden Liedern." 1) Der beilige Sieronymus 2) fieht bierin allerdings nur die Pfalmen des Alten Bundes nach ihrem verschiedenen Inhalte bezeichnet. Denn, "was fur ein Unterschied," fagt er, "zwifden Pfalm, Symnus und Canticum ftattfinde, lernen wir auf das Bollftandigfte aus dem Pfalterium. Symnen muffen diejenigen genannt werden, welche die Rraft und die Majeftat Gottes preisen und deffen Bobithaten oder Berfe bewundern, mas diejenigen Pfalmen thun, welchen das Allelujah entweder vorangeht oder nachfolgt. Die eigentlichen Pfalmen haben einen ethischen Charafter, damit wir wiffen, mas wir durch das Werfzeng des Körpers zu thun und zu laffen haben. Ber aber von den boberen Dingen redet, und den Ginflang der Welt, die Ordnung und harmonie aller Geschöpfe als ein Run-Diger (subtilis disputator) ausspricht, der fingt ein geiftliches Lied (spirituale canticum)." Gine abuliche Erflarung findet

<sup>1)</sup> Eph. 5, 19.

<sup>2)</sup> In Eph. V.: Quid intersit inter Psalmum et Hymnum et Canticum, in Psalterio plenissime discimus. Nunc autem breviter Hymnos esse, dicendum, qui fortitudinem et majestatem praedicant Dei, et ejusdem semper vel beneficia vel facta mirantur, quod omnes psalmi continent, quibus Alleluja vel praepositum, vel subjectum est. Psalmi autem proprie ad ethicum locum pertinent, ut, per organum corporis quid faciendum et vitandum sit, noverimus. Qui vero de superioribus disputat et concentum mundi omniumque creaturarum ordinem atque concordiam subtilis disputator edisserit, iste spirituale canticum canit.

fich bei dem heiligen Augustinus, Bafilius und bei Eusthymus Zigabenus. Sie weichen nur darin von Hieronysmus ab, daß sie den Unterschied nicht in den Inhalt, sondern in die Form sehen. Der zuleht genannte Schriftsteller gibt diesen Unterschied also an: "Psalm heißt jenes Lied, dessen Gesang mit einem Instrumente begleitet, Lied (&d) jenes, das mit dem Munde gesungen wird; Hymnus wird die beigesügte Dozologie genannt, d. i. eine Lobpreisung entweder für das Gute, das wir empfangen haben, oder für das Böse, dem wir entronnen sind." I)

Reuere Erklärer finden in der angezogenen Stelle nur zwei Arten von Liedern, nämlich Pfalmen und Hymnen, indem sie in den aldad avernauxed nur den allgemeinen Ausdruck für beide sinden. Ja es sehlt nicht an solchen, die alle drei Ausdrücke sür identisch halten, so daß nur von den geistlichen Liedern überhaupt die Rede wäre.

Indessen dürfte es richtiger sein, wenn man annimmt, daß der Apostel wirklich drei verschiedene Arten von Liedern im Auge habe. Dafür scheint besonders der Umstand zu sprechen, daß der Apostel an einer andern Stelle 2) ganz dieselben Ausdrücke gestraucht. Es fragt sich nun, was unter den einzelnen Namen zu verstehen sei. Es ist eine ziemlich allgemeine Ansicht, daß der Apostel mit dem Ausdrucke Psalmen die bekannten heiligen Gesänge der Juden im Auge hat, deren Sammlung den Namen Psalterium führt, und deren Haupturheber David ist; mit dem Worte Hymnen (Tuvor) dagegen jene biblischen Gesänge, die außer den Psalmen vorsommen, z. B. den Triumphgesang Moss, die Abschiedslieder Moss, das Siegeslied der Deborah



<sup>1)</sup> Euthym. Zigab. Praefat. in Psalm. in Steph. Le Moyne var. sacr. Tom. I. p. 179 seqq.: Ψαλμός μέν κυρίως, ό μετὰ ὀργανικοῦ ψαλτήρια ἐμμελῶς ἐκφωνούμενος ὁδη δὲ φωνή τις μουδική τε καὶ ἐναρμόνιος, ἀπὸ μόνου στόματος Ύμνος δὲ ἡ ἐπιτεταγμένη δοξολογία, ἥ καλῶν ὧν πεπόνθαμεν, ἢ κακῶν ὧν δεδράκαμεν.

<sup>2)</sup> Col. 3, 16. 20 mg alloh makinda man allo

u. v. a., wozu im Neuen Bunde der Lobgesang der heiligen Jungsfrau (Magnisicat) und des heiligen Zacharias (Benedictus) kommen. Was endlich die geistlich en Lieder (φδάς πνευματικάς) ansgeht, so glaubt man, daß Paulus darunter die von begeisterten Gläubigen zur Erbauung ihrer Mitchristen gedichteten Lieder verstehe.

Während die erste Klasse von religiösen Gefängen noch bis beute ihren Namen unverändert beibehalten hat, ist mit der Benennung der beiden andern in der Kirchensprache insofern eine Beränderung eingetreten, als die zweite heutzutage den Namen Cantica oder Loblieder, die dritte dagegen den Namen Hymni führt.

Diese dreisache Art von Liedern läßt sich bezüglich ihrer Form auch in rhythmische und metrische eintheilen. Die rhythmischen Gesänge nähern sich, wenn auch voll ächter lyrischer Begeisterung, Innigkeit und Erhabenheit, der prosaischen Aussdrucksweise, ohne daß es ihnen jedoch an einer gewissen harmonischen Abgemessenheit fehlt. Diese ist indessen nicht das Produkt der Kunst, sondern eine natürliche Frucht des lebendig erregten Gemüthes. Die metrischen dagegen geben dem Ausdrucke eine abgerundete Form und bewegen sich in gleichmäßig gebauten Strophen. Bon der ersten Art sind die Psalmen, die Cantica der heiligen Schrift, und selbst auch einige Hymnen, wie z. B. der Hymnus Te Deum, Gloria in excelsis; von der letzteren die meisten Hymnen.

Indem wir unserer Darstellung die erste, in der heiligen Schrift selbst begründete Eintheilung zu Grunde legen, behandeln wir zuerst die Pfalmen.

### § 31.

Bon dem heiligen Liede im Befondern.

1) Die Pfalmen. Gefdichtliche Bemerkungen.

Der liturgische Gebrauch der Psalmen stammt aus dem Judensthum, das sich ihrer, gleichwie des Gesetzes und der Prospheten, theils zum Gesange, sowohl in

der Synagoge, als auch und ganz befonders bei dem Tempels dienste bediente. Sie vertraten bei dem jüdischen Gottesdienste die Stelle des Gesangbuches.

Diefer Gewohnheit blieben die aus dem Judenthum fich bildenden driftlichen Gemeinden treu, und das um fo mehr, als fie durch das Beifpiel des Erlöfers felbft geheiligt mar. Denn von ihm beißt es: "Rachdem fie den Lobgefang gefprochen (nach der Einsehung des beiligen Abendmables), gingen fie gum Diberge binaus." 1) Db diefes einer der Pfalmen, oder ein von Chriftus felbit gedichteter Lobgefang gewesen fet, wie Einige wollen, darauf fommt hier wenig an. In jedem Falle zeugt diefe Stelle fur den Gebrauch der Pfalmen. Rach dem Vorgang des herrn richteten fich fodann auch die Apostel, wie aus den bereits angeführten Stellen der paulinischen Briefe erhellt. Es war hiernach naturlich, daß die Pfalmen in die Liturgie der Chriften überging. Und in der That fprechen auch alle Liturgieen für ihren Gebrauch. Die apoftolischen Ron= ftitutionen 3. B. verordnen denfelben mit folgenden Borten: "Sierauf (nachdem die Bucher Mofis und Jofua u. f. w. gelefen worden) finge ein anderer Lefer die Symnen Davids, und antworte das Bolf mit dem Schluß der Berfe." 2) Nicht minder bezeugen die beiligen Bater benfelben. Da wir im Berlaufe Diefer Darftellung noch öfter auf jene Zeugniffe guruckfommen muffen, fo mogen bier nur die Borte des beiligen Bafilius angeführt werden. "Schon vor Tagesanbruch," ichreibt berfelbe, "eilt das Bolf zum Saufe Gottes, und nachdem unter Schmerz und Thränen ein Befenntniß vor Gott abgelegt worden, geben fie gur Pfalmodie über." 3) Das hohe Alter des Pfalmenge-



<sup>1)</sup> Matth. 26, 30.

<sup>2)</sup> Const. Apost. Lib. II. c. 57.: 'Ανὰ δύο δὲ γενομένων ἀναγνωσμάτων, ἔτερός τις τοὺς τοῦ Δαβίδ ψαλλέτω ὕμνους, καὶ ὁ λαὸς τὰ ἀκροστίχια ὑποψαλλέτω. Cf. Lib. V. c. 19.

<sup>3)</sup> Basil. ep. 63. ad Neocaes.: Έχ νυχτός ὀρθίζει παρ' ήμεν ὁ λαὸς ἐπὶ τὸν οἶχον τῆς προςευχῆς, καὶ ἐν πόνω, καὶ ἐν θλίψει, καὶ ἐν συνοχῆ δακρύων ἐξομολογούμενοι τῷ Θεῷ, τελευταΐον ἀναστάντες τῶν προςευχῶν, εἰς τὴν ψαλμωβίαν καθίστανται. Conf.

brauches bei dem öffentlichen Gottesdienste leuchtet auch aus dem Umstande ein, daß die in der Liturgie angewendeten Psalmen der ältesten lateinischen Übersehung, der sogenannten Itala entsummen sind. Neben den alttestamentlichen Psalmen bediente man sich hier und da auch solcher, die von Privatpersonen versfaßt waren. Augustinus dichtete z. B. einen solchen gegen die Donatisten, und sieß ihn vom Bolk singen. I)

Beld' hoben Berth die erften Chriften auf den Pfalmen= gesang legten, erfieht man daraus, daß fie fich deffelben nicht blos bei der öffentlichen Gottesverehrung bedienten, sondern auch im Privatleben. In Zeiten der Berfolgung follte der Privatgebrauch der Pfalmen die Stelle der öffentlichen Gottesverehrung vertreten, weshalb die apostolischen Ronstitutionen verordnen: "Benn die Versammlung weder in einem Sause, noch in der Rirche abgehalten werden fann, fo pfallire, lefe und bete Jeder für fich." 2) Aber auch in Zeiten des Friedens fand daffelbe statt. "Alle," fagt in diefer Beziehung der beilige Bafilius, "fingen die Pfalmen auch zu Saufe und tragen fie auf dem Martte mit fich berum." 3) Und der beilige Sieronymus bemerft, daß zu Bethlebem jeder Landmann die Pfalmen fenne; daß der Schnitter auf dem Telde, der Winger in dem Weinberge fie finge. Sie find, wie man zu fagen pflegt, in diefer Proving Die Liebeslieder; fie fingt der Sirt bei der Beerde, der Landmann hinter dem Pfluge." 4) Tertullian führt es als einen Borgug der driftlichen Che an, daß die Chegatten bei ihrer Sausandacht

August, Confess. Lib. X. c. 33. Cassian. Instit. Lib. II. c. 6. Ambros. ep. 20. ad Marcell.

<sup>1)</sup> Augustin. Psalmus c. partem Donat. Retract. Lib. I. c. 20.

<sup>2)</sup> Constit. Apost. Lib. VIII. c. 34.

<sup>3)</sup> Basil. Homil. in Ps. 1.

<sup>4)</sup> Hieron. ep. 44. ad Marc.: In Christi villula — Bethlehem — tota rusticitas, et extra psalmos silentium est. Sudans messor psalmis se avocat, et curva attendens vitem falce vinitor aliquid Davidicum canit. Haec sunt in hac provincia carmina; hae, ut vulgo dicitur, amatoriae cantationes; hic pastorum sibilus; haec arma culturae.

Pfalmen und Hymnen singen können. 1) Der heilige Ambrossius hält es für eine Schande, wenn ein Christ ohne Psalmensgesang den Tag beschließt. 2) Raiser Theodosius der Jünsgere sang nach dem Zeugniß des Kirchenhistorisers Sokrastes 3) an jedem Morgen mit seinen Schwestern Psalmen. Lehrer diktirten dieselben ihren Schülern zum Auswendiglernen. 4) Diese fromme Sitte erhielt sich nach dem Zeugnisse des ehrwürsdigen Beda 3) bis in's achte Jahrhundert.

Indem wir zu dem Pfalmengebrauch bei der öffentlichen Gottesverehrung wieder zurückfehren, fügen wir noch einige Besmerkungen über das übliche Verfahren bei:

1) Der Psalmengesang pslegte mit anderen biblischen Lessungen oder mit Gebeten abzuwechseln, um mehr Mannigsaltigseit in den Gottesdienst zu bringen. Denn in dem Concil von Laosdizäa 6) wird verordnet, die Psalmen in den gottesdienstlichen Bersammlungen nicht hintereinander zu singen, sondern nach jedem Psalme eine Lestion folgen zu lassen. Der heilige Augustinus spricht es mit den klarsten Worten aus, daß dieses auch die Gewohnheit seiner Kirche gewesen sei; 7) und aus einer Stelle des

<sup>1)</sup> Tertull. ad uxor. Lib. II. c. 9.: Sonant inter duos Psalmi et Hymni, et mutuo provocant, quis melius Deo suo canat.

<sup>2)</sup> Hexaem. Lib. V. c. 12.

<sup>3)</sup> Hist. eccl. Lib. VII. c. 22.

<sup>4)</sup> Theodoret, Hist. eccl. Lib. IV. c. 18.

<sup>5)</sup> Hist. Angl. Lib. IV. c. 18.

<sup>6)</sup> C. 17.: Περὶ τοῦ, μὴ δεῖν ἐπισυνάπτειν ἐν ταῖς συνάξεσι τοὺς ψαλμοὺς, ἀλλὰ διὰ μέσου καθ' ἔκαστον ψαλμὸν γίνεσθαι ἀνάγνωσιν.

<sup>7)</sup> Augustin. Serm. X. de verbis apostoli: Hoc de apostolica lectione percepimus. Deinde cantavimus psalmum, exhortantes nos invicem una voce, uno corde dicentes: Venite, adoremus et prosternamur ei, et fleamus coram Domino, qui fecit nos. Posthaec evangelica lectio decem leprosos mundatos nobis ostendit, et unum ex iis alienigenam, gratias agentem mundatori suo. Cf. Serm. XXXIII. de verbis Domini: In lectione apostolica gratiae aguntur Deo de fide gentium. In psalmo diximus: Deus virtutum converte nos, ostende faciem tuam et salvi erimus. In evangelio ad coenam vocati sumus etc.

von Mabillon 1) uns mitgetheilten Gespräches zwischen Kastholifen und Arianern, welches zur Zeit des burgundischen Königs Gundobald im Jahre 499 stattsand, ersehen wir, daß auch die gallifanischen Kirchen diese Gewohnheit hatten.

2) Schon frube begegnen wir der Sitte, gu beftimmten Zages - oder Feftzeiten auch bestimmte Pfalmen zu lefen, refp. gu fingen. Golde Pfalmen pflegte man psalmi responsorii zu nennen, ein Rame, der jedoch, wie wir fpater horen werden, auch noch eine andere Bedeutung batte. Go ichreiben die apostolischen Ronftitutionen den 62ften Pfalm: "D Gott, mein Gott! fruhe mache ich gu bir," für den Morgen =, und den 140ften: "Lag mein Gebet wie Rauchwerf vor dein Angesicht fommen: meiner Sande Erhebung fei ein Abend: opfer," für den Abendgottesdienst vor, weshalb jener auch psalmus matutinus (ψαλμός δοθινός), dieser dagegen psalmus vespertinus (ψαλμός επιλύχνιος) hieß. 2) Es gab fodann befondere Pfalmen fur die Reier der Euchariftie und fur die Begrabniffeierlichfeit. Das von dem Presbyter Mufaus gu Marfeille auf Befehl des dortigen Bifchofs verfaßte Leftionar enthielt nach dem Berichte des Gennadius 3) Pfalmen, Die der Zeit und den Lefungen entsprachen. Gemiffe Festzeiten hatten ibre eignen Pfalmen. Go pflegte man in der afrifanischen

<sup>1)</sup> De cursu Gallicano p. 399.: Evenit, ut ea nocte, quum lector secundum morem inciperet lectionem a Moyse, incidit in ea verba Domini: Sed ego indurabo cor ejus etc. Deinde quum post psalmos decantatos recitaret ex Prophetis, occurrerunt verba Domini ad Esaiam, dicentis: Vade et dices populo huic: Audite audientes etc. Quumque adhuc psalmi fuissent decantati, et legeret ex Evangelio, incidit in verba, quibus Salvator exprobrat Judaeis incredulitatem: Vae tibi Chorazin etc. Denique quum lectio fieret ex Apostolo, pronuntiata sunt verba illa: An divitias bonitatis ejus et patientiae et longanimitatis contemnis?

<sup>2)</sup> Constit. Apost. Lib. II. c. 59. Lib. VIII. c. 35. 37.

<sup>3)</sup> De Script. c. 79.: Responsoria etiam psalmorum capitula tempori et lectionibus congruentia excerpsit,

Kirche am Passions = Sonntage den 21sten Psalm: "D Gott, mein Gott! warum hast du mich verlassen?" zu beten.") Die übrigen Psalmen wurden in der Reihenfolge rezitirt, wie sie sich in der heiligen Schrift sinden. Die jedesmalige Anzahl war in den verschiedenen Kirchen verschieden. So beteten die ägyptischen Mönche in den einzelnen Gebetsstunden bald achtzehn, bald zwanzig, bald auch mehr oder weniger Psalmen.

3) Das Recht, die zu fingenden Pfalmen auszuwählen, stand dem Bisch ofe zu. So erzählt der heilige Athanasius, daß er seinem Diakon bekohlen habe, den 35sten Psalm zu lesen, als seine Kirche von den arianischen Soldaten belagert wurde. 2) Und der heilige Augustinus spricht einmal von einem gewissen Psalm, den er seinem Diakon zum Lesen in der Absicht ausgestragen habe, um darüber zu predigen. Es geschah jedoch, besmerkt er, daß der Borleser aus Bersehen einen andern Psalm gelesen habe, als er bestimmt hatte. Er (Augustinus) habe darin einen Wink von Oben gesehen, und deshalb über diesen Psalm eine Rede an das Bolf extemporirt. 3) Wenn wir lesen, daß die Alten zuweilen Tag und Nacht mit Psalmengesang zugebracht haben (was z. B. in Mailand geschah, als arianische Soldaten die Kirche des heiligen Ambrosius belagerten), 4) so ist leicht zu begreifen, daß man für solche Zeiten keine sestgeseten, sons

Augustin. in Ps. 21. praefat. Serm. II.: Miror, fratres, si hodie psalmus iste legitur et in parte Donati. Rogo vos, fratres mei, confitear vobis, novit Christi misericordia, quia sic miror, quasi lapides ibi sint et non audiant... Legamus illum, quantum angustia temporis patiatur etc.

<sup>2)</sup> Athanas. Apolog. II.

<sup>3)</sup> Augustin. in Ps. 138.: Psalmum nobis brevem paraveramus, quem mandaveramus cantari a lectore; sed ad horam, quantum videtur, perturbatus, alterum pro altero delegit. Malumus nos in errore lectoris sequi voluntatem Dei, quam nostram in nostro proposito. Cf. praefat. in Ps. 31.: Hunc psalmum in eam gratiam pertinere, qua Christiani sumus, testatus est Apostolus Paulus, unde ipsam lectionem nobis legi voluimus.

<sup>4)</sup> Ambros. ep. 33. ad Marcellin. soror.

bern nur folche Pfalmen gesungen habe, welche der Bischof entweder felbst vorgeschrieben, oder deren Wahl er den Sangern freigelaffen hatte.

Buweilen mar die Ausmahl der fraglichen Pfalmen auch dem Lefer anheimgegeben. Go ergabit der beilige Auguftinus, daß er einmal über einen Pfalm gepredigt habe, den er nicht felber ausgemählt, fondern den Gott dem Lefer eingegeben habe, und daß er, weil jener Pfalm ein Bugpfalm, nämlich der 51fte gemejen, deshalb von der Buge habe reden muffen. 1) Welch' großes Gewicht man auf die in den von den Lefern will= führlich gewählten Pfalmen enthaltenen vermeintlichen Binfe Gottes gelegt babe, davon ergablt Gulpizius Geverus 2) in dem Leben des heiligen Martinus folgendes merfwurdige Beispiel. Als Martinus jum Bifchof gewählt werden follte, widerfette fich unter den anwesenden Bifchofen vorzuglich ein gewiffer Defenfor. Es ereignete fich nun, daß, weil der Lefer, dem an jenem Tage das Amt des Borlefens oblag, vom Bolfe eingeschloffen mar, und daber der Feier nicht anwohnen fonnte, einer aus den Umftebenden den Pfalter ergriff, und den Pfalm, der ihm querft aufftieß, vorlas. Es war aber der Pfalm: Ex ore infantium et lactentium perfecisti laudem propter inimicos tuos, ut destruas inimicum et defensorem (fo las damals die versio Gallicana). Das Bolf fab bierin einen deutlichen Binf Gottes, um die Machinationen des Defenfor zu nichte zu machen, und entschied fich für Martinus.

4) In allen occidentalischen Kirchen herrschte die Sitte, die einzelnen Pfalmen mit der Dozologie: Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto etc., zu beschließen. Im Oriente dagegen wich man nach dem Zeugnisse des Cassianus 3) insofern von dieser

Augustin. Homil. 27. ex L. tom. X. p. 175.: Proinde aliquid de poenitentia dicere divinitus jubemur. Neque enim nos istum psalmum cantandum lectori imperavimus, sed quod ille censuit nobis utile ad audiendum, hoc cordi etiam puerili imparavit.

<sup>2)</sup> Vit. Mart. c. 7.

<sup>3)</sup> Institut. Lib. II. c. 8.: Illud etiam, quod in hac provincia (Gallia) vidimus, ut, uno cantante, in clausula psalmi omnes adstantes

Sitte ab, daß man jener Doyologie sich nur am Ende des letzten Psalmes bediente, welcher den Namen Antiphona, oder Alleluja (d. i. einer von den Psalmen, die das Wort Alleluja an der Stirne trugen und die man nach Art einer Antiphon oder Antwort rezitirte) führte. Im Abendlande war es, wie gesagt, anders. Daher verordnet das vierte Concil von Toledo 1) die Doyologie für die Psalmen und Antiphonen. Papst Bigilius 2) bezeugt diese Sitte für die römische Kirche. Einige weitere Besmerkungen über diese Doyologie wird die Lehre von den firchlichen Hymnen liesern.

§ 32.

Fortsetung.

Pfalmodie.

Wie im Gebrauche der Pfalmen überhaupt, so ahmten die Christen die Juden auch in dem Bortrage derselben bei dem öffentlichen Gottesdienste nach. Man pflegte sie nämlich zu singen, was auch durch das häusig vorsommende Bort  $\mathcal{F}a\lambda\mu\phi$ -diá (v.  $\psi a\lambda\mu \dot{\phi}_{S}$  und  $\dot{\phi}\dot{\delta}\dot{\gamma}$ ) — Gesang) angedeutet wird. Die Gessangsweise war indeß je nach der Verschiedenheit des Ortes, der Zeit und der jeweiligen Verhältnisse der Kirche verschieden. Man fann aber füglich vier solcher Gesangsweisen unterscheiden.

1) Manchmal wurden sie von der ganzen Versammlung gemeinschaftlich gesungen;

concinant cum clamore: Gloria Patri et Filio et Spiritui s., nusquam per omnem orientem audivimus; sed cum omnium silentio, ab eo qui cantat, finito psalmo, orationem succedere. Hanc vero glorificationem Trinitatis tantummodo solere antiphonam terminare.

- 1) Can. 14.: In fine Psalmorum, non sicut a quibusdam hucusque: Gloria Patris, sed: Gloria et honor Patri, dicatur etc.
  - C. 15 : Sunt qui in fine responsoriorum Gloria non dicunt.
- 2) Epist. 2. ad Eleuther. c. 2.: In fine Psalmorum ab omnibus catholicis ex more dicatur: Gloria Patri et Filio et Spiritui sancto.



2) zuweisen wurden die Pfalmen von Ginem gefungen, während die übrigen schweigend zuhörten;

3) zuweilen sang sie die Bersammlung, in zwei Chore getheilt, abwechselnd, oder endlich

4) es fang Giner vor, und die andern fangen nach.

Die erfte Art nennt Thomafius modus directaneus, weil Alle in Giner Stimme durchfangen. Gie durfte wohl die altefte fein. Auf Diefe Beife fangen Chriftus und Die Apostel Den hymnus bei dem letten Abendmable; auf Diefe Beife lobten Paulus und Gilas Gott um Mitternacht mit hymnen in dem Befängniffe. Diese Befangsweise scheint in einigen Rirchen nur gu bestimmten Beiten und bei gewiffen Pfalmen üblich gewesen ju fein. Denn der beilige Bafilius fest, nachdem er bemerft, wie der Chor abwechselnd zu fingen pflege, bingu: "Bei Tagesanbruch fangen Alle einstimmig, gleichfam mit Ginem Munde und mit Ginem Bergen an, den Pfalm des Befenntniffes gu fingen." 1) Daffelbe bezeugt der heilige Augustinus bezüglich des 94ften Pfalmes, der zu Anfang der Metten gefungen murbe. 2) Der heilige Chryfoftomus, feine Beit mit der apoftolifchen vergleichend, fagt in diefer Beziehung: "Ginft fang die gange Bersammlung einstimmig zusammen, was auch wir heute (b. h. an dem gegenwärtigen Feste) thun." 3) Und an einer anderen Stelle fagt er: "Frauen, Manner, Greife und Junglinge find zwar dem Gefchlechte und dem Alter nach gefchieden, nicht aber in Bezug auf den Gefang. Denn indem der Geift die Stimme eines Jeden regiert, macht er aus allen Gine Melodie." 4)

Nach dem Berichte Caffians war die zweite Gefangsweise der Psalmen besonders unter den Monchen Agyptens üblich.



Basil. Ep. 63. ad Neocaes.: Ἡμέρας ἠδὴ ὑπολαμβούσης πάντες κοινῆ, ὡς ἐξ ἔνος στόματος, καὶ μιᾶς καρδίας τὴν τῆς ἐξομολογήσεως ψαλμὸν ἀναφέρουσι τῷ κυρίῳ.

<sup>2)</sup> Augustin. Serm. X. de verbis Domini: Cantavimus Psalmum exhortantes nos invicem una voce, uno corde dicentes: Venite, adoremus etc.

<sup>3)</sup> Chrysost, Homil. 36. in 1 Cor.

<sup>4)</sup> Ibid. Homil. in Ps. 145.

Einer derselben stand nämlich in der Mitte und sang vor; die Übrigen dagegen saßen auf niedrigen Stühlen um ihn her, und lauschten mit aller Andacht des Herzens der Stimme des Psalstrenden. I) Und wenn auch zuweisen Bier aus der Versammlung zwölf Psalmen sangen, so thaten sie es doch nicht zusammen, sondern Einer nach dem Andern, so daß Jeder drei Psalmen sang, während die Übrigen stillschweigend bis zum letzen Psalme zushörten, den Alle miteinander nach Art einer Antiphone sangen, und mit der Dogologie: Gloria Patri, etc. beschloßen.

Der dritte Modus bestand darin, daß die Versammlung sich in zwei Chöre theilte und die Psalmen abwechselnd einen Vers nach dem andern sang. Während die gemeinschaftliche Gesangsweise die symphonische, cantus symphonus, hieß, führte diese den Namen antiphonische oder responsorische (cantus antiphonus s. responsorius). Man hält dafür, daß Plinins d. J. diesen Wodus bezeichne, wenn er in seinem Berichte an Trajan von den Christen sagt: Soliti stato die ante lucem Christo quasi Deo carmen dicere invicem.

Diese antiphonische Singweise geschah auf verschiedene Art, entweder dadurch, daß der eine Chor einen Theil sang, der andere mit Amen antwortete, oder daß beide in die einzelnen Psalmverse sich theilten. Die erste Art, die schon bei den Juden eine sehr gewöhnliche war, scheint der Apostel mit den Worten anzudeuten: "So du mit dem Geiste lobpreisest, wie soll der Unfundige, der dasit, Amen sagen zu deisner Lobpreisung?" 2) Die zweite war häusiger, und wurde seit dem vierten Jahrhundert ziemlich allgemein. Sie hatte einen doppelten Vortheil; denn sie verhinderte einmal die Ermüdung der Sänger, und dann war sie auch für die Zuhörer bei weitem angenehmer und erbaulicher.

Den Urheber des Wechselgesanges anlangend, so behaupten

Cassian. Institut. Lib. II. c. 12. Absque eo, qui dicturus in medium psalmos surrexerit, cuncti sedilibus humillimis insidentes, ad vocem psallentis omni cordis intentione dependent.

<sup>2) 1</sup> Ror. 14, 16.

Fluck, Liturgit. II.

die Sprer, daß der heilige Ignatius von Antiochia, nachdem er durch eine Bifion ermahnt worden, den Bechfelgefang der Seraphim nachzuahmen, denfelben zuerft in die Rirche eingeführt habe. 1) Rach Theodoret dagegen fame diefes Berdienft zweien Monden, Die unter Ronftantin dem Großen lebten, nämlich Diodor (fpater Bifchof von Tarfus) und Flavian (fpater Bifchof von Untiochien) gu, Die denfelben mit großem Erfolge als Waffe gegen ben Arianismus gebraucht hatten. 2) Das Bidersprechende beider Unfichten verschwindet, wenn man mit Bagi annimmt, daß Flavianus Diefen Bechfelgefang in griechischer Sprache gu Untiochia eingeführt, mahrend er in fprifcher icon lange vorber in jener Rirche nach dem Bengniffe Theodors von Mopsueftia u. A. bestanden habe. 3) Bie dem aber auch fein moge, fo viel ift gewiß, daß diefe Befangsweife nach Flavian in furger Beit fich über die gange Rirche ausgebreitet habe. Chryfoftomus führte fie in Ronftantinopel ein, um den ichadlichen Ginfluß, den die des Wechfelgefanges fich gleichfalls bedienenden Arianer auf Die Ratholifen ausubten, ju nichte ju machen. Daß er es in diefer Abficht und aus diefer Beranlaffung gethan, darüber ftattet uns der Rirchengeschichtfcreiber Cofrates ausführlichen Bericht ab. Der Gitte aller Geften getren, welche das Bolt auf alle Beije an fich zu gieben fuchen, eigneten fich die Arianer den jungft in Antiochia einge-

<sup>1)</sup> Cf. Socrat. Hist. eccl. Lib. VI. c. 8.

<sup>2)</sup> Theodoret. Hist. eccl. Lib. II. c. 24.: Οὖτοι πρώτοι διχή διελόντες τοὺς τῶν ψαλλόντων χορούς.

<sup>3)</sup> Pagi. Critic. in Baron. ann. 400. n. 10.: Ea psalmodiae species jam ante Flavianum atque Diodorum a Syris videtur usurpata. Scribit enim Theodorus (Mopsuestenus), Flavianum ac Diodorum primos omnium eam psalmodiae speciem, quas Antiphonas vocant, ex Syrorum lingua in Graecam transtulisse, et omnium prope solos hujus rei auctores cunctis orbis partibus apparuisse. Quod igitur Syri diu ante Flavianum praestiterant, psalmos Davidicos lingua Syriaca antiphonatim canentes, id Flavianus ac Diodorus a Graecis Antiochensibus, psalmos Graece canentibus, fieri instituerint.

führten Bechselgesang an. Da fie nun unter der Regierung des Theodofius alle ihre Rirchen zu Ronftantinopel verloren batten, fo waren fie genothigt, ihre Bersammlungen unter öffentlichen Gäulengängen abzuhalten. Sier theilten fie fich in Chore, und fangen abwechselnd die Pfalmen, wobei fie manche auf ihre Err= lebre Bezug habenden Gage einschalteten. Gie pflegten an den höchsten Testen und außerdem noch an jedem ersten und siebenten Wochentage fich zu verfammeln. Weil nun der beilige Johannes Chryfoftomus mit Recht fürchtete, es mochten einige Ratho= lifen durch diese neuen liturgischen Formen fich zum Abfall von der Rirche verleiten laffen, jo ermabnte er die Blaubigen, diesen Bechfelgefang nachzuahmen. In furger Zeit fam es dahin, daß fie die Baretifer sowohl durch die Schönheit der Melodie, als auch durch die dabei entfaltete Bracht (man bielt nämlich Brogeffionen, wobei ein filbernes Rreug vorangetragen murde, und die Theilnehmer brennende Rergen in den Sanden hielten) weit "bertrafen. 1) Der heilige Bafilius 2) redet von dem Bechfel= gefange als von etwas zu feiner Zeit im gangen Driente allgemein Ublichem.

Im Abendlande begann der Wechselgesang zuerst in Maisland, und zwar um dieselbe Zeit, wo man ihn zu Antiochia einführte, und auch zu demselben Zweck, nämlich um den Ariasnismus durch diese neue liturgische Form in Schranken zu halten. Der heilige Augustin, welcher Zeuge dieser glücklichen Neuerung

<sup>1)</sup> Socrat. Hist. eccl. Lib. VI. c. 8.

<sup>2)</sup> Ερ. 63. ad Neocaes.: "Οτι τὰ νῦν κεκρατηκότα ἔθη πάσαις ταῖς τοῦ θεοῦ ἐκκλησίαις συνωδά ἐστι καὶ σύμφωνα' ἐκ νυκτός γὰρ ὀρθείζει παρ' ἡμῖν ὁ λαὸς ἐπὶ τὸν οἶκον τῆς προςευχῆς, καὶ ἐν πόνω, καὶ ἐν θλίψει, καὶ ἐν συνοχῆ δακρύων ἐξομολογούμενοι τῷ Θεῷ, τελευταῖον ἀναστάντες τῶν προσευχῶν, εἰς τὴν ψαλμωδίαν καθίστανται' καὶ νῦν μὲν διχῆ διανεμηθέντες, ἀντιψ άλλουσιν ἀλλήλοις, ὁμοῦ μὲν τὴν μελέτην τῶν λογίων ἐντεῦθεν κρατύνοντες, ὁμοῦ δὲ καὶ τὴν προςευχὴν καὶ τὸ ἀμετεώριστον τῶν καρδιών ἑαυτοῖς διακονούμενοι' ἔπειτα πάλιν ἐπιτρέψαντες ἐνὶ κατάρχειν τοῦ μέλους, οἱ λοιποὶ ὑπηχοῦσιν, καὶ οὕτως ἐν τῆ ποικιλία τῆς ψαλμωδίας τὴν γύκτα διενέγκοντες μεταξὺ προςευχόμενοι.

gemefen, entwirft darüber folgende intereffante Schilderung. "Bie oft," fagt er, "murde mein Berg bewegt; wie oft habe ich geweint bei dem Gefange beiner Symnen und Lieder, o Gott! wann die Stimmen Deiner Rirche fo fuß wiederhallten! Jene Stimmen drangen in meine Ohren, und traufelten die Wahrheit in mein Berg; und es erglübte dann bas Teuer der Frommigfeit; es flogen Thranen, und mir ward fo wohl bei ihnen. Noch nicht lange hatte die Rirche von Mailand Diefe Urt des Eroftes und der Erbanung, worin die Stimmen und Bergen der Bruder, miteinander wetteifernd, jufammentonten, begonnen. Es mar jenes Jahr, oder doch nicht viel fruber, wo Juftina, des jungen Balentinianus Mutter, deinen Diener Ambrofius der arianischen Barefie megen, gu ber fie fich hatte verleiten laffen, verfolgte. Das fromme Bolt machte in der Rirche, mit feinem Bifchofe, beinem Diener, ju fterben bereit. Dort war auch meine Mutter, beine Magd, die erfte bei den Nachtwachen, die gleichsam vom Gebete lebte. Obgleich wir damals noch unerwarmt waren vom Feuer beines Beiftes, murden wir doch von der erschutterten und verwirrten Stadt aufgeschredt. Damals murbe Die Sitte eingeführt, daß die homnen und Pfalmen nach Urt des Drients gefungen würden, damit das Bolf der Langeweile nicht erliege; und von jenem Tage an murde fie bis gu dem beutigen beibehalten, und von vielen, ja faft von allen beinen Seerden auf dem Erdfreife nachgeahmt." 1) Bon dem Borhandenfein

<sup>1)</sup> Augustin. Confess. Lib. IX. c. 6 und 7.: Quantum flevi in hymnis et canticis tuis, suave sonantis Ecclesiae tuae commotus acriter! Voces illae influebant auribus meis, et eliquabatur veritas in cor meum; et exaestuabat inde affectus pietatis, et currebant lacrymae, et bene mihi erat cum eis. Non longe coeperat Mediolanensis Ecclesia genus hoc consolationis et exhortationis celebrare, magno studio fratrum concinentium vocibus et cordibus. Nimirum annus erat, aut non multo amplius, cum Justina Valentiniani regis pueri mater, hominem tuum Ambrosium persequeretur, haeresis suae causa qua fuerat seducta ab Arianis. Excubabat pia plebs in Ecclesia, mori parata cum Episcopo suo, servo tuo. Ibi mater mea, ancilla tua, sollicitudinis et vigiliarum primas

des Wechselgesanges zeugt der heilige Ambrosius selbst, wenn er ihn mit dem Rauschen des Meeres vergleicht. 1) Diese Gesangsweise war so beliebt, daß sie auch in das Privatleben übersging, wofür das oben angeführte Beispiel des Kaisers Theosdosius Zeugniß ablegt.

Die vierte Art, die Pfalmen gu fingen, bestand barin, daß Einer vorfang, und die Andern nachfangen, gleichsam die Antwort gaben, weshalb fie auch modus responsorius genannt wurde. Die Antwort erfolgte aber auf doppelte Beife. Nachdem ber Borfanger (im Lateinischen monitor, suggestor, Psalmi pronunciator, praenunciator, praecentor, phonascus, im Griechischen υποβολεύς genannt) einen Pfalmvers vorgefungen hatte, wieder= holte der Chor entweder die letten Borte deffelben, oder er antwortete mit einem besondern paffenden Spruche, mas die Griechen ύπηχείν oder ύπαχούειν, die Lateiner succinere nannten. Diefe Befangsweise war im vierten Jahrhundert fehr gewöhnlich. Rach der vorbin angeführten Stelle aus dem Briefe des beiligen Bafilius an die Neucafaraer wechfelte diefelbe oft bei einem und demfelben Gottesdienfte mit der antiphonischen. Den erften Modus schreiben die apostolischen Ronstitutionen vor, wenn fle fagen: "Nachdem die Lefungen durch je Zwei vollendet find, fo fange Einer an, die Pfalmen Davids zu fingen, und das Bolf antworte mit dem Schluß der Berfe." 2) Der lettere icheint vor-

tenens, orationibus vivebat. Nos adhuc frigidi a calore spiritus tui, excitabamur tamen civitate attonita atque turbata. Tunc hymni et psalmi ut canerentur secundum morem orientalium partium, ne populus moeroris taedio contabesceret, institutum est; ut ex illo in hodiernum retentum, multis jam ac pene omnibus gregibus tuis et per caeteras orbis partes imitantibus. Cf. Paulin. Vita Ambros.

<sup>1)</sup> Ambros. Hexaem. Lib. III. c. 5.: Responsoriis Psalmorum, cantu virorum, mulierum, virginum, parvulorum, consonans undarum fragor resultat.

<sup>2)</sup> Constit. Apost. Lib. II. c. 57. Die betreffenden Worte santen hier: Ὁ λαός τὰ ἀκροστίχια ὑποψαλλέτω, was Cotester mit:

züglich in Alexandria eingebürgert gewesen zu sein. Denn Athanasius erzählt, wie er bei der Besagerung der Kirche durch die Arianer einem Diakon besohlen, einen Psalm zu singen, und dem Bolke, darauf mit: "Denn seine Barmherzigkeit währet ewig," zu antworten, und so sei er in Mitte der Schaar der Psallirenden glücklich entronnen. I) Bon dem heiligen Chrysostomus ersahren wir, daß sie auch in Konstantinopel nicht uns bekannt gewesen sei. 2)

Zuweilen war es eine selbstgemachte Formel. So hatte z. B. der heilige Augustinus 3) einen Psalm gegen die Dosnatisten gedichtet, dessen einzelnen Bersen das Bolf mit den Worten respondirte: Omnes qui gaudetis de pace, modo verum judicate. Sozomenus erzählt von einer ähnlichen Psalmodie, mit welcher die Christen die Reliquien des Martyrers Babylas unter der Regierung des Raisers Julian nach Antiochien gebracht hätten. "Es sangen Zene," heißt es dort, "welche der Psalmen kundig waren, den Übrigen vor, worauf die Volksmenge gemeinsschaftlich antwortete und folgenden Versitel sang: Consus sunt omnes, qui adorant sculptilia, qui gloriantur in simulacris." <sup>4</sup>) Daß am Ende eines jeden Psalmes das Volk mit der Dozologie geantwortet habe, ist bereits oben erwähnt worden.

Extrema versuum succinat, übersett. Binterim (Denkw. IV. 1. S. 322.) halt nach Thomasius diese übersetung für unrichtig, und behauptet, daß mit dem Borte ακροστίχια der ganze vorgesungene Bers zu verstehen sei, so daß also das Bolt den von dem Borfanger vorgetragenen Bers sedesmal wiederholt habe. Wir gestehen aber, daß die zur Begründung dieser Ansicht vorgebrachten Beweisstellen uns nicht haben überzeugen können.

<sup>1)</sup> Athanas. Apolog. I.: Καθεσθείς ἐπὶ τοῦ θρόνου, προέτρεπον τὸν μὲν διάχονον ἀναγινώσκειν ψαλμόν τοὺς δὲ λαοὺς ὑπαχούειν, ὅτι εἰς τὸν αἰῶνα τὸ ἔλεος αὐτοῦ. Cf. Theodoret. Hist. eccl. Lib. II. c. 13. Socrat. Hist. eccl. Lib. II. c. 11.

<sup>2)</sup> Chrysost. Homil. 36. in 1 Cor. Cf. in Ps. 137.

<sup>3)</sup> Retract. Lib. I. c. 20.

<sup>4)</sup> Sozom. Hist, eccl. Lib, V. c. 19.

Bas nun den Ton der Stimme angeht, mit dem die Pfalmen gefungen murden, fo mar derfelbe doppelter Urt. Man unterschied den ruhigen und einfachen (cantus planus et simplex) und den mehr fünftlichen (c. artificiosus) Befang. Bener gefchab mit einer mäßigen, jedoch angenehmen Beugung ber Stimme und einem eigenthumlichen Tone in der Aussprache, und war nicht viel von der Lefung verschieden. Diefe Art von Befang icheint in der alexandrinischen Rirche üblich gewesen gu fein; denn Augustinus ergablt von Athanafius, daß derfelbe ben Lefer die Pfalmen mit einer mäßigen Beugung ber Stimme habe fingen laffen, fo daß er eber einem Bortragenden, als einem Gingenden abnlich gewefen ware. 1) Aus einer andern Stelle des nämlichen Rirchenvaters entnehmen wir, daß diefe Befangsweife auch in den übrigen Rirden Afrifas üblich gewefen, und daß fie hauptfächlich in dem phlegmatischen Temperamente der Afrifaner ihren Grund gehabt habe. 2) Die Donatiften nahmen hievon Beranlaffung, fie ber allzugroßen Ruchternheit und Schläfrigfeit bei dem Pfalmengefang ju beschuldigen, mah= rend fie felber, wie Augustinus fagt, eine Art Trompetengefchmetter bei dem Gefange ihrer felbstverfaßten Pfalmen ertonen ließen, und dadurch fich in einen Buftand von Truntenheit verfetten. Siemit wollte Diefer Rirchenvater Durchaus nicht ben fünftlichen und melodischen Pfalmengefang überhaupt verwerfen, fondern nur das übermaß und die Unnatur darin bei den Donatiften. Denn er lobt anderwarts Diefe Befangsmeife, als geeignet, fromme Gefühle zu erweden, wenn fie mit fliegender Stimme und einer entsprechenden Modulation vorgetragen werde, und bemertt, daß er durch fie ju Thranen gerührt worden fei,



<sup>1)</sup> Augustin. Confess. Lib. X. c. 33.: Tutius mihi videtur, quod de Alexandrino episcopo Athanasio saepe mihi dictum commemini, qui tam modico flexu vocis faciebat sonare lectorem psalmos, ut pronuntianti vicinior esset, quam canenti.

<sup>2)</sup> Augustin. Ep. 119. ad Januar. c. 18.: Pleraque in Africa ecclesiae membra pigriora sunt; ita ut Donatistae nos reprehendant, quod sobrie psallimus etc.

als er fie zum erften Male in der Kirche des heiligen Ambros sins vernommen habe. 1)

Aus dieser Stelle sehen wir zweierlei; einmal, daß neben dem einsachen auch ein fünftlicherer oder musikalischer Gefang in der Kirche bestanden habe, sodann, daß derselbe vorzugsweise in Italien angewendet worden sei.

Diese wenigen Bemerkungen über den Modus, die Pfalmen zu singen, mögen einstweilen hier genugen, da wir später noch ausführlicher über diesen Gegenstand uns verbreiten werden.

Bum Schlusse wollen wir noch eine Bemerkung über die bei dem Psalmengesange beobachtete Körperstellung beifügen. Um seine Wichtigkeit anzudeuten, wurde derselbe meistens stehend vorgenommen. Es ist abermals der heilige Augustinus, den wir hiefür als Zeugen aufrusen. 2) Eine Ausnahme von dieser Regel machten, wie Cassianus berichtet, die ägyptischen Wönche. Er bemerkt jedoch zugleich, daß derjenige, den gerade die Reihe tras, vorzusingen, dieses Geschäft stehend verrichtet, sowie daß bei der Schlußsormel des letzten Psalms sich Alle erhoben und laut: Gloria Patri etc. gesungen hätten. 3)

Augustin. Confess. Lib. X. c. 33.: Verumtamen cum reminiscor lacrymas meas, quas fudi ad cantus ecclesiae tuae, in primordiis recuperatae fidei meae, et nunc ipse commoveor, non cantu, sed rebus quae cantantur; cum liquida voce et convenientissima modulatione cantantur, magnam instituti bujus utilitatem rursus agnosco. Ita fluctuo inter periculum voluptatis et experimentum salubritatis, magisque adducor, non quidem irretractabilem sententiam proferens, cantandi consuetudinem approbare in ecclesia, ut per oblectamenta aurium infirmior animus in affectum pietatis adsurgat.

<sup>2)</sup> Augustin. Serm. 3. in Ps. 36.: Certe verum est, quod cantavi; certe verum est, quod in ecclesia stans tam devota voce personui.

<sup>3)</sup> Cassian. ib. c. 7.

#### § 33.

### Beutiger Gebrauch der Pfalmen.

Aus den bisber geführten geschichtlichen Nachweisungen durfte der Lefer die Uberzeugung gewonnen haben, daß die Pfalmen von jeber einen mefentlichen Bestandtheil des driftlichen Gottes= dienstes gebildet haben. Und fo ift es auch heute noch. Denn fie bilden den Sauptbestandtheil des Breviergebetes der Rlerifer, 1) der Defigebete, des Ritus der meiften Saframente und Safra= mentalien, 2) und pflegen auch bei feinem Bemeinde = Bottes= Dienfte 3) zu fehlen. Bie bei der öffentlichen Gottesverehrung, fo wird von den Pfalmen auch in der privaten ein febr baufiger Bebrauch gemacht. Befonders find es einige Rlaffen von Pfalmen, namentlich die unter dem Namen der Bufpfalmen befannten, welche fast in jedes Gebetbuch übergegangen find. Auch in anderen driftlichen Religionsgenoffenschaften werden die Pfalmen in dem Rultus verwendet. Befonders zeichnet fich bierin die griechische Rirche aus. Weniger ift dies der Fall in der protestantischen Rirche, mit Ausnahme der Reformirten, namentlich der schweizerischen, bei benen wir noch ber eigenthumlichen Erscheinung begegnen, daß fie fich nicht blos der biblischen, sondern auch felbstverfaßter Pfalmen bedienen. 4) Auch die anglikanische Rirche macht von den Pfalmen einen febr häufigen Gebrauch.

Die Kirche hat darum Recht, wenn sie auch heute noch die Pfalmen zum Ausdrucke ihrer Gottesverehrung macht. Sie würde mit ihrer ganzen geschichtlichen Vergangenheit brechen, und mit



<sup>1)</sup> S. Breviergebet. § 74 ff.

<sup>2)</sup> S. die betreffenden Artifel im erft en Bande biefes Werfes. S. 191 ff. und 415 ff.

<sup>3)</sup> S. fpater bie einzelnen Arten biefes Gottesbienftes. § 102 ff.

<sup>4)</sup> Die Pfalmen, welche Ambrosius Lobwasser (1573) nach dem Borgange der Franzosen Clemens und Marot heransgab, erhielten in der reformirten Kirche beinahe ein symbolisches Ansehen, welches nach zwei Jahrhunderten noch nicht erloschen ist. S. Nambach's Anthologie christl. Gefänge. Thl. II. 1817. S. 9 ff.

sich selber in einen auffallenden Widerspruch treten, wollte sie die Pfalmen zu irgend einer Zeit von sich weisen. Oder hat sie vielleicht heute andere Bedürfnisse, als vor tausend oder zweistausend Jahren? Wenn nun die Kirche von Anfang an in den Psalmen einen passenden Ausdruck für diese Bedürfnisse gefunden, warum sollte sie es heute nicht mehr? Sodann, welch' ein ershebendes Moment liegt nicht in dem Umstande, daß wir durch den fortwährenden Gebrauch der Psalmen mit den Millionen Gläubigen der Vergangenheit in die innigste Verbindung treten! Welch' ein erhabenes Schauspiel für Gott, bei dem es keine Vergangenheit und Zukunft gibt, die Millionen seiner Kinder wie aus Einem Munde in den Psalmen sein Lob verfündigen, seine Liebe dankbar anerkennen, seine Allmacht und Barmherzigkeit anslehen zu hören!

überdies haben die Psalmen durch den beinahe zweitausends jährigen ununterbrochenen Gebrauch von Seiten der Kirche nichts von dem versoren, was sie den ersten Christen so theuer machte. Denn sie sind noch immer und werden es bis zum Ende der Zeiten bleiben die heiligen Gefänge, die Gott einem David, den Propheten, und wer immer sonst die Verfasser sein mögen, eingehaucht hat. Was könnte es darum, wie für die Gottesverehrung übershaupt, so auch für die unsrige Geeigneteres geben, als die Psalmen? Welche andere Lieder könnten auch nur entsernt einen Vergleich mit ihnen aushalten?

Ebensowenig ist eine Beränderung in Bezug auf ihren Inhalt mit ihnen vor sich gegangen. Wie ehmals, so haben sie noch heute theils dogmatische, theils moralische, theils geschichtliche Wahrheiten und die denselben entsprechenden religiösen Gesühle zum Gegenstande. In ihnen sprechen sich der sesteste Glaube, die reinste Liebe, eine unerschütterliche Hoffnung, das zuversichtslichse Vertrauen, die erhebendste Bewunderung, die tiesste Demuth und Reue, die heiligsten Gelöbnisse, das inbrünstigste Flehen aus. Wo wäre das religiöse Gemüth, das durch diesen Inhalt sich nicht wunderbar angesprochen fühlte, und in ihnen nicht seine fühnsten Erwartungen befriedigt fände? Grade hierin haben wir, unsers Bedünkens, auch den Grund zu suchen, warum die Psalmen

fo tief in das christliche Volk eingedrungen, warum sie nicht blos in den geheiligten Räumen der Gotteshäuser ertönten, sondern auch den Müden zu seiner Anhe, den Einsiedler in seine Zelle, den Landmann auf das Feld, den Schiffer auf die See, den Wanderer auf seine Reisen begleiteten. Nehmen wir hiezu noch ihren vielsach prophetischen Charafter, wodurch sie auf den kommenden Messias hinweisen, die Herrlichkeit seines Neiches schildern, die Sehnsucht nach ihm rege machen, so werden wir auch ihre innige Beziehung zu dem speziellschristlichen Gottess dienste nicht verkennen dürfen.

Freilich läßt fich das Gefagte nicht auf alle Pfalmen in gleichem Mage anwenden, da viele derfelben nur eine unmittelbare Beziehung zur Geschichte und nationalen Gigenthumlichfeit des judischen Bolfes enthalten, sei es, daß fie irgend eine Berfönlichkeit, fei es, daß fie irgend ein besonderes Ereigniß deffelben jum Gegenstande haben. Und grade diefer Umftand ift es, der häufig den Bormand leihen mußte, um die Benugung der Pfalmen bei der driftlichen Gottesverehrung zu befämpfen. Diefer Einwurf ift jedoch, wie uns dunft, von feinem Belange. Denn gang abgesehen davon, daß diese Behauptung nur auf eine verhältniß= mäßig febr geringe Angabl Anwendung findet, und daß es daber unvernünftig mare, deshalb alle Pfalmen zu verbannen, läßt es fich auf der anderen Seite nicht in Abrede ftellen, daß diese historischen Momente fich auf so wesentliche Situationen des innern und außern Lebens beziehen, daß fie im Leben jeder Beit und jedes Bolfes, sowie im Leben jedes Einzelnen ftets Anklange finden, daß fich in ihnen alfo die Geschichte der Menschheit überhaupt abspiegelt. Überdies darf man auch nicht vergeffen, daß die Rirche derartige Pfalmen nicht wegen ihres speziellen geschicht= lichen Inhaltes, als vielmehr wegen ihres lyrischen Charafters, den fie mit allen übrigen theilen, d. h. wegen ihrer begeifterten und begeifternden Gefühle und Ideen, die an jene geschichtlichen Fakta fich knupfen, aufgenommen bat. Und hiemit haben wir einen neuen Grund berührt, warum die Rirche an den Pfalmen noch immer fo innig fefthält. Es ift beren formelles Beprage.

Die Pfalmen find, wie es Erguffen der erhabenften und

reinften Begeifterung eigenthumlich ift, binfichtlich ihrer Darftellung, wenn fie das Lob Gottes verfundigen, fo voll Schwung und Rraft, wenn fie im Sonnenfcheine der gottlichen Liebe fich ergeben, fo rubrend und falbungsvoll, wenn fie um Erbarmen fleben, fo mehmuthig und ergreifend, und felbft wenn fle von gewöhnlichen Dingen reden, fo voll Frifche und Lebendigfeit, daß auch das faltefte Gemuth ihres beilfamen Ginfluffes fich nicht erwehren fann; jedes empfängliche Gemuth dagegen fich wunderbar ergriffen, lieblich erwärmt und zu beiligen Entschluffen angefeuert fühlt. Man fieht es ihnen an, daß fie Bluthen find, die nicht aus rein irdischem Boden entsproffen, fondern im Beiligthume Gottes felber ihren Farbenfchmelz erhalten haben. Beld,' eine Erhabenheit 3. B. in jenem Bfalme, der die Allgegenwart des Die Gunde guchtigenden Armes Gottes fchildert mit ben Borten: "Bobin foll ich flieben vor beinem Angefichte, o Berr? Rabm' ich der Morgenröthe Flügel, und eilte bis jum fernften Dften, ftieg' ich in die Tiefe der Erde, ichwang' ich mich auf gum Simmel u. f. w." (Pf. 138.) Bas gibt es Lieblicheres, als der Pfalm: "Bie der Sirfc nach der Bafferquelle fcmachtet, fo fcmachtet meine Seele nach bir"? (Pf. 83.) was Ergreifenderes, als ber Pfalm: "D Gott! erbarme dich meiner nach deiner großen Barmbergigfeit u. f. w."? (Pf. 50.) Gewiß, wie bezüglich ihres Inhaltes, fo werden die Pfalmen auch bezüglich ihrer Form ewig als unerreichte Mufter dafteben. 3mar fehlt ihnen der ftrenge Rhythmus und ein bestimmtes Beremaß, wie es fich fpater ausgebildet hat, und fie mogen darum fur unfere verwöhnten Ohren bier und da etwas bart flingen. Man überfebe aber nicht, daß lebendig erregte Gefühle von Saus aus Feinde fein muffen von jeder beengenden Schrante, weil dies nothwendig nur auf Roften der Lebendigfeit und Frifche hatte geschehen fonnen. Es fehlt ihnen indeffen nicht gang an einer gewiffen Rhythmit, wir meinen den den Pfalmen eigenthumlichen Parallelismus der Glieder, der darin besteht, daß fie denfelben Gedanten, daffelbe Gefühl auf verschiedene Beise ausdruden, und der den Zwed hat, den erften Ausdruck theils zu erweitern, theils zu erflaren und gu ergangen.

Bas den Bortrag der Pfalmen bei dem heutigen Gottes-Dienfte angeht, fo mechfeln die verschiedenen Urten deffelben auch jest noch ab. Denn die Pfalmen werden, wie g. B. in den Bespern, theils chorweise gefungen, theils gemeinsam gebetet, theils auch von dem Beiftlichen allein gesprochen, ohne daß jedoch eine bestimmte Regel dafür gegeben mare. Rach Urfprung, Inhalt und Korm nehmen die Pfalmen, wie wir gefeben haben, unter Den Erzeugniffen der beiligen Boefie unftreitig die erfte Stelle ein. Wenn doch diefer hoben Burde auch immer die gebührende Rechnung getragen; wenn doch bei ihrem Bortrage, fei er Befang oder bloje Regitation, auch immer die erforderliche Andacht und Rube beobachtet murde, die ihnen geziemen! Leider aber wird in der Wirklichfeit biegegen gar oft verftogen. Wenn man bort, wie fie in vielen Rirchen fo flüchtig und fo lärmend gefungen oder gelefen, wie fie gum Tummelplat der Bedantenlofigfeit oder der Eitelfeit gemacht werden, fo muß das im bochften Grade betrüben, und den Wunsch nabe legen, daß die Liturgen der äfthetischen Seite des Gottesdienftes eine größere Aufmerksamkeit und Sorgfalt widmen möchten.

### § 34.

Beutiger Gebrauch einzelner Arten von Pfalmen, insbesondere der Buße und Stufenpfalmen.

Dem ersten Versuche, die Psalmen in verschiedene Klassen einzutheilen, begegnen wir bei dem heiligen Augustinus. I) Freilich gesteht er, daß ihm dieselben noch nicht ganz flar geworden; doch unterläßt er es nicht, das Resultat seiner Untersuchungen mitzutheilen. Es schien ihm der Umstand von Bedeutung zu sein, daß der fünfzigste Psalm von der Buße, der hundertste von der Barmherzigseit und dem Gerichte Gottes, der hundertsünfzigste dagegen von dem Lobe Gottes in seinen Heiligen handelt. Er sah hierin einen dreisachen Stusengang festgehalten, und theilt daher die Psalmen in drei Klassen ein. Zur ersten (von Ps. 1



<sup>1)</sup> Enarrat. in psalm. 150. c. 1.

bis 50 incl.) gehören solche Gefänge, welche die Bitte um Buße oder Reinigung; zur zweiten (von Pf. 51—100) solche, welche den Ruf um Gerechtigkeit; zur dritten (von Pf. 101—150) solche, welche die Freude der Verherrlichung enthalten. Nach Augustinus trifft also die Ordnung der Psalmen mit den drei Wegen der Mystif, mit der via purgativa, illuminativa und unitiva zusammen.

Es bedarf jedoch nur eines flüchtigen Blickes auf das Pfalterium, um die Überzeugung zu gewinnen, daß diese Ordnung nicht streng festgehalten werde, da in der ersten Abtheilung Pfalmen der zweiten und dritten Art, und umgefehrt vorsommen.

In neuerer Zeit hat man eine andere Eintheilung beliebt, die von dem Inhalt der einzelnen Pfalmen hergenommen ift, wobei die Reihenfolge ganz außer Ucht gelassen ift. Man untersscheidet nämlich:

1) dogmatische Psalmen, d. h. folche, die fich über Gott, sein Wesen, seine Cigenschaften u. f. w. verbreiten;

2) moralische, d. h. solche, welche sich über sittliche Wahrheiten verbreiten, zum Guten mahnen, vor der Sunde warnen;

3) hiftorische, d. h. solche, welche die Geschichte des Judenvolkes zum Gegenstande haben; als eine Unterart derselben können die messtanischen, d. h. jene Psalmen betrachtet werden, welche den Messias, seine Abstammung, seine Erniedrigung, sein Leiden, seine Verherrlichung und die Ausbreitung seines Reiches zum Gegenstande haben.

4) Lobgefänge, die das Lob Gottes, und Rlagelieder, die den Schmerz über das zeitliche und geistige Elend schildern. Eine besondere Unterart der letteren bilden die sogenannten Bußpsalmen (psalmi poenitentiales), in welchen das Bekenntniß der Sünden abgelegt und Gott um Berzeihung für dieselben angesteht wird, und die sogenannten Stufenpsalmen (psalmi graduales).

Während die zuerst erwähnten Klassen auf die Sonn-, Festund Ferialtage des ganzen Jahres vertheilt sind, werden die letzten, nämlich die Buß- und Stufenpfalmen nur zu gewissen Zeiten gebetet; und zwar die Bußpfalmen an jedem

Freitag in der Faftenzeit, die Stufenpfalmen dagegen an jedem Mittwoch der Kaftenzeit. Beide unterbleiben jedoch in der Charwoche, und an jenen Mittwochen und Freitagen der Kaftengeit, an denen ein Offigium von neun Leftionen zu regitiren ift. Der Grund für Diese Ausnahmsfälle liegt theils in dem Charafter der Charmoche, in welcher die Trauer über den leidenden und fterbenden Beiland vorwiegt, theils in dem Charafter der Tefte, der ein freudiger ift, und daber der Trauer feinen Raum geftattet. Quid enim peccatoris tristitia cum festivitate Beatorum? Die Babl der Bufpfalmen anlangend, fo enthält das Brevier deren fieben, namlich Pf. 6, 31, 37, 50, 101, 129 und 142. Mit ihrer Regitation ift die Litanei von allen Beiligen, von der oben die Rede mar, nebst verschiedenen Orationen verbunden. Ihrem Inhalte nach fprechen fie das Gefühl der Berknirschung über die begangenen Gunden aus, und bitten Gott um Bergebung derfelben. Sie eignen fich daber gang aut fur die firchliche Buggeit, d. i. die Kaftengeit.

Die Stufenpfalmen anlangend, fo gablt das Brevier deren fünfgebn. Wober ihre Benennung fomme, darüber ift man nicht einig. Die Rabbinen nehmen zu einer Fabel ihre Buflucht, indem fie fagen, es fei gur Beit, als die Grundvefte jum zweiten Tempel in Jerusalem gelegt murde, eine fo reich= liche Bafferquelle aus dem Boden bervorgesprudelt, daß fie eine allgemeine Überschwemmung veranlaßt hätte, wenn nicht noch zur rechten Zeit Achitophel (vgl. 2. Kon. 15, 12.) auf die fünfzehn Stufen des Tempels den Namen Gottes (777) gefchrieben hatte. Undere finden in denfelben eine Sinweijung auf die funfzebn Stufen, auf denen man nach Ezechiel (40, 22. 26. 31. 37.) in den Tempel hinaufstieg. Die gewöhnlichere Meinung halt fie für Bergenserguffe frommer Juden gur Beit der babylonischen Gefangenschaft, in deren Sprache die Rudfehr in's gelobte Land gewöhnlich ein Hinaufsteigen (ascendere, gradus ascendere) nach Berufalem genannt wird. Der Inhalt derfelben durfte Diefe Meinung bestätigen, da fich darin bald ein Schmerz über die lange Gefangenschaft, bald die Bitte um Erlösung aus derfelben, bald der antigipirte Dank über die gewährte Freiheit, bald die

schon im Geiste gehaltene Tempelseier und damit verbundene Aufforderung an die Priester und Leviten, sich würdig zu ordnen, ausspricht. 1) Die Mystif des Mittelalters sieht in ihnen die Stufen, auf denen wir zum himmlischen Jerusalem hinansteigen sollen. 2) In Betress ihres Nitus bemerken wir, daß sie in drei Abtheilungen von je fünf Psalmen gebetet werden, von denen jeder Psalm der ersten mit Requiem aeternam etc., die beiden andern dagegen mit Gloria Patri etc. beschlossen werden. Nimmt man an, daß durch diese dreisache Abtheilung der dreisache Weg zur Bollsommenheit angedeutet werde, so paßt der Schluß: Requiem aeternam, ganz gut zu der ersten, als der via purgativa, da es nahe liegt, daß die Betenden sich auf der ersten an die Berstorbenen im Reinigungsorte erinnern.

Für beide Arten von Pfalmen besteht indessen außer dem Chore, seit Pius V. keine Rezitationspflicht mehr, sondern blos ein Rath, dessen Erfüllung eine Indulgenz zur Folge hat. 3)

§ 35.

# 2) Die fogenannten Cantica.

Unter den Cantica versteht man, wie oben bemerkt wurde, jene heiligen Gesänge, die neben den Psalmen in der heiligen Schrift noch vorkommen. Aus dem Alten Testamente gehören hierher: 1) die beiden Triumphlieder Mosis bei dem Durchgang durch das rothe Meer; 4) 2) der Lobgesang Anna's, des Beibes Helfans, nachdem Gott ihr Flehen erhört und ihr in Samuel einen Sohn geschenkt; 5) 3) der Lobgesang des Jesaias; 6) 4) jener

<sup>1)</sup> Rirdenlegifon von Beger und Belte. Art. Gradualpsalmen. Bb. IV. S. 654.

<sup>2)</sup> Bona, de div. Psalmod. c. 15. § 1. n. 1. Cf. Bellarm. de ascensionibus in Deum, worin mit Rucfficht auf die Gradualpsalmen 15 Stufen, auf denen wir zu Gott gelangen, angegeben werden.

<sup>3)</sup> Bulla Pii V. a. 1568.

<sup>4)</sup> Erob. 15. Deut. 32.

<sup>5) 1</sup> Ronig. 2.

<sup>6)</sup> Jef. 12.

des Czechias; 1) 5) der des Habakuk; 2) 6) jener der drei Jünglinge im Fenerofen. 3) Aus dem Nenen Testamente, 1) der Lobgesang der heiligen Maria; 4) 2) der des Zachasrias; 5) 3) der des Simeon. 6) Hiezu kommen noch die kleisneren, aus einzelnen Worten bestehenden, nämlich Halleluja, und Hosanna.

Auch sie sind gleich den Pfalmen von hohem poetischem Werthe. Denn sie sind ebenfalls die Frucht einer heiligen Besgeisterung, die durch besondere Ereignisse veranlaßt wurde. Darum und weil sie Bestandtheile der heiligen Schrift waren, standen sie bei den Juden in hohen Ehren und bildeten einen Bestandtheil ihrer öffentlichen Gottesverehrung. Es konnte daher nicht sehlen, daß sie, wie die Pfalmen, auch in den christlichen Gottessdienst ausgenommen wurden. So empfahl z. B. der heilige Athanasius den Lobgesang der drei Jünglinge im Feuerosen den Jungsrauen zum Privatgebranche bei dem Morgengebete; 7) das vierte Concil von Toledo dagegen schreibt den öffentslichen vor, und droht denen, die es unterlassen, mit der Exsommunisation. 8) Roch früher wurde er in der griechischen Kirche

<sup>1)</sup> Jef. 38.

<sup>2)</sup> habaf. 3.

<sup>3)</sup> Dan. 3.

<sup>4)</sup> Luf. 1, 46.

<sup>5)</sup> Ebend. 1, 68.

<sup>6)</sup> Cbend. 2, 29.

Athanas. de virginit.: Διάφαυμα (sub diluculum), λέγετε· Εὐλογεῖτε πάντα τὰ ἔργα κυρίου τὸν κύριον.

<sup>8)</sup> Concil. Tolet. IV. c. 13. al. 14: Hymnum quoque trium puerorum, in quo universa coeli terraeque creatura Dominum collaudat, et quem ecclesia catholica per totum orbem diffusa celebrat, quidam sacerdotes in missa dominicorum dierum et in solemnitatibus martyrum canere negligunt; proinde hoc sanctum concilium instituit, ut per omnes ecclesias Hispaniae vel Galliciae (alii Galliae) in omnium missarum solemnitate idem in pulpito decantetur; communionem amissuri, qui et antiquam hujus hymni consuetudinem nostramque definitionem excesserint.

öffentlich gefungen, wie Chryfoftomus bezeugt. 1) Ramentlich mar dies bei den neutestamentlichen schon fruhe der Fall, was hauptfächlich darin feinen Grund hatte, daß diefelben mit Befus Chriftus, dem Mittelpuntte Des gefammten driftlichen Rultus, in fo enger Beziehung fteben. Die alteften Rachrichten, denen wir in diefer Beziehung begegnen, beziehen fich auf den liturgifden Gebrauch des fimeonifden Lobgefanges. Denn nach den apostolischen Ronftitutionen bildete er einen Theil des officium vespertinum. Jedoch läßt fich nicht genau bestimmen, ob die deffallfige Borfdrift fich auf den öffentlichen Gottesdienft oder nur auf die Privatgebete zu Saufe beziehe. 2) Gine andere Rachricht über den freilich auch nur privaten Bebrauch des fimeonischen Lobgesanges finden wir in dem Leben ber ägyptischen Maria, die um das Jahr 525 ftarb. Denn darin lefen wir, daß fie furg vor ihrem Tode, nachdem fie das Glaubensbefenntnig und das Gebet des Berrn gesprochen, und die Euchariftie empfangen, ausgerufen habe: "Mun läßt du deine Magd im Frieden fahren; denn meine Augen haben dein Beil gefehen." 3) Richt fo frube ging ber Lobgefang ber beiligen Jungfrau, oder das fogenannte Magnificat in den öffentlichen Gottesdienft über. Die erfte Spur davon erhalten wir erft im fiebenten Jahrhunderte, indem der beilige Cafarins von Arles ihn zuerft in feine Regel aufnahm, und bei dem Officium matutinum gu fingen

<sup>1)</sup> Chrysostom. Quod nemo laeditur nisi a se ipso. C. 10. (Tom. IV. p. 593.): Ἡδην πανταχοῦ τῆς οἰχουμένης ἀδομένην καὶ ἀσθησομένην εἰς τας μετὰ ταῦτα γενεάς. Cf. Lectionar. Gallican. ap. Mabillon. de liturg. Gallican. Lib. II. p. 108.

<sup>2)</sup> Constit. apostol. Lib. VII. c. 48.

<sup>3)</sup> Vita Mariae Aegypt. ap. Durant. de ritib. Lib. I. c. 15.:
In Mariae Aegyptiae vita, quam Paulus ecclesiae Neapolitanae
diaconus conscripsit, legitur: Mariam Aegyptiacam sanctissimam
feminam aegrotantem Sosimum abbatem rogasse, eucharistiam
sanctis vasculis inclusam sibi deferre, quam quum, symbolo et
dominica oratione recitatis, sumsisset, dixit: Nunc dimittis etc.

befahl. Daffelbe wird in der Regel des heiligen Aurelian versordnet. 1)

Heutzutage find alle Cantica in das Officium divinum eingesflochten, indem jene des Alten Testamentes für die Laudes der Wochentage, die des Neuen, nämlich der Lobgesang des Zacharias für die Laudes an Sonns und Festragen, das Magnificat für die tägliche Besper, und der simeonische für das Completorium bestimmt sind. Seltener ist die Benutzung derselben bei dem Gemeindegottesdienste, indem nur das Magnisicat in den nachmittägigen Bespern vorsommt.

Die Zweckmäßigkeit ihres Gebrauches läßt sich nicht bestreiten, wenn man bedenkt, daß von ihnen das Rämliche gilt, was wir oben von dem Ursprunge, dem Inhalte und der Form der Psalmen gesagt haben.

Nach diesen geschichtlichen Bemerkungen, wollen wir jene Cantica, von denen am häufigsten bei dem Gottesdienste Gebrauch gemacht wird, ihrem Inhalte nach etwas näher betrachten.

Aus dem Alten Testamente gehört hierher der Lobgesang der drei Jünglinge im Fenerosen. Beranlassung zu demselben gab bekanntlich die wunderbare Rettung, welche Gott diesen Jünglingen dafür angedeihen ließ, weil sie der Bersuchung zur Abgötterei frästigst widerstanden hatten. Mitten in dem Fenerosen stehend, und dennoch von den Flammen nicht verletzt, preisen sie wie aus Einem Munde die sich hierin sundsgebende Macht des Herrn, und sordern Himmel und Erde aus, in ihren Preis einzustimmen. Es herrscht in diesem Lobgesang ein höchst staunenswerther logischer Ideengang, der schon allein hinreichend ist, dessen göttliche Inspiration uns ersennen zu lassen. Zuerst wird die Gesammtschöpfung ausgesordert, Gott zu loben: "Preiset den Herrn, alle ihr Werse des Herrn, lobet und erhebet ihn über Alles in Ewigseit." Hierauf

Mabill. De cursu Gallican. p. 407.: Ad haec Caesarius et Aurelianus in matutinis laudibus canticum Magnificat et hymnum Gloria in excelsis pro diebus paschalibus praecipiunt, itemque pro singulis dominicis et majoribus festivitatibus.

ergeht die Aufforderung an die erhabenften Befcopfe, die Engel des Simmels: "Breifet den Berrn, ibr Engel des Berrn" u. f. m. Godann an den fluffigen Ather über bem Dunfifreis der Erde: "Preifet den Berrn, alle ihr Gemaffer über dem Simmel" u. f. w. Sierauf an Die Rrafte des himmels, voran Sonne, Mond und Sterne, an Deren Birfungen: Regen und Thau, Fener und Sige, Ralte und Barme, Froft und Ralte, Gis und Schnee, Racht und Tag, Licht und Finfterniß, Blig und Bolfen. Codann gur Erde niederfteigend, wird diese felbft, mit Allem, was auf und in ihr ift, Berge und Bugel, Pflanzen und Baume, Quellen, Meere, Fluffe, und beren Bewohner, die Fifche, die Bogel der Luft, die Thiere der Erde, gabme und wilde, jum Lobe Gottes gemabnt. Bon nun an gu den vernünftigen Wefen übergebend, fteigt er von dem Menfchen überhaupt ju jenen binauf, beren gang besonderer Beruf es ift, den Berrn zu preisen, zu Ifrael, dem ausermählten Bolfe Gottes, ju feinen Prieftern und Dienern, ju den Geiftern der Gerechten, gu ben Beiligen, und gulegt mabnen fie fich felber, da ihnen, als den Sochbegnadigten, gang befonders der Lobpreis Gottes zieme.

Dies der Inhalt unsers herrlichen Lobgesanges. Neben seinem Inhalte darf auch dessen höchst poetische Form nicht außer Acht gelassen werden. Wie es lebendigen Gefühlen eigenthümlich ift, so bewegt er sich in fräftigen, prägnanten Sätzen, und fügt jeder neuen Aufforderung litaneienartig als Refrain hinzu: "Lobet und erhebet ihn über Alles in Ewigkeit."

Bum Lobe Gottes muß sich auch die Kirche gedrungen fühlen: denn große Wunder hat der Herr auch an ihr gethan. So oft sie sich daher einer Liebesthat des Herrn erinnert, ertönt auch dieser Gesang aus ihrem Munde; darum an allen Festtagen des Herrn, an welchen sie irgend eines bedeutungsvollen Erlösungsmomentes gedenkt, an jedem Sonntage, der ihr die Auferstehung Christi vergegenwärtigt, an jedem Heiligenfeste, worin sie der gnadenreichen Wirkung der Erlösung an einem ihrer Glieder gedenkt.

Aus dem Neuen Bunde:

1) Der Lobgesang der beiligen Jungfrau oder das Magnificat. 1) Er beginnt mit den Borten: "Soch preifet meine Geele den Berrn, und mein Beift froblodet in Gott, meinem Berrn." Maria fang ihn während ihres Aufenthaltes bei Elisabeth, nachdem diefe fie als die Mutter ihres Berrn begrußt. Er ift der Ausdruck reinfter Freude über Das Bunder der Liebe, das der Berr an ihr, der niedrigen Magd, gethan, und ergeht fich dann voll beiliger Begeifterung in fcwunghafter Betrachtung der göttlichen Macht und Barmbergigfeit, die er an den Schwachen und Armen, der göttlichen Gerechtigfeit, die er an den Gewaltigen und Stolzen übt. ("Er ift barm. bergig von Geschlecht zu Geschlechte denen, die ibn fürchten. Er übet Macht mit feinem Urme, gerftreut, die da hoffartig find in ihres Bergens Ginne. Die Gewaltigen fturgt er vom Throne, und erhöht die Miedrigen. Die Sungrigen erfüllt er mit Butern, die Reichen läßt er leer ansgeben." 2. 50-53.) Bum Schluffe ruht ihr Blick auf Ifrael, an dem fich nun die Berbeigungen Gottes zu erfüllen beginnen. ("Er nimmt fich Ifraels an, feines Anechtes; eingedent feiner Barmbergigfeit: wie er zu unfern Batern gefprochen bat, zu Abraham und feinen Rachtommen auf ewig." 3. 54 und 55.)

Die Worte, mit welchen die heilige Jungfran ihrer heiligen Frende einen Ausdruck geliehen, sind theils aus ihrer eigenen begeisterten Seele gestossen, theils den Büchern des Alten Testaments entnommen. Man hat das Lettere unnatürlich sinden und darin einen Grund der Anächtheit dieses Lobgesanges sehen wollen, indem man behauptete, daß eine wahre Begeisterung nur produstiv wirke, und nicht fremder Ausdrücke sich bediene. Wir unsverseits vermögen in diesem Umstande nichts Unnatürliches, und darum auch sein Zeichen der Unächtheit dieses Lobgesanges zu erblicken. Wir sehen darin nur das gänzliche Durchdrungenssein von der heiligen Schrift, die Maria durch stete Beschäftigung



<sup>1)</sup> Luf. 1, 46 — 55.

mit ihr, durch stetes Sinnen über sie fo fehr zu ihrem Eigenthum gemacht, daß deren Sprache auch die ihrige geworden.

Die Rirche bedient fich des Magnificat in der täglichen Besper sowohl wegen der Segnungen, deren sie überhaupt, als auch wegen jener, die sie an dem nun zu Ende gehenden Tage empfangen bat.

Gine abuliche Bewandtniß bat es 2) mit dem Lobgefange des Zacharias oder dem Benedictus, 1) fowohl hinfichtlich feiner Entstehung, als nach 3med und Inhalt. Er preift Gott wegen der Erfüllung feiner Berbeigungen, die er den Batern gemacht ("Gepriefen fei der Berr, der Gott Ifraels: denn er hat fein Bolf beimgefucht und ibm Erlo: fung verschafft, . . . . wie er es durch den Mund feiner heiligen Propheten zu allen Zeiten verbeißen bat, . . . . daß wir, aus der Sand unferer Reinde erlöft, furchtlos ibm dienen, in Beiligfeit und Gerechtigfeit vor ihm alle Tage unfers Lebens." 2. 68-75); fieht im Beifte Die Berrlichfeit Des Reiches Gottes, gu deffen Borlaufer fein Rind von dem Beren bestimmt ift. ("Und du, Rind, wirft ein Prophet des Bochften genannt werden; denn du wirft vor dem Angesichte des Berrn bergeben, um ibm den Beg gu bereiten, um fein Bolf gur Erfenntniß des Beiles gu führen, gur Bergebung der Gunden, durch die innigfte Barmbergigfeit unfers Gottes, in welcher uns beimgefucht bat der Aufgang aus der Bobe, um denen gu leuchten, die im Finftern und Todesschatten figen, und unfere guße auf den Beg des Friedens gu leiten." B. 76-79.)

Die Kirche fingt diesen Lobgesang täglich zu den Laudes, und begrüßt damit den neuen Tag, wie Zacharias den Tag der Erlösung, der mit der Geburt seines Sohnes begann.

3) Der Lobgefang Simeons, 2) den diefer fromme und

<sup>1)</sup> Luf. 1, 68 - 79.

<sup>2)</sup> Cbend. 2, 29 - 32.

ehrwürdige Greis im Tempel sprach, als er das Zesuskind auf den Armen trug. Er ist eigentlich ein Dankgebet für die große Gnade, daß er gewürdigt worden, den Erlöser zu sehen, den Gott als Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrlichung des Bolkes Israel aufgestellt. ("Nun entläßt du, Herr! nach deinem Worte deinen Diener im Frieden; denn meine Augen haben dein Heil gesehen, das du besteitet hast vor dem Angesichte aller Völker, als ein Licht zur Erleuchtung der Heiden und zur Verherrstichung deines Volkes Israel.")

Die Kirche hat ihn in das Completorium aufgenommen, um ihn am Schlusse jedes Tages von ihren Kindern beten zu lassen. Wie sinnvoll diese Einrichtung! Wenn es uns auch nicht vergönnt war, gleich Simeon, den Heiland von Angesicht zu Angesicht zu sehen, wir haben ihn doch in seinen Wirkungen, in den zahllosen Erweisen seiner Liebe an dem dahingeschwundenen Tage sehen können, an der Wahrheit, die er uns sehrte, an dem Troste, den er uns spendete, an der Hisp, die er uns angedeihen ließ. In seligem Entzücken hierüber segen wir, wie jener Greis, unser Haupt getrost zur Ruhe nieder.

§ 36. Fortsetung.

# Das Salleluja und Sofanna.

1) Halleluja 1) ist, wie Amen, ein hebräisches Wort und enthält eine Aufforderung zum Preise Gottes. Es fommt in den Psalmen sehr häusig vor, und war bei dem jüdischen Gottesdienste sehr gewöhnlich, namentlich in dem großen Hallel, das bei der Passafeier gesungen wurde. Es darf uns daher nicht befremden, wenn es in den Gottesdienst der Judenchristen überging. Diese Ansicht wird bestätigt durch das Zeugniß Gregors des Großen, welcher sagt, daß das Halleluja aus der Kirche von



ו) הַלְלוּ־יָה preiset den herrn.

Ferusalem sich nach dem Abendlande verbreitet habe. 1) Und dies ist wohl auch der Grund, warum man das hebräische Wort selbst beibehalten hat. 2) Vielleicht blieb darauf auch der Umsstand nicht ohne Einsluß, daß Johannes in der geheimen Offenbarung das Halleluja als einen Gesang der Himmlischen vernommen haben will. 3) Nur die englische Kirche macht hies von eine Ausnahme, welche es in der Übersetzung: Praise ye the Lord, mit der Antwort des Bolkes: The Lord's Name de praised (der Name des Herrn sei gepriesen), gebraucht. 4)

Der Gebrauch dieses Lobspruches war von jeher in der Rirche unbestritten; sowohl das Morgenland, als das Abendland bedienten sich seiner gleichmäßig. Nur darin herrschte einige Berschiedenheit, wann dasselbe zu gebrauchen sei. In der Kirche von Ferusalem war es üblich, ihn während der Osterseier und in der Zeit der Quinquagesima, d. h. von Ostern bis Pfingsten, zu singen. Und dies ward auch im Abendlande Regel. "Die Sitte," schreibt z. B. Augustinus, "das Halleluja nur

<sup>1)</sup> Greg. M. Epist. Lib. IX. ep. 12.

<sup>2)</sup> Augustin. Exposit. in Ev. S. Joann. Cf. Serm. de temp. 151.: Laudes nostrae Alleluja sunt. Quid autem est Alleluja? Verbum est hebraicum: Alleluja, laudate Dominum; Alleluja, laudate Deum. Canamus et invicem nos excitemus ad laudandum Deum, nec non corde melius quam cithara dicimus, laudes Deo canamus Alleluja; et cum cantaverimus, propter infirmitatem recedimus, ut corpora reficiamus.

<sup>3)</sup> Isidor. Hispal. Orig. Lib. VI. c. 19.: Quae duo verba: Amen et Alleluja, nec Graecis, nec Latinis, nec Barbaris licet in suam linguam omnino transferre, vel alia lingua annuntiare. Nam quamvis interpretari possint, propter sanctiorem tamen auctoritatem servata est ab Apostolis in iis propriae linguae antiquitas. Tanto enim sacra sunt nomina, ut etiam Joannes in Apocalypsi refert, se spiritu revelante vidisse et audivisse vocem aquarum multarum et tonitruum validorum, dicentium: Amen et Alleluja; ac per hoc sic oportet in terris utrumque dici, sicut in coelo resonant.

<sup>4)</sup> Bingham, Orig. eccl. Tom. VI. p. 42.

fünfzig Tage lang zu fingen, wird nicht überall beobachtet." 1) Underwärts nennt er diese Sitte eine alte Tradition. 2)

Schon frühe indessen ward es üblich, auch noch zu andern Zeiten als in der Ofterzeit des Jahres das Halleluja zu singen, wie die eben angeführte Stelle des heiligen Augustinus besweist. Ausgeschlossen war nur die vierzigtägige Fastenzeit, als eine Zeit der Trauer, für die sich die Freude nicht ziemt, wie der nämliche Kirchenvater uns belehrt. 3) Nachdem im Mittelzalter die Fastenzeit dis zum Sonntag Septuagesima ausgedehnt worden war, unterblieb das Halleluja schon von diesem Sonntage an. Das deßfallsige Berbot datirt aus dem Pontisistate Alezyanders II. (im eisten Jahrhundert) her. Man sagte: Deponitur s. clausum est Halleluja. In Frankreich bildete sich sogar seit dem dreizehnten Jahrhundert die Sitte, an dem fraglichen Sonntage dem Halleluja ein seierliches Leichenbegängniß zu halten (sepelitur Halleluja). 4) Da die Adventszeit neben der schmerze



Augustin. Ep. 119.: Ut Alleluja per solos dies quinquaginta cantetur in ecclesia, non usquequaque observatur. Cf. Hieron. Praef. in Ps. 50.

<sup>2)</sup> Augustin. in Ps. 106.: Halleluja quod nobis cantare certo tempore solemniter moris est, secundum ecclesiae antiquam traditionem. Neque enim et hoc sine sacramento certis diebus cantamus halleluja.

<sup>3)</sup> Augustin. in Ps. 148.: Propter haec duo tempora, unum quod nunc est in tentationibus et tribulationibus hujus vitae, alterum quod tunc erit in securitate et exsultatione perpetua, instituta est nobis etiam celebratio duorum temporum ante pascha et post pascha... Illud tempus in jejuniis et orationibus exercemus, hoc vero tempus relaxatis jejuniis in laudibus agimus. Hoc est enim halleluja, quod cantamus, quod latine interpretantur, ut nostis: Laudate Dominum.

<sup>4)</sup> Varietés Historiques. Vol. III. p. 160. In dem dabei stattsindenden Todtenamte sam solgende Oration vor: Deus, qui nos concedis Allelujatici cantici deducendo solemnia celebrare, da nobis in aeterna beatitudine cum Sanctis tuis Alleluja cantantibus perpetuum seliciter Alleluja posse cantare. Per Dominum etc. Hiers auf solgte der Hymnus;

lichen doch immer auch eine freudige Seite (denn wir harren ja des verheißenen Erlösers, und sollen ihn bald feben) darbietet, so blieb der Halleluja Gesang für dieselbe bestehen.

Eine eigenthümliche Erscheinung bietet in dieser Beziehung die spanische Kirche dar, die wir nicht übergehen wollen. Das vierte Concil von Toledo verbietet denselben nämlich nicht blos in der vierzigtägigen Fastenzeit, sondern auch an andern Fasttagen, besonders am ersten Januar, welcher in der spanischen Kirche deshalb als Fasttag angesehen wurde, weil die Heiden denselben mit vielen abergläubischen Gebräuchen und Gewohnsbeiten zu seiern pflegten. 1)

Das Halleluja wird heutzutage auch nicht bei dem Todtengottesdienste gesungen. Der Grund dafür ist einleuchtend. So
war es indessen nicht immer. Denn sowohl aus der Liturgia
Mozarabica und Gallicana, 2) als auch aus Hierony=
mus 3) ersehen wir, daß man damals auch hier dasselbe gebraucht
habe. Letzterer erzählt in dem Epitaphium Fabiolae, daß bei der
Beerdigung derselben Psalmen ertönt wären, und die vergoldeten
Gewölbe der Tempel von dem Halleluja wiedergehallt hätten.
Seit Gregors des Großen Zeiten aber sing man an, dasselbe
wegzulassen. Wenigstens bemerkt schon Umalarius, 4) daß

Alleluja dulce carmen,
Vox perennis gaudii.
Alleluja laus suavis,
Est choris coelestibus,
Quod canunt Dei manentes
In domo per saecula.

Conc. Tolet. IV. c. 10.: In omnibus quadragesimae diebus (quia tempus non est gaudii, sed moeroris) alleluja non decantetur. Hoc enim ecclesiae universalis consensio roboravit. In temporibus vero reliquis, i. e. kalendis Januarii, quae propter errorem gentilitatis aguntur, omnino alleluja non decantabitur.

<sup>2)</sup> Cf. Hug. Menard. Not. ad Sacrament. Greg. M. Opp. Tom. III. P. I. p. 480.

<sup>3)</sup> Ep. XXX. c. 4.: Sonabant psalmi, aurata tecta templorum reboans in sublime quatiebat alleluja.

<sup>4)</sup> De off. eccles. Lib. III. c, 44.: Missa pro mortuis differt a con-

man zu seiner Zeit das Salleluja in den Meffen für die Abgeftorbenen nicht mehr gefungen habe.

Was die orientalische Rirche angeht, bedient sie fich deffelben jest zu jeder Zeit und bei jedem Gottesdienste, also auch felbst in der vierzigtägigen Kaftenzeit und bei dem Todtengottes= Dienfte, fei es, daß fie darin nicht, wie die Lateiner, ein Beichen der Freude, fondern der Trauer und des Schmerzes erblickten, fei es, daß fie, von dem concreten Kalle und feinen unmittelbaren Birfungen megfebend, nur den 3med deffelben in's Huge faßten. Und in diefer letten Begiehung fonnte fie allerdings behaupten, daß der Alleluja - Gesang auch in der Kastenzeit nicht unstatthaft fei, weil ja in dem Leiden und Tode des Berrn die Erlöfung des Menschengeschlechtes sich vollendet, ja fogar bei Todtenmessen, infofern man erwägt, daß der Tod die Erlösung von dem Elende Diefes Lebens und der Ubergang zu der ewigen Seligfeit ift, oder infofern man darin das Beftreben der Rirche erblickt, die um des Todes der Ihrigen trauernden Gläubigen zu tröften, und jum Preise der verborgenen, aber liebevollen Rathschluffe der gott= lichen Borfehung aufzufordern. Wenn auch diefer Rechtfertigungsversuch, dem wir bei Goar 1) mehrmals begegnen, Manches für fich hat, so will es uns doch scheinen, als ob er etwas gesucht



sueta missa, quod sine Gloria et Hallelujah et pacis osculo celebratur. . . . Gloria et Hallelujah suavitatem et laetitiam nostris mentibus inculcant.

<sup>1)</sup> Euchol. graec. p. 174. n. 8.: In officiis quadragesimalibus canticum Alleluja frequentant saepius et iterant Graeci, eique decantando facilius indulgent, quo tempus illud diuturniores divinas laudes requirere agnoscunt, idem quoque in mortuorum exsequiis assumunt, atque ita non sicut Latinis laetitiae, sed potius moeroris, compunctionis devotionisque apud eos est argumentum. P. 435. n. 6.: Nulla vox frequentior in Graecorum exequiis quam Alleluja . . . quasi defuncto, hujus vitae miseriis perfuncto et jam beatitudinis aeternae compoti gratulari gestiant viventes, vel, ut alii exponunt, quasi perturbatos quosvis de morte suorum consolari tentet Ecclesia et ad laudandum secretum aequumque divinae providentiae ordinem excitare.

fei. Biel natürlicher fommt uns der Gebrauch der lateinischen Rirche vor, die, einem unabweisbaren Gefühle Rechnung tragend, das Halleluja bei solchen Gelegenheiten wegläßt.

Die bisher beschriebene Sitte der abendländischen Kirche besteht noch heute. Daß dieser Freudenruf ganz besonders der Ofterzeit wohl anstehe, wer wird das läugnen wollen? Daß er aber auch bei dem Gedächtniß jedes andern freudigen Ereignisses sich dem Christen nahe lege, ist ebenso gewiß.

2) Hofanna. Die Etymologie dieses Wortes anlangend, so ist es gebildet aus κρίστος. Dieses Wort kommt im ganzen Alten Testament nur einmal vor, nämlich Pf. 118, 25, wo es die LXX mit: μείσε σῶσον δη (ο Herr, erlöse mich doch), <sup>1</sup>) überset hat, also ein Bittgebet ist. Im Neuen Testamente begrüßt die Volksmenge Jesus bei seinem Einzuge in Jerusalem <sup>2</sup>) damit und fügt noch die Worte ἐν ύψίστοις (in der Höhe) bei. Daraus, daß die Evangelisten bei dieser Gelegens heit sich nicht der Übersetzung, sondern des hebräischen Wortes selber bedienen, folgern Hieronymus, Augustinus u. A., daß man dieses Wort, gleichwie Halleluja, nur in der Ursprache gebrauchen dürse.

Obgleich dasselbe, wie wir eben gehört haben, eigentlich nur ein Bittgebet ist, so kommt es doch nach dem Borgange der Evangelisten in der Kirche nur als Preisgesang vor, und erscheint als gleichbedeutend mit  $\delta \delta \xi \alpha$  (Ehre, Preis), wie es denn Lufas 3) in der That auch so übersetzt hat.

<sup>1)</sup> Diese Übersetzung erkennen auch Origenes (Comment. in Matth. Tom. I. p. 438. ed. Colon.) und hieronymus (Ep. 145 ad Damas.)

<sup>2)</sup> Matth. 21, 9. 15. Mark. 11, 9. 10. Joh. 12, 13. Der Gebächtnistag dieses Ereignisses, der Palmsonntag, erhielt von diesem Worte den Ramen Festum Hosiannae.

<sup>3)</sup> K. 19, B. 38.: Εἰρήνη έν τῷ οὐρανῷ, καὶ δόξα έν ὑψίστοις. The ophilaft (Comment. in Marc. c. 11. p. 252.) zieht ebenfalls diese übersegung der erstern vor, und Suidas (Lex. Tom. II. p. 768. ed. Küst.) erkennt nur diese als richtig an.

Den ersten liturgischen Gebrauch sehen wir davon in den apostolischen Konstitutionen gemacht, wo es mit der großen Dozologie: Είς άγιος, είς Ἰησούς Χριστός είς δόξαν Θεοῦ πατρός, u. s. w. in Berbindung gesetzt wird. Sein Gebrauch sindet sich auch in der Liturgie des heiligen Chrysostomus. Goar nennt den Hosanaruf den Hymnus triumphalis. 1)

In Betreff des heutigen Gebrauches bemerken wir, daß es in der Messe mit dem Dreimalheilig vor der Wandlung verbunden wird, und in dem Hymnus: Gloria, laus et honor, der für die Palmen-Prozession vorgeschrieben ist, vorsommt.

# § 37. 3) Die Hymnen.

Es hat, wie schon oben bemerkt worden ist, nicht an Solchen gesehlt, welche der Ansicht waren, der von Matthäus erwähnte und von Christus und den Jüngern nach der Feier des heiligen Abendmahles gesungene Hymnus gehöre zu jener Klasse heiliger Lieder, von denen hier die Rede ist, sei nämlich von Christus selber versaßt worden. Da man ihn aber nicht in dem Neuen Testamente sand, so glaubte man, daß er durch die Tradition sortgepflanzt worden, später aber verloren gegangen sei. Nur Eine Seste behauptete, ihn zu besitzen. Es waren dies nach Augustinus die Priscillianisten. Das Ungereimte dieser Behauptung springt aber sogleich in die Augen, wenn man das von Augustinus ausbewahrte Bruchstück desselben etwas näher betrachtet. Es sautet:

Solvere volo, et solvi volo.
Salvare volo, et salvari volo.
Generari volo.
Cantare volo.
Saltate cuncti.
Ornare volo, et ornari volo.
Verbo illusi cuncta, et non sum illusus in toto.



<sup>1)</sup> Goar, Euch. graec. p. 117.

"Das ift," sagten sie, "der Hymnus des Herrn, den er im Geheimen zu den heiligen Aposteln, seinen Schülern, gesprochen, weil in dem Evangelium geschrieben steht: "Nachdem sie den Hymnus gesungen, gingen sie an den Ölberg hinaus. ""

Der in Rede stehende Symnus war jedoch fein anderer, als der für die Passah Feier in der jüdischen Liturgie vorgeschriebene Lobgesang, nämlich das große Sallel (Pf. 112—117).

Wenn wir aber auch hiernach nicht Chriftus felbft als Beweis fur den Gebrauch felbstverfaßter Lieder bei der Liturgie aufrufen fonnen, fo find wir doch feineswegs zu der Unnahme be= rechtigt, als feien fie in der apostolischen Beit überhaupt nicht üblich gemefen. Das Zeugniß des Apostels Paulus an den obenangeführten Stellen fpricht zu laut für das Wegentheil. Much dürfte es nicht ichwer halten, in den Schriften des Reuen Teftamentes felbft Spuren von apostolischen Symnen gu finden. 2) Diefe Citte mar naturlich maggebend fur Die fpateren Beiten. Und in der That fehlt es auch nicht an Beugniffen dafür aus der alteften Rirche. Go bemerft Juftin der Martyrer in feiner zweiten Apologie, daß Symnen gur Ehre Gottes und Jefu Chrifti in den driftlichen Berfammlungen gefungen worden feien; und wir haben wohl auch an Symnen zu denfen, wenn Plinius in feinem Berichte über die bithynischen Chriften fagt, daß fie Loblieder auf Chriftus als ihren Gott mit einander fangen. 3) Mus den Martyraften des beiligen Ignatius erfahren wir, daß Die Glänbigen zu Rom nach dem Tode des heiligen Bifchofs mehrere Nächte bindurch Symnen angeftimmt hatten. 4) Und Enfebius

Augustin. Ep. 237. ad Ceret.: Hymnus Domini, quem dixit secrete sanctis Apostolis discipulis, quia scriptum est in Evangelio: "Hymno dicto adscendit in montem."

<sup>2)</sup> Dergleichen Stellen find: Apg. 4, 21—30, die jedoch mehr pfalmensartig ist; Offenb. 1, 4—6. 5, 9 ff. 11, 15—19. 15, 3. 4. 21, 1—8. 22, 10—18. n. s. S. Augusti, Denkw. Bd. V. S. 248 ff., wo dieselben metrisch und rhythmisch übersetzt sind.

<sup>3)</sup> Plin. lib. X. ep. 97.: Carmen Christo quasi Deo dicere invicem.

<sup>4)</sup> Martyr. Ignat. c. 7.: Μετά πολλής τοίνυν χαράς ταῦτα ἰδόντες

theilt uns die Borte des Presbyters Cajus mit, die Diefer gu dem die Gottheit Chrifti laugnenden Artemon gesprochen: "Wer weiß nicht, in wie vielen Pfalmen und hommen, die von Anfang an von gläubigen Chriften verfaßt worden find, Chriftus als Gott befungen wird?" 1) In ebendemfelben Beschichtschreiber lefen wir, daß der beilige Dionpfins von Alexandrien den ägpptischen Bischof Nepos gelobt, weil er fo vortreffliche Symnen verfaßt habe. 2) In der abendlandifchen Rirche beftätigt ihren frühen Gebrauch Tertullian, der da fagt, daß der Symnengefang ebenfo baufig gewesen fei, als der Pfalmengefang. Auch der fprifchen Rirche mar derfelbe nicht fremd. Ein großes Berdienft erwarb fich bier in diefer Begiehung Ephram, genannt der Sprer, der, um dem Ginfluffe der von Bardefanes und Sarmonius berrührenden quoftifchen Gefange ein Begengewicht entgegenzustellen, eine bedeutende Angabl von Symnen verfaßte, die noch jett im Driente üblich find.

Wenn es sich nun auch nicht läugnen läßt, daß die orienstalische Kirche früher, als die abendländische, sich der Hymnen bei dem Gottesdienste bedient habe, so ist es doch auf der andern Seite gewiß, daß diese jene in späterer Zeit weit hinter sich zurückgelassen habe, sowohl was die Zahl der Hymnen angeht, als auch in Betress ihres erhabenen Schwunges, ihrer formellen Aussbildung. Wer kennt nicht die Namen eines Hilarius, Amsbrosius, Gregorius, Paulinus, Prudentius, Marius Vistoriuus, Prosper Aquitanius, Avitus Alcimus, Sidonius Apollinarius, Benantius Fortunatus, Gregor des Großen, Beda des Chrwürdigen, Notzer, Robert, Königs von Frankreich, Petrus Dasmiani, Bernhard von Clairvaux, Thomas von Aquin, Zafobus de Benedistis, Thomas von Celanou. v. A., die auf dem Gebiete der christlichen Poesie so Stannenss



καὶ συμβαλόντες τὰς ὄψεις τῶν ὀνειράτων, ὑμνήσαντες τὸν Θεὸν, τὸν δοτῆρα τῶν ἀγαθῶν, καὶ μακαρίσαντες τὸν ἄγιον.

<sup>1)</sup> Euseb. Hist. eccl. Lib. V. c. 28.

<sup>2)</sup> Idem. l. c. Lib. VII. c. 24.

werthes geleistet, und an deren Erzeugnissen sich heute noch unzählige fromme Seesen laben? Die griechische Kirche ist im Bergleich zur römischen, was die Hymnendichter angeht, wahrhaft arm zu nennen. Außer Klemens von Alexandrien, der seinen Pädagogus mit einem Hymnus auf den Logos schließt, Gregor von Razianz, dessen Hymnus auf den Logos schließt, Gregor von Razianz, dessen Hymnen jedoch nie in die Liturgie aufgenommen wurden, Synesius, Bischof von Ptolemais, Kosmas, Johannes Damascenus, Theophanes und einigen Andern, hat dieselbe nichts Nennenswerthes aufzuzählen. 1)

Die Hymnen haben zum Gegenstande theils das Lob Gottes, sowohl Gottes überhaupt, als der Trinität und der einzelnen Perssonen derselben im Besondern, theils der Heiligen, namentlich der heiligen Jungfrau. Die Hymnen auf die letztere gehören unsstreitig zu dem Schönsten, was die christliche Dichtfunst hervorsgebracht hat.

Hieraus ergibt sich also, daß man von der altesten Zeit her bei dem driftlichen Gottesdienste sich auch solcher Lieder bedient habe, die von Privatpersonen gedichtet worden waren. Diese Sitte blieb lange Zeit hindurch unangesochten. Der Erste, welcher Anstoß daran nahm, war, unsers Wissens, Paul von Samosata, 2) der sie in der Kirche von Antiochia verbot. Es geschah dies aber weniger,

<sup>1)</sup> Der Raum dieses Werkes gestattet uns nicht, auf die Geschichte der Hymnologie weiter einzugehen. Wir könnten dieselbe doch auch nur unvollständig liesern. Wer eine gründliche und umfassende Besehrung über diesen Gegenstand wünscht, mag sie in den einschlägigen Schriften von Chlichtoväns (Elucidator eccl. ad off. eccles. pertinentia planius exponens. Venet. 1555.), Thomassins (Opp. omnia. Tom. II.), Cassander (Hymni eccles.), Fabricius (Poetarum vet. eccles. opp. christ. etc.), Björn (Hymni vett. poetarum christ. eccl. lat.), Rambach (Anthologie christs. Gesänge), Bähr (Geschichte der christs. Dichter und Geschichtscher), Daniel (Thesaurus Hymnolog.), Angusti (Denkw. Bd. V.), Lüst (Liturgis. Thl. I. Abthl. 2.) u. m. A. sesen.

<sup>2)</sup> Euseb. Hist. eccl. Lib. VI. c. 30.: Ψαλμούς δὲ τούς μὲν εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστὸν παύσας, ὡς δή νεωτέρους καὶ νεωτέρων ἀνδρῶν συγγράμματα.

weil fie menschliche Produtte waren, als vielmehr weil fie feiner Irre lebre von der Berfon des Logos miderfprachen. Ginen edlern Bemeg= grund hatte die Synode von Laodigaa (zwiften 344 - 364), als fie derartige Pfalmen verbot. 1) Denn fie wollte damit entmeder, wie Balfamon und Bonaras die Stelle erflaren, die unter Salomo's Namen befannten Apofrpphen verbieten, 2) oder, was mabricheinlicher ift, dem Unfuge der Baretifer mehren, melde nach dem Beugniffe des heiligen Chryfoftomus und Ephram's Des Syrers zur Berbreitung ihrer Irrlehren Pfalmen und humnen dichteten und bei den gottesdienftlichen Berfammlungen von dem Bolfe fingen liegen. 3) Wenn man auch den beiligen Augustinus unter die Wegner der fraglichen Lieder rechnen will, fo ift man in großem Irrthum. Allerdings tadelt er die Dona= tiften megen ihrer felbstverfertigten Pfalmen, jedoch nicht deshalb, weil fie felbft folche verfaßt hatten, fondern weil fie diefelben jenen der heiligen Schrift und deren unanftandige Befangsweise der nuchternen und ernften der Rirche vorzogen. Augustinus fonnte gegen derartige Pfalmen an fich um fo weniger einen Tadel aussprechen, als er ja felber einen Pfalm gegen die Errthumer der Donatiften verfaßte, um ihn von dem Bolfe fingen zu laffen. 4) Bie unfonfequent und lächerlich mare

Omnes, qui gaudetis de pace, Modo verum judicate.

In den Retractat. Lib. I. c. 20. gibt er felbft darüber folgende Erffarung: "Beil ich munichte, daß die Sache ber Donatiften auch ber niedrigften und unwiffendften Bolfoflaffe befannt werden und foviel als möglich ihnen im Gedachtniffe bleiben möchte, habe ich einen Pfalm nach ben lateinischen Buchstaben (man nennt fie Abecedarios) bis jum Buchstaben V gemacht, welch en fie fingen fonnten. Die brei Fluck, Liturgif. II.

13



<sup>1)</sup> Conc. Laodic. c. 59.: "Οτι οὐ δεῖ ἰδιωτικούς ψαλμούς λέγεσθαι έν τη έκκλησία, ούδε ακανόνιστα βιβλία, αλλά μόνα τά κανονικά της καινής και παλαιάς διαθήκης.

<sup>2)</sup> Bingham, Orig. Tom. VI. p. 26.

<sup>3)</sup> Mugufti, Denfwurdigfeiten. Bb. V. G. 271 und 272.

<sup>4)</sup> Augustin. Psalmus c. partem Donati. Opp. Tom. VII. p. 5. Derfelbe beginnt:

es von Augustinus gewesen, hatte er Andern zum Berbrechen anrechnen wollen, was er sich selber zu thun erlaubte.

And in der fpanischen Rirche erhob fich ein Widerfpruch gegen die in Rede ftebende Art beiliger Befange. Er fand einen Ausdruck auf Der im Jahre 563 ju Braga gehaltenen Gynode, 1) die mit den Schlußworten: Sicut et sancti praecipiunt canones, ohne Zweifel auf den oben angeführten Ranon der Synode von Laodigaa hinweif't. Diefe Unficht fand jedoch feinen Beifall; fie murbe vielmehr gradezu als unftatthaft von dem vierten Concil von Toledo im 3. 633 verworfen. Denn dort murde folgender Befchluß gefaßt: "Befanntlich find von Ginigen durch menschlichen Gleiß hommen gum Lobe Gottes und der Triumphe der Apostel und Martyrer verfaßt worden, wie jene, welche die beiligen Lehrer Silarius und Ambro= fins verfaßten, die jedoch gewiffe Leute besonders barum verwerfen, weil fie nicht in den beiligen Schriften, ben heiligen Ranonen und der apostolischen Tradition vorfommen. Diefe mögen daber auch jenen Symnus, welchen wir täglich im öffentlichen, wie im privaten Offizium am Ende aller Bfalmen fprechen, nämlich: Ehre fei bem Bater u. f. m., verwerfen. Bon nun an table feiner mehr die zum Lobe Gottes verfaßten humnen, fo wenig als die Orationen, fondern man bediene fich ihrer auf gleiche Beife in Galligien und Spanien. Wer die homnen zu verwerfen fich unterfangen follte, foll mit



letten Buchstaben hab' ich weggelassen, um einen andern Epilog dafür anzubringen, worin die Kirche die Leute auredet, wie die Mutter ihre Kinder. Es ist auch ein Hypopsalm (oder Diapsalm, axeoredeurtor) dazu, zur Antwort, und noch ein Eingang, ebenfalls zum Singen, aber außer der Reihe der Buchstaben, welche erst nach dem Eingang ansangen. Übrigens hab' ich's nicht metrisch machen wollen, damit ich nicht in die Nothwendigkeit gesetzt würde, allensalls ungewöhnliche Worte zu brauchen."

<sup>1)</sup> Concil. Bracar. can. 12.: Item placuit, ut extra Psalmos vel canonicarum scripturarum novi et veteris Testamenti, nil poetice compositum in Ecclesia psallatur, sicut et sancti praecipiunt canones.

der Exfommunikation bestraft werden." 1) Bas hier von den Hymnen gesagt wird, gilt natürlich auch von den Psalmen, die ja oft in der alten Kirche diesen Namen führen.

Das Gesagte beweist also hinlänglich, daß man von den ältesten Zeiten her kein Bedenken getragen, bei dem öffentlichen Gottesdienste auch solche Psalmen und Hymnen zu gebrauchen, die von Menschen versaßt waren, vorausgesetzt, daß sie religiösen Inhaltes, mit der gesunden Lehre übereinstimmend, von ausgezeichneten Personen versaßt, durch die rechte Austorität aufgezommen, und nicht heimlich in die Kirche eingesührt waren. 2)

Einen neuen Angriff hatte dieser Theil des katholischen Kultus von den Borläusern der Resormation, Bikles und Huß, und von den Resormatoren selbst zu bestehen, die ihrem Prinzip gemäß Alles, was der Tradition angehörte, verwersen und nur Biblisches dulden zu dürsen glaubten. Es ist aber bekannt, daß sie diesem Prinzip selbst untren wurden, indem sie statt der alten neue Formeln versaßten, 3) und so den menschlichen Faktor, den sie zu einer Thür hinausgetrieben, durch eine andere wieder hereinließen.

Es ift eine eigenthumliche Erscheinung, daß die Barefte fast durchgängig die menschlichen Produfte des Rultus anfeindet.

<sup>1)</sup> Concil. Tolet. IV. c. 12.: Quia a nonnullis Hymni humano studio compositi esse noscuntur in laudem Dei et Apostolorum ac Martyrum triumphos, sicut hi, quos beatissimi doctores Hilarius atque Ambrosius ediderunt, quos tamen quidam specialiter reprobant, pro eo quod de scripturis, sanctorum canonum vel apostolica traditione non existunt. Respuant ergo et illum Hymnum, quem quotidie publico privatoque officio in fine omnium Psalmorum dicimus: Gloria et honor Patri, etc. Sicut ergo orationes, ita et Hymnos in laudem Dei compositos nullus nostrum ulterius improbet, sed pari modo in Gallicia Hispaniaque celebrent. Excommunicatione plectendi, qui Hymnos rejicere fuerint ausi.

<sup>2)</sup> Bingham, l. c. p. 26.

<sup>3)</sup> Man vergl. hierüber die trefflichen Bemerkungen Gueranger's, Liturg. Unterweisungen, übers. von Fluck, G. 413 ff.

Woher dieses? Unsers Erachtens liegt der Grund nicht allein in ihrem Prinzip, sondern auch darin, weil jener Theil des Kultus ein bestimmter Ausdruck des katholischen Glaubens zu sein pslegt, weit bestimmter, als blose Schriftworte, die eine vielsache Deutung zulassen. Würden sie denselben daher dulden, so unterschrieben sie gewissermaßen selbst ihr Verdammungsurtheil. Hieraus erstärt es sich aber auch auf der andern Seite, warum sie selbst wieder zu menschlichen Produsten ihre Zuslucht nehmen. Sie sehen darin das einfachste und zugleich leichteste Mittel, ihre häretischen Aussichten zu verbreiten und zu verewigen. Wir erinnern hier an das, was oben von den Arianern und Donatisten gesagt worden ist.

Wir versuchen es, nur die vorzüglichsten hymnen, die noch heute in der Liturgie der katholischen Kirche im Gebrauche find, aufzuzählen und sie mit erläuternden Bemerkungen zu begleiten.

§ 38.

Die vorzüglichften firchlichen Symnen.

# 1) Gloria in excelsis Deo.

Dieser Hymnus führt verschiedene Namen. Zum Unterschiede von der oben als Schlußformel der Psalmen behandelten kleineren Dozologie: Gloria Patri et Filio etc., heißt er die große Doz vologie (magna doxologia). Weil ihn, wenigstens die Anfangssworte, die Engel bei der Geburt Zesu sangen, heißt er auch der englische Hymnus (hymnus angelicus). Die ersten Worte: "Ehre sei Gott in der Höhe und Friede den Mensschre auf Erden, die eines guten Willens sind," sind, wie angedeutet wurde, aus der heiligen Schrift i) genommen. Das übrige: "Dich loben wir; dich preisen wir; dich beten wir an; dich verherrlichen wir; dir danken wir wegen deiner großen Herrlichseit. Herr Gott, himmlischer König, Gott, allmächtiger Vater! Herr! eingeborner Sohn Jesus Christus! Herr Gott,

<sup>1)</sup> Luf. 2, 14.

Lamm Gottes, Gobn des Baters, der du binwegnimmft Die Gunden der Welt, erbarme dich unfer! Der du binmegnimmft Die Gunden der Welt, nimm auf unfer Fleben! Der du gur Rechten des Baters figeft, erbarme dich unfer! Denn du allein bift beilig, du allein der Berr, du allein der Allerhöchfte, Jefus Chriftus mit dem beiligen Beifte in der Berrlichfeit Gottes des Baters. Umen." - ift fpateren Urfprungs. Ber Diefen Bufat aber gemacht, lagt fich nicht mit Gewißheit bestimmen. Jeden= falls aber ift er febr alt. Denn ihn führen ichon die apoftos lifchen Ronftitutionen 1) fast mit denselben Worten an, und schreiben ihn als hymnus matutinus (προσευχή έωθωή) vor. Auch Athanafius 2) gedentt deffelben, empfiehlt ihn aber gleichfalls nur als Privatgebet. Gine abnliche Bemerfung macht Chryfoftomus. 3) Den Gottesdienft der Asceten beschreibend, fagt er, daß fie, fobald fie fich am Morgen vom Bette erhoben, wie mit Ginem Munde Gott durch Symnen lobten, für alle eignen fowohl, als gemeinschaftlichen Wohlthaten Gott danften, und unter Anderm gleich ben Engeln fangen: Ehre fei Gott in der Bobe u. f. m. Auch im Abendlande murde bier und da unfer hymnus als Morgengefang benutt, wie Mabillon aus ben Regeln des heiligen Cafarius von Arles und Aurelianus (im Unfang des fechsten Jahrh.) nachweist. Jedoch war dies dort nur an den Sonntagen, am Dfterfeste und an andern Feften der Fall. 4) Geine vorzüglichfte Bermendung fand in der Meffe ftatt. Ber ibn hiefur angeordnet, und welche Bedeutung er in dem Gangen der Meffe habe, ift schon fruber gezeigt worden. 5)

<sup>1)</sup> Lib. VII. c. 47.

<sup>2)</sup> De virginit. tom. 1. p. 1057.

<sup>3)</sup> Homil. 69. in Matth.

<sup>4)</sup> Mabill. de cursu Gallican. p. 407.: Ad haec Caesarius et Aurelianus in matutinis laudibus canticum: Magnificat, et hymnum: Gloria in excelsis, pro diebus paschalibus praecipiunt, itemque pro singulis dominicis et majoribus festis.

<sup>5)</sup> Bergl. Bd. I. S. 155.

Wie der Priester, so singt ihn auch die Gemeinde bei der Feier der heiligen Messe, obgleich nicht immer in wörtlicher Übersetzung. Daß er hier den nämlichen Zweck habe, wie in den Meßgebeten selbst, ist flar.

Seinem Inhalte und seiner Form nach gehört das Gloria zu den schwungvollsten Lobgesängen, welche die Kirche besitzt. Er ist ein Loblied auf den Bater, der uns seinen Eingebornen aus unsendlicher Liebe geschenft; auf den Sohn, der gesommen ist, um uns von der Sünde zu erlösen, und, nachdem er dieses Liebesswerf vollendet, zur Rechten des Baters erhoben worden ist, und nun mit dem Bater und dem heiligen Geiste der Herrlichseit des Himmels genießt.

#### \$ 39.

# 2) Das Dreimalheilig.

Das Dreimalheilig (trisagion) führt den Namen cherubisnischer Lobgesang, weil ihn Zesaias i) von den Seraphim vernommen haben will. Es lautet: "Heilig, heilig, heilig bist du, o Herr, Gott Sabaoth! Himmel und Erde sind voll von deiner Herrlichkeit. Hosanna in der Höhe! Gebenedeit sei, der da kömmt im Namen des Herrn! Hosanna in der Höhe!" Der zweite Theil dieses Lobgesanges (Hosanna u. s. w.) ist der heiligen Schrift des Neuen Testaments?) entnommen. Eine etwas andere Form hat unser Hymnus in den apostolischen Konstitutionen. Wer lautet dort: "Heilig, heilig, heilig ist der Herr Sabaoth. Himmel und Erde sind voll von seiner Herrlichkeit. Gebenedeit in Ewigkeit. Umen!" In dieser Form kommt er auch bei Chrysostomus 4) vor. Später erhielt er, wahrscheinlich durch Proflus, Patriarch

<sup>1)</sup> R. 6, B. 3.

<sup>2)</sup> Matth. 21, 9, 15.

<sup>3)</sup> Lib. VII. c. 12.

<sup>4)</sup> Homil. I. de verbis Jesaiae. Homil. VI. in Scraphim. Cf. Cyrill. catech. myst. V. n. 5.

von Ronftantinopel, und Theodofins den Jungern um das Jahr 446 einen Bufat in den Worten: "Beiliger Gott, beiliger Starter, beiliger Unfterblicher, erbarme dich unfer!" Und in dieser Beise finden wir ihn nicht lange nachher auch von dem Concil zu Chalgedon 1) bei der Berdammung des Dios= forus angewendet. Bie mir aus Johannes Damascenus erfahren, fo gebrauchte man diefe Formel, um feinen Glauben an die Trinitat gu befennen, indem man das heiliger Gott von dem Bater, beiliger Starter von dem Sohne, und beiliger Unfterblicher von dem beiligen Beifte verftand. 2) Einen weitern Bufat erhielt unfer Symnus in Der griechischen Rirche durch den Raifer Unaftafius, 3) oder, wie Andere 4) wollen, durch Petrus Gnapheus, Bifchof von Un= tiochien, in den Borten: "Der du fur uns gefreugigt worden bift," um damit die Sarefie der fogenannten Theopaschitae einzuführen, welche lehrten, die göttliche Natur felber habe am Rreuze gelitten, mas gleichbedeutend mar mit dem Sage: Die göttliche Trinität hat gelitten, weil dieser hymnus allgemein als ein Lobgefang auf die Dreieinigfeit angesehen wurde. Um diesen Brrthum zu vermeiden, fügte ein gemiffer Calandio, Bifchof von Antiochia, zur Zeit des Raifers Beno, nach sanctus immortalis die Borte: Christe rex, hingu. 5) Die gulett erwähnten Bufage brachten eine große Aufregung in der orientalisch en Rirche hervor. Die Rirche von Ronstantinopel hat sie nie aufgenommen; desgleichen die abendlandische. Wie man aus den alten griechischen Liturgieen feben fann, so murde das Trisagion an verschiedenen Stellen der beiligen Meffe gebraucht, zuerft vor der Lefung der Epiftel, und dann vor der Wandlung, wo es noch heute feine Stelle hat. Das erfte nannte man furzweg das Trisagion, das zweite Epinicion oder den Hymnus triumphalis.



<sup>1)</sup> Conc. Chalced. act. 1.

<sup>2)</sup> Johann. Damascen. de orthodox. fide. Lib. III. c. 10.

<sup>3)</sup> Evagr. Hist. eccl. Lib. III. c. 44.

<sup>4)</sup> Johann. Damascen. 1. c.

<sup>5)</sup> Theodor, Lect. Lib. II. Cedren. an. 16. Zenonis.

Wie bereits früher bemerkt wurde, so wird die Aufnahme des Dreimalheilig in den Mehritus dem Papste Sixtus I. († 130) zugeschrieben. Die Kirche spricht darin ihre Freude aus über das Glück, daß sich der Eingeborne des Baters würdigt, in ihre Mitte zu treten, und mit seinem heiligen Opfer sie zu entsündigen. 1)

#### \$ 40.

## 3) Te Deum laudamus.

Das Te Deum, welches man, wie es auch von Binterim 2) geschieht, füglich unter die Cantica rechnen könnte, da es fast nur aus Stellen der heiligen Schrift zusammengesetzt ist, nimmt unter den Hymnen der katholischen Kirche, sowohl was seinen Inhalt, als auch seine Melodie betrifft, eine der ersten Stellen ein, und lebt, wie kein anderer, in dem Munde des katholischen Bolkes.

Uber seinen Berfaffer liegt indeffen ein tiefes Dunkel ausgebreitet, das faum mehr gang aufgehellt werden durfte. Er führt gewöhnlich die Überschrift: Hymnus S. Ambrosii et Augustini. Gie beruht auf dem Beugniffe der Chronif des beiligen Dezins, eines Bifchofs von Mailand, welche ergablt: 2118 Anguftinus von Ambrofins getauft wurde, fo hatten beide, während fie am Taufbrunnen fanden, aus göttlicher Eingebung in Gegenwart aller Unwefenden diefen Symnus gefungen. Mit der Unachtheit diefer Chronif, welche Joh. Mabillon febr grundlich nachgewiesen, fällt jedoch diese Behauptung in fich selber zusammen. Nicht viel beffer fteht es um eine andere Anficht, die auf den Worten des vierten Concils von Toledo (633) beruht, nämlich, daß Umbrofins allein der Berfaffer fei. Denn Diefes Concil fagt nur, daß gewiffe Symnen von Silarius und Umbrofius für die Rirche verfaßt worden feien, ohne jedoch unfere hymnus namentlich Erwähnung zu thun. Satte das

<sup>1)</sup> S. Band I. S. 178.

<sup>2)</sup> Denfw. Bd. IV. Thl. 1. S. 401.

Concil unsern Hymnus wirklich im Auge, so leuchtet ein, daß eben so sehr Hilarius als Ambrosius der Verfasser sein könnte. Die gelehrten Benediftiner, welche die Werke des heiligen Ambrosius herausgegeben haben, sprechen ebenfalls die Urhebersichaft diesem Feiligen ab, weil sich weder in seinen Schriften, noch bei seinem Biographen Possibius eine Andeutung dafür sindet.

Wahrscheinlicher ist es, daß derselbe von einem gallischen Schriftsteller, etwa hundert Jahre nach dem Tode des Ambrossius, zum Gebrauche der gallifanischen Kirche versaßt worden sei. Nach dem Zeugnisse Pagi's \*) fand Gavanti den fraglichen Hymnus in einem alten Manuscripte mit dem Titel: Hymnus Abundii, in andern mit diesem: Hymnus Sisebuti; in zwei anderen wird er nach Jak. Usser dem Nizetius, Bischof von Trier, der ungefähr um 535 sebte, zugeschrieben. Und dieser gilt bei den Gelehrten heutzutage ziemlich allgemein als Versasser.

Den ersten Spuren desselben begegnen wir in der Regel des heiligen Benedift 3) und in jener des heiligen Cafarius von Arles, welche dessen Gesang für das Offizium vorschreiben.

Den heutigen Gebrauch des Te Deum anlangend, so bildet er einen Bestandtheil des Brevieres, wo er, die Advents und Fastenzeit abgerechnet, die Matutin beschließt. Außerdem wird es bei allen wichtigen Beranlassungen, z. B. bei öffentlichen Danksagungen, nach Ertheilung der heiligen Firmung, nach Empfang der ersten heiligen Kommunion u. s. w. gesungen.

Inhalt und Form unsers Hymnus tragen das Gepräge der höchsten Begeisterung an sich. Es ist, wie der gelehrte Maistre sich ausdrückt, eine begeisterte Poesie, die sich über alle Schranken des Metrums hinwegsetzt, eine göttliche Dithyrambe, worin die Begeisterung sich auf eignen Flügeln erhebt und aller Negeln der Kunst spottet. Glaube, Liebe und Dankbarkeit haben nie eine ausdrucksvollere Sprache geredet. Wir geben denselben hier wortgetreu wieder:



<sup>1)</sup> Critic. in Baron. 388. n. 11.

<sup>2)</sup> De Symb. p. 2.

<sup>3)</sup> C. 11.

"Dich, Gott, loben wir; dich, den Herrn, bekennen wir. Dich, den ewigen Bater, verehrt das gange Weltall.

Dir rusen alle Engel, dir die Himmel und alle Mächte, dir die Cherubim und Seraphim unablässig: Heilig, heilig, heilig, Herr Gott Sabaoth! Himmel und Erde sind voll deiner Herrs lichkeit.

Dich preift die glorreiche Schaar der Apostel, der Propheten lobwürdige Bahl; dich lobt der Martyrer glanzendes Heer.

Dich befennt auf dem ganzen Erdenrunde die heilige Rirche, dich, den Bater der unermeßlichen Majeftat, deinen anbetungswurdigen, mahren und einzigen Sohn, desgleichen den heiligen Beift.

Du, o Chriftus! bift der König der Herrlichkeit; du bift des Baters emiger Cohn.

Indem du zur Erlösung des Menschen Fleisch annehmen wolltest, bast du nicht den Schoos der Jungfrau verabscheut.

Rachdem du den Stachel des Todes überwunden, haft du den Gläubigen das Reich der himmel erschlossen.

Du sigest zur Nechten Gottes, in der Herrlichfeit des Baters. Wir glauben, daß du als Richter dereinst wieder kommen werdest.

Darum flehen wir dich an: Romm zu Silfe deinen Dienern, die du mit deinem fostbaren Blute erlöfet haft!

Laß fie unter die Zahl deiner Seiligen im himmel gerechnet werden!

Erlose, o Herr! dein Bolf, und segne dein Erbe; regiere fie und erhebe fie bis in Ewigkeit.

Wir preisen dich an jedem Tage, und loben deinen Namen von Ewigfeit zu Ewigfeit.

Würdige dich, o Herr! uns an diesem Tage ohne Sunde zu bewahren.

Erbarme dich unfer, o Berr! erbarme dich unfer!

Deine Barmherzigkeit komme über uns, o Herr! wie wir auf dich gehofft haben.

Auf dich, o herr! hoffe ich; lag mich in Ewigfeit nicht zu Schanden werden."

Aus dem Wortlaute des Te Deum feben wir, daß daffelbe

in seiner ersten hälfte ein Lobgesang auf die Trinität ist, in seiner zweiten dagegen sich in ein Bittgebet an den Heiland auflöst. Man wundere sich darüber nicht. Dieser Übergang erscheint als ein ganz natürlicher und, wir möchten sagen, nothwendiger, wenn wir uns die Sache etwas näher ansehen. Indem nämlich die Kirche die Hauptmomente des Erlösungslebens Jesu Christi an ihrem Geiste vorüberziehen läßt, und ihrer Freude darüber in einer Lobpreisung einen Ausdruck leiht, kann sie nicht umhin, zugleich ihrer selbst, um derentwillen Christus Mensch geworden und am Kreuze gestorben ist, und damit ihrer Noth zu gedenken. Das Gesühl der Noth drängt aber unwillsührlich zur Bitte hin. Gerade dieser letzte Theil unsers Hymnus ist es, der sast ganz aus der heiligen Schrift, namentlich aus den Psalmen, genommen ist.

Ebenso ausgezeichnet wie durch seinen Inhalt, ist das Te Deum auch durch seine Melodie. Wer kennt nicht den herrslichen, volksthümlichen Strophengesang des deutschen: Großer Gott! wir loben dich? Alter und erhabener noch aber ist der Choral, nach dem er in der römischen Kirche gesungen wird.

#### \$ 41.

### 4) Advents - Symnen.

Indem wir bei der Aufzählung der vorzüglichsten Kirchenlieder der Ordnung des Kirchenjahres folgen, beginnen wir mit dem Advente.

Das römische Brevier enthält beren drei, nämlich:

- 1) Creator alme siderum, für die Besper,
- 2) Verbum supernum prodiens, für die Matutin, und
- 3) En clara vox redarguit, für die Laudes, die alle den heiligen Ambrosius zum Verfasser haben. Ihrem Inhalte nach sind sie ein feuriger Erguß der Freude und des Danses, weil Gott sich gewürdigt, seinen Eingebornen zur Retzung des Menschengeschlechtes in die Welt zu senden, und ein inständiges Flehen um Barmherzigseit, wann der Herr zum Gezichte kommen werde. Der erste lautet:



Creator alme siderum, Aeterna lux credentium, Jesu Redemptor omnium, Intende votis supplicum.

Qui, daemonis ne fraudibus Periret orbis, impetu Amoris actus, languidi Mundi medela factus es.

Commune qui mundi nefas Ut expiares, ad Crucem E Virginis Sacrario Intacta prodis victima.

Cujus potestas gloriae,
Nomenque cum primum sonat,
Et coelites et inferi
Tremente curvantur genu.

De deprecamur ultimae Magnum diei Judicem; Armis supernae gratiae Defende nos ab hostibus,

Virtus, honor, laus, gloria Deo Patri, cum Filio, Sancto simul Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Der zweite:

Verbum supernum prodiens E Patris aeterni sinu, Qui natus orbi subvenis, Labente cursu temporis. Gott, Schöpfer, hoch gebenedeit, Der Glanb'gen Licht in Ewigkeit, Reig', herr, aus beinen sel'gen hoh'n, Dich beiner niedern Knechte Fleb'n.

Der du, daß Feindes Lift und Buth Sie nicht verderb', in Liebesglut Entbraunt, jum heiltrant, Jesu Chrift, Der franken Belt geworden bift.

Der für der Menschheit Sünd' und Schuld, Am Stamm des Krenzes, du, voll huld, Dich aus dem Schoos der reinen Magd Zum Sühnungsopfer dargebracht.

Bor beffen Macht und herrlichfeit Und hehrem Namen weit und breit Des himmels heer fich zitternd bengt, Der hölle Schaar bebt und erbleicht:

Der du am großen Tag dereinft Als Richter aller Welt erscheinft, Sei uns barmherzig, Jesu Christ, Und schüt,' uns vor ber Feinde Lift.

Lob, Ehr' und Preis erschast' jum Thron Dem Bater und dem ew'gen Sohn, Dem heit'gen Tröster auch geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. ') Amen.

Bort, Gott aus Gott, das hehr und groß Kam aus des ew'gen Baters Schoos: Das Mensch geworden in der Zeit, Die Belt vom Sündenfluch befreit:

<sup>1)</sup> Schloffer, die Kirche in ihren Liedern durch alle Jahrhunderte. Maing 1851. Bb. I. S. 39.

Illumina nunc pectora, Tuoque amore concrema; Ut cor caduca deserens Coeli voluptas impleat.

Ut, cum tribunal Judicis Damnabit igni noxios, Et vox amica debitum Vocabit ad coelum pios:

Non esca flammarum nigros Volvamur inter turbines, Vultu Dei sed compotes Coeli fruamur gaudiis.

Patri, simulque Filio, Tibique sancte Spiritus, Sicut fuit, sit jugiter Saeclum per omne gloria. Amen. Schent' uns bein Licht, o höchftes Gut! Geuß in die Bergen Liebesglut: Daß, Richt'gem abgewandt, die Bruft Entbrenn' in reiner himmelsluft:

Daß, wenn verdammt bes Richters Mund Die Gunder in der Golle Schlund, Und holder Stimme milder Ton Die Frommen ruft jum fel'gen Lohn:

Uns nicht ber Flamme wuth'ge Glut Berschling' in buft'rer Birbel Fluth: Dag wir, durch Gottes huld erneut, Uns fein erfren'n in Ewigkeit.

Preis fei dem Bater und dem Sohn, Und dir, o Geist! auf gleichem Thron, Gleichwie er sein wird, ist und war Bu allen Zeiten immerdar. 1)

## Der dritte:

En clara vox redarguit, Obscura quaeque personans: Procul fugentur somnia: Ab alto Jesus promicat.

Mens jam resurgat torpida, Non amplius jacens humi: Sidus refulget jam novum, Ut tollat omne noxium

En Agnus ad nos mittitur Laxare gratis debitum: Omnes simul cum lacrymis Precemur indulgentiam: Sieh', eine helle Stimm' erklingt, Die mahnend durch das Dunkel dringt: Fern fliehe nächt'ger Traume heer: Bom himmel schimmernd glangt ber herr.

Auf! träger Geift, ermunt're bich! Des Schlummers Erdenbande brich! Ein neuer Stern glänzt hell und licht, Deß' Strahl des Unheils Nacht durchbricht.

Sieh', Gottes Lamm naht uns voll hulb, Bu tilgen unfrer Gunden Schuld: Bu ihm mit Thränen laßt uns fchrei'n, Daß er uns wolle gnädig fein;

<sup>1)</sup> Schloffer a. a. D. S. 42.

Metuque mundum cinxerit, Non pro reatu puniat, Sed nos pius tunc protegat.

Virtus, honor, laus, gloria Deo Patri cum Filio, Sancto simul Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Ut cum secundo fulserit, Dag, wenn gum andern Mal er nabt, Und Schreden alle Belt umfabt, Er mild von Strafen uns befrei', Und uns ein treuer Schirmer fei.

> Lob, Ehr' und Preis erichall' jum Thron Dem Bater und bem em'gen Gobn: Dem beil'gen Trofter auch geweiht Sei Rubm und Breis in Ewigfeit. 1) Umen.

Siezu fommt noch der befannte und fo beliebte Symnus:

Thauet, Simmel, Den Berechten, Bolfen, regnet ibn berab! Rief bas Bolt in bangen Rachten, Dem Gott die Berheißung gab, Ginft den Mittler felbit gu feben , Und jum himmel einzugeben: Denn verschloffen war das Thor Bu des Beiles Erb' empor.

Gott ber Bater ließ fich rühren, Daß er uns zu retten fann, Und den Ratbichluß auszuführen, Erng ber em'ge Gobn fich an. Gottes Engel fam bernieder, Rebrte mit ber Antwort wieder: Sieb', ich bin bes herren Dagb, Mir gescheh', wie du gefagt.

Mls bie Botichaft angefommen, Lag Maria im Gebet: Als das Wort Fleisch angenommen, Bing fie gu Elifabeth. Bon dem Gruße gang burchbrungen, 3ft Johannes aufgesprungen, Der von Gott geheiligt mar, Ch' die Mutter ihn gebar.

Diefer ließ die Stimm' erschallen: Sünder, macht vom Schlummer auf! Denn es nabt bas Beil uns Allen; hemmet enern Gundenlauf! Bruder, lagt ju Diefen Beiten Unfer Berg gur Bug' bereiten! Bandelt auf der Tugendbabn, Biebet Jefum Chriftum an!

Lagt uns wie am Tage manbeln, Richt in Frag und Trunkenbeit: Suchet, um gerecht zu handeln, Bahrheit, Fried' und Ginigfeit! Jenem ganglich nachzuarten, Deffen Unkunft wir erwarten: Dies, burch bes Apoftels Mund, Macht die ew'ge Babrheit fund.

Romm', o Berr, bilf uns erfüllen Deines Anechtes beil'gen Rath! Romm', nach beines Baters Billen, Bie fein Bot' verfündet bat! Romm' berab, bring' une ben Frieden, Den bu Jenen haft beschieden, Belde guten Billens find. Romm' gu une, o göttlich Rind! 2)



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. G. 41.

<sup>2)</sup> Cbend. Bb. II. S. 241.

Dieser Hymnus, dem die im priesterlichen Gebete für diese Zeit sich häusig wiederholenden Worte des Jesaias: Rorate coeli desuper, nubes pluant justum etc. (Jes. 45, 8.), zu Grunde liegen, der indessen in seiner dermaligen Gestalt erst neuern Ursprungs und auch nicht überall gleichlautend ist, drückt auf eine rührende Weise die Sehnsucht der vorchristlichen Welt, in welche sich die Kirche versetzt, aus, läßt sodann den Bußerus des Johannes erschallen, und mahnt mit den Worten des Apostels Paulus (Röm. 13, 11—14.) zu einem heiligen Leben, damit der Heiland bei seiner Ankunst eine würdige Wohnung in unsern Herzen sinden möge. Genso ansprechend, wie sein Inhalt, ist auch seine Melodie.

#### \$ 42.

# 5) Weihnachts . Symnen.

Die Kirche hat in das Offizium für die Geburt Jesu zwei Hymnen aufgenommen, nämlich:

1) Jesu, Redemptor omnium,

Quem lucis ante originem, für die Besper und Matutin, und

2) A solis ortus cardine, für die Laudes.

Der erfte wird dem heiligen Umbrofius zugeschrieben, und lautet alfo:

Jesu, Redemptor omnium, Quem lucis ante originem Parem Paternae gloriae Pater supremus edidit.

Tu lumen et splendor Patris, Tu spes perennis omnium, Intende, quas fundunt preces Tui per orbem servuli.

Memento, rerum Conditor, Nostri quod olim corporis, Sacrata ab alvo Virginis Nascendo, formam sumpseris. D Jefn, ber die Belt befreit, Dem Bater gleich an herrlichfeit, Der, eh' das Licht geschaffen war, Dich, Sohn, von Ewigkeit gebar.

D du, des Baters Glang und Licht, Du Aller Troft und Zuversicht, Du wirst die Deinen nicht verschmäh'n, Die heut' zu dir in Demuth fleb'n.

Bedent', o Schövfer! hehr und flar, Daß unfer Fleisch einst wunderbar, Als dich gebar der Jungfran Bier, Du nahmst, und wurdest Mensch, wie wir.

Testatur hoc praesens dies Currens per anni circulum, Quod solus e sinu Patris Mundi salus adveneris.

Hunc astra, tellus, aequora, Hunc omne quod coelo subest, Salutis Auctorem novae Novo salutat cantico.

Et nos, beata quos sacri Rigavit unda sanguinis, Natalis ob diem tui Hymni tributum solvimus.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Bom hent'gen Tag wird dies bewährt, Der in dem Kreislauf wiederkehrt, Daß du aus Baters Schoofe kamft, Und unfre Menscheit an dich nahmst.

D helle, gnadenvolle Racht, Die heil und Leben uns gebracht! Dir janchzt die Erde, dir das Meer, Dir aller himmelsburger heer.

Auch wir, die du durch deinen Tod Erlöset von der Sünde Noth, Beih'n dir an diesem Tage Dank, Und seiern dich mit Lobgesang.

Preis dir, o Jesu! immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. 1) Amen.

Der zweite: A solis ortus cardine, hat Sedulius (in der Mitte des fünften Jahrhunderts) zum Berfasser, und lautet also:

A solis ortus cardine Ad usque terrae limitem, Christum canamus Principem, Natum Maria virgine.

Beatus auctor saeculi Servile corpus induit; Ut carne carnem liberans, Ne perderet quos condidit.

Castae Parentis viscera Coelestis intrat gratia: Venter Puellae bajulat Secreta, quae non noverat. Bom Aufgang bis jum Niedergang Erschalle Preis und Lobgesang Dem Sohn ber Jungfrau, Jesu Chrift, Der aller herren herrscher ift.

Der aller Belt bas Dasein gab, In Anechtsgestalt kam er herab, Das Fleisch im Fleische zu befrei'n, heil den Gesall'nen zu verleib'n.

Der Gnade himmelöstrom ergoß Sich in der Jungfrau reinsten Schoos: Ihr Leib umschloß das Gottespfand, Das der Natur war unerkannt.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bb. I. S. 43.

Domus pudici pectoris Templum repente fit Dei: Intacta nesciens virum, Concepit alvo Filium.

Enititur puerpera, Quem Gabriel praedixerat, Quem ventre Matris gestiens, Baptista clausum senserat.

Foeno jacere pertulit: Praesepe non abhorruit: Et lacte modico pastus est, Per quem nec ales esurit.

Gaudet chorus coelestium, Et Angeli canunt Deo; Palamque fit pastoribus Pastor, Creator omnium.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Die Klause heil'ger Züchtigkeit hat Gott zum Tempel sich geweiht; Der unberührte Leib sofort Empfing den heiland durch bas Wort.

Geboren hat die keusche Magd, Den Gabriel vorausgesagt: Dem, als ihr Schoos ihn noch umschloß, Johannes jaucht' im Mutterschoos.

Bum Lager mahlt er fich bas Beu, Ruht in ber Rrippe sonder Schen: Er ward mit farger Milch getrankt, Der selbst dem Bogel Nahrung ichenft.

Soch freuet fich ber Engel Chor, Laut schallt ihr Jubelfang empor: Als hirte macht ber hirten Schaar Der herr ber Welt fich offenbar.

Preis dir, o Jesu, immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. 1) Amen.

Diese beiden Hymnen haben theils die ewige, theils die zeitliche Geburt des Erlösers im Auge, preisen die sich darin fundgebende Liebe, und fordern die Christenheit zum Danke auf. In ihnen spiegelt sich daher die Idee des Weihnachtssestes auf vortressliche Weise ab.

Außer diesen beiden im Breviere enthaltenen Hymnen auf die Geburt Jesu ist in neuerer Zeit noch ein anderer sehr allgemein geworden, der in der Christmette gesungen zu werden pflegt, und sowohl was seinen Inhalt, als auch was seine Meslodie betrifft, sich würdig an diese anreiht. Er lautet:

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. Bd. I. S. 80.

Seiligste Nacht!
Erste der Nächte für Menschen hienieden,
Heiligste, ewig uns heiligste Nacht!
Engel erscheinen, verksinden den Frieden;
Ullen wird fröhliche Botschaft gebracht.
Nun ist die größte Berheißung erfüllt;
Endlich die Sehnsucht der Bäter gestillt.
Staunet, o Sterbliche!
Sehet der Ewige

Christen bedenkt!

Raum von dem Schoose der Mutter entbunden,
Ward er zum Leiden, zum Dulden bestimmt.

Der nie die Freuden der Erde empsunden,
Den zogen Sünder, von Bosheit ergrimmt —

Also beschloß es der heilige Gott —

hin zu dem schmählichsten bittersten Tod.

Dadurch riß uns der Herr,

Ihm sei Dank, Preis und Chr'!

Aus unserer Noth.

Göttlicher Freund!
Allen zum Lehrer, zum Beispiel geboren,
Sei es, so lang' ich noch lebe, auch mir!
Dann bin ich nicht für die Tugend versoren,
Sondern ich sinde den himmel in ihr:
Bin nicht vergebens geboren zur Belt:
Lebe und sterbe dann, wie's dir gefällt,
Mit dir, du Göttlicher!
Du bist mein Gott und herr
Der mich erhält.

# § 43.

# 6) Symnen für das Feft ber Erfcheinung.

Das Fest der Erscheinung hat zwei hommen, deren erster: Crudelis Herodes, Deum, den Colins Sedulius (gegen die Mitte des fünften Jahrhunderts lebend), deren zweiter: O sola

<sup>1)</sup> Mainzer Gefangbuch. N. A. S. 164.

magnarum urbium, Prudentius († nach 405) zum Verfasser hat. Während jener drei Thatsachen aus dem Leben Jesu, die Huldigung der Weisen, die Taufe Christi und dessen erstes Wunder zu Kana feiert, hat dieser blos die Ankunft und das Opfer der Weisen zum Gegenstande. Sie lauten:

# 1) Fur die Besper und Matutin:

Crudelis Herodes, Deum Regem venire quid times? Non eripit mortalia, Qui regna dat coelestia.

Ibant Magi, quam viderant, Stellam sequentes praeviam: Lumen requirunt lumine: Deum fatentur munere.

Lavacra puri gurgitis Coelestis Agnus attigit: Peccata quae non detulit, Nos abluendo sustulit.

Novum genus potentiae: Aquae rubescunt hydriae, Vinumque jussa fundere, Mutavit unda originem.

Jesu, tibi sit gloria, Qui apparuisti Gentibus, Cum Patre, et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen

# 2) Für die Laudes:

O sola magnarum urbium Major Bethlehem, cui contigit Ducem salutis coelitus Incorporatum gignere. Bas rafest du in grimmem Wahn? Schreckt dich, herodes, Gottes Nah'n? Nicht ird'scher Kronen Glanz begehrt, Der himmelskronen uns bescheert.

Die Beisen zogen her von fern, Ihr Führer war der lichte Stern: Im Lichte sucht das Licht die Schaar, Bringt Gaben ihm zum Opfer dar.

Der reinen Boge Taufe nahm Das hochgelobte Gotteslamm: Die Sünde, rein von Sündenschuld, Abwaschend, reint uns seine huld.

Der Allmacht Kräfte thut er fund, Die Belle röthet fich zur Stund'; Des Baffers Elemente schafft Er um in Bein durch seine Kraft.

Dir, Jesu, Preis und ew'ger Dienst, Der du den Bolfern einst erschienst: Dir, Bater, Trofter, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit. 1) Amen.

Db allen Städten hehr und groß Ragt Bethleh'm, wo zum Licht entsproß, Mit unserm Fleische angethan, Der Führer auf des heiles Bahn.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 82.

Quem stella, quae solis rotam Vincit decore ac lumine, Venisse terris nuntiat Cum carne terrestri Deum.

Vidêre postquam illum Magi, Eôa promunt munera; Stratique votis offerunt Thus, myrrham et aurum regium.

Regem Deumque annuntiant Thesaurus, et fragrans odor Thuris Sabaei ac myrrheus Pulvis sepulchrum praedocet.

Jesu tibi sit gloria, Qui apparuisti Gentibus, Cum Patre, et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Der Stern, vor beffen Licht fo rein Erbleicht ber Sonne Flammenschein, Berfundet durch sein macht'ges Blub'n, Daß Gott in Knechtsgestalt erschien.

Des Morgens Beifen feb'n den Stern, Sie neigen huld'gend fich dem herrn: Sie bringen dar der Treue Sold, Beihranch und Myrrh' und Königegold.

Das Gold des Königs Würde preist:
Sabä'ichen Weihrauchs Dust erweist
Den Gott: die Myrrhe deutet an,
Daß Grabesnacht ihn werd' umfah'n.

Dir, Jesu, Preis und ew'ger Dienst, Der bu den Bolfern einst erschienst: Dir, Bater, Trofter, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. 1)

#### 8 44.

# 7) Symnen für die beilige Faftenzeit.

Das römische Brevier gahlt deren drei, nämlich:

1) Audi benigne Conditor,

dessen Verfasser der heilige Gregor der Große ift. Seinem Inhalte nach ist derselbe ein aufrichtiges Schuldbekenntniß und eine herzliche Bitte an Gott, theils um Vergebung der Sünden, theils um ein reines Herz und einen heiligen Wandel, als Früchte des Kastens. Er lautet lateinisch und deutsch 2) also:

Audi, benigne Conditor, Nostras preces cum fletibus, In hoc sacro jejunio Fusas quadragenario. Sieh', herr, ans deinen lichten höh'n, Auf unfre Thränen, unfer Fleb'n, Das in der heil'gen Fastenzeit Die Schaar der Deinen dir geweiht.



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 78.

<sup>2)</sup> Ebend. G. 96.

Infirma tu scis virium: Ad te reversis exhibe Remissionis gratiam.

Multum quidem peccavimus, Sed parce confitentibus: Ad nominis laudem tui Confer medelam languidis.

Concede nostrum conteri Corpus per abstinentiam: Culpae ut relinquant pabulum Jejuna corda criminum.

Praesta beata Trinitas, Concede simplex Unitas: Ut fructuosa sint tuis Jejuniorum munera.

Amen.

Scrutator alme cordium, Du schauest in bes Bergens Grund, All' unfre Schwächen find bir fund: Mit Schmerg erfüllt uns unfre Schuld, Erzeig' uns Gundern beine Guld.

> Biel Ilbels haben wir gethan, Rimm unfre Reue gnabig an : Mach' uns von unfern Schaben rein, Bu Chr' und Preis bem namen bein.

Der Faften und der Buge Frucht Sei bes begahmten Leibes Bucht: Daß unfer Berg von Gunden frei, Und unfer Wandel heilig fei.

Du Brunnquell aller Beiligfeit, D feligfte Dreieinigfeit, Lag unfer Faften uns gedeib'n, Und ewig une bein eigen fein.

Umen.

# 2) Ex more docti mystico.

Diefer von dem beiligen Umbrofius berrührende Faftenhomnus lenkt die Blide der Glaubigen zuerft auf die heiligen Borbilder der Faftenzeit fowohl im Alten, als im Reuen Bunde, mahnt dann zu ernfter Buge, und endet in einem inbrunftigen Aleben um Erbarmung. Er lautet lateinisch und deutsch in möglichst wortgetreuer Übersetung 1) alfo:

Ex more docti mystico, Servemus hoc jejunium, Deno dierum circulo Ducto quater notissimo.

Lex et Prophetae primitus Hoc praetulerunt, postmodum Christus sacravit, omnium Rex atque Factor temporum.

Durch muft'icher Sitte Brauch geweißt, Sei beilig uns die Faftengeit, Da uns von Gott geschenket ift Der vierzig Tage Bnadefrift.

Befet und beil'ger Geber Chor Befdritten Diefe Babn, bevor Der Berr fie beil'gend felbit betrat, Der Welt und Beit geschaffen bat.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 51.

Utamur ergo parcius
Verbis, cibis et potibus,
Somno, jocis et arctius
Perstemus in custodia.

Vitemus autem noxia, Quae subruunt mentes vagas, Nullumque demus callidi Hostis locum tyrannidi.

Flectamus iram vindicem, Ploremus ante Judicem, Clamemus ore supplici, Dicamus omnes cernui:

Nostris malis offendimus Tuam, Deus, clementiam: Effunde nobis desuper Remissor indulgentiam.

Memento quod sumus tui, Licet caduci, plasmatis: Ne des honorem nominis Tui, precamur, alteri.

Laxa malum, quod fecimus, Ange bonum, quod poscimus: Placere quo tandem tibi Possimus hic, et perpetim.

Praesta beata Trinitas, Concede simplex Unitas, Ut fructuosa sint tuis Jejuniorum munera.

Amen.

So mäß'gen wir der Triebe Drang In Bort' und Rede, Speif' und Trank: Den Schlaf, den Scherz mit fraft'ger Hand Bezähme ftrenger Bugel Band.

Die Sünde flieh'n wir, die den Geist In des Berderbens Abgrund reißt: Auf daß fein Raum gegeben sei Des list'gen Feindes Tyrannei.

Den Born des Rächers beugen wir, Und fleh'n jum Richter für und für, Mit Renethranen brunftiglich, Und fprechen all' einmuthiglich:

Wir haben, Gott, durch unfre Schuld Beleidigt beine Liebeshuld: Sieh' uns, Erbarmer, gnädig an, Und laß Bergebung uns empfah'n!

Gedenf', daß uns dein Almachteruf, Wenn auch aus schwachem Thon, erschuf: Gib, die du schufft zu deinem Ruhm, herr, nicht dem Feind' zum Eigenthum.

Bergib das Bofe, so gescheh'n, Das Gute mehr', um das wir fleh'n: Daß hier und ewig dir allein Bir endlich wohlgefällig sei'n.

Du Brunnquell aller Beiligkeit, D feligste Dreieinigkeit, Laß unfer Fasten uns gedeih'n, Und ewig uns bein eigen sein.

Umen.

3) O sol salutis intimis, aus dem zehnten bis dreizehnten Jahrhundert stammend, und einem unbekannten Verfasser angehörig. Dieser hymnus ist eine begeisterte Bitte um würdige Früchte der Buße mährend der heiligen Fastenzeit, damit das heilige Ofterfest uns als neue Menschen antreffe. Er lautet lateinisch und deutsch 1) also:

O sol salutis, intimis Jesu refulge mentibus, Dum nocte pulsa gratior Orbi dies renascitur. Genß, Heiles Sonne, beinen Schein, herr, in der herzen Tiefen ein: Da, siegend, ob der dunklen Nacht, Des jungen Tages Licht erwacht.

Dans tempus acceptabile, Da, lacrymarum rivulis Lavare cordis victimam, Quam laeta adurat charitas Der du uns schenkft bie Gnabenzeit, Gib, baß, jum Opfer bir geweiht, Das Berg, gereint in Zährenflut, Entbrenn' in heil'ger Liebe Glut.

Quo fonte manavit nefas, Fluent perennes lacrymae, Si virga poenitentiae Cordis rigorem conterat. Dem Brunnquell, bem bie Schuld entquoll, Entströmet, Thranen, renevoll: Daß ichmelg', im Schmerg ber Buß' ernen't, Des ftarren herzens hartigfeit.

Dies venit, dies tua, In qua reflorent omnia: Laetemur et nos in viam Tua reducti dextera. Es naht der Tag, dein Tag erglüht, An welchem Alles neu erblüht: Führ' uns, herr, auf des heiles Bahn, Zu sel'gen Wonnen himmelan.

Te prona mundi machina Clemens adoret Trinitas, Et nos novi per gratiam Novum canamus canticum.

Dreiein'ger Gott, vor dem die Welt In Staub anbetend niederfällt, Laß uns, in deiner Gnade Schein Ernen't, ein neues Lied dir weih'n.

radiana in access in

4) Vexilla regis prodeunt.

Der Berfasser dieses hymnus ist Benantius Fortunatus († c. 610). Ein Lobgesang auf das heilige Kreuz, singt ihn die Kirche vom Passionntage an bis zum Gründonnerstag. Er sautet 2):

Vexilla Regis prodeunt: Fulget Crucis mysterium, Qua vita mortem pertulit, Et morte vitam protulit.

Des Königs Banner wallt hervor: hell leuchtend strahlt bas Krenz empor, Boran im Tod bas Leben sank, Und Leben in dem Tod errang.



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 189.

<sup>2)</sup> Ebend. S. 85 und 86.

Quae vulnerata lanceae Mucrone diro, criminum Ut nos lavaret sordibus, Manavit unda et sanguine.

Impleta sunt, quae concinit David fideli carmine, Dicendo nationibus: Regnavit a ligno Deus.

Arbor decora et fulgida, Ornata Regis purpura, Electa digno stipite Tam sancta membra tangere.

Beata, cujus brachiis Pretium pependit saeculi, Statêra facta corporis, Tulitque praedam tartari.

O crux ave spes unica, Hoc passionis tempore Piis adauge gratiam, Reisque dele crimina.

Te fons salutis, Trinitas, Collaudet omnis spiritus: Quibus Crucis victoriam Largiris, adde praemium. Das, von der scharfen Lange Stich Grausam verwundet, mildiglich Bon uns zu waschen unfre Schuld, Strömt Blut und Wasser aus voll huld.

Erfüllt ift, was im heil'gen Drang, Im trenen Liede David fang, Als er ben Bolfern Kunde gab: Es herrichte Gott vom holz herab.

Baum, schöngeschmudt und lichtumftrahlt, Bom Konigspurpur reich umwallt, Deß' murb'ger Stamm erforen ward, Bu ruhr'n die beil'gen Glieber gart.

Seil dir, des Arm umschlungen halt Das Lösegeld der fund'gen Welt, An dem der reinste Leib fich wiegt, Das Tod und Gölle obgefiegt.

Rreng, unfre hoffnung allezeit, In dieser heil'gen Leidenszeit 1) Den Frommen mehre Gnad' und huld, Bu nichte mach' der Sünder Schuld.

Dir, Beiles Quell, Dreieinigfeit, Lob, Ehr' und Preis in Ewigfeit: Bum Sieg bes Rrenzes, welchen bu Schenkft, schent' uns, herr, ben Lohn hingu. Amen.

1)

O crux ave spes unica: Hoc passionis tempore.

So in der Passionszeit. Um Feste der Kreuzerfindung lautet die zweite Zeile:

Paschale quae fers gaudium, Das Ofterwonnen uns verleiht.

Am Feste der Kreuzerhöhung: In hac triumphi gloria, In deines Sieges Herrlichseit. 5) Pange lingua gloriosi Lauream certaminis. <sup>1</sup>)

Dieser Hymnus wird ebenfalls dem Benantius Fortus natus, von Andern Claudius Mamertus zugeschrieben. Seinem Inhalte nach ist er ein Lobgesang auf den Erlöser. Nachs dem der Dichter den Sündenfall des Menschen an dem Blicke der Gläubigen vorübergeführt, beschreibt er den ganzen Borgang der Erlösung, die Geburt, hierauf das Leiden des Herrn, und endigt mit einer unübertrefslichen Apostrophe an das Wertzeug der Erlösung, an das Kreuz. Die fünf ersten Strophen mit dem dozologischen Schlusse bilden den Hymnus für die Matutin, die übrigen jenen für die Laudes. Wir lassen ihn mit seiner Übersetung<sup>2</sup>) hier folgen:

Pange lingua gloriosi Lauream certaminis, Et super Crucis trophaeo Dic triumphum nobilem: Qualiter Redemptor orbis Immolatus vicerit.

De parentis protoplasti Fraude Factor condolens, Quando pomi noxialis In necem morsu ruit: Ipse lignum tune notavit, Damna ligni ut solveret.

Hoc opus nostrae salutis Ordo depoposcerat: Multiformis proditoris Ars ut artem falleret: Et medelam ferret inde, Hostis unde laeserat. Ründ', o Bunge, des erhab'nen Rampfes lorbeerreichen Sieg, Und den auf der Arengtrophae Sochgefeierten Triumph, Bie der hohe Belterlöfer Singeschlachtet überwand.

Um des erstgeschaff'nen Baters Fall erbarmungsvoll bewegt, Da er durch des schieksalvollen Apfels Biß jum Tod gestürzt, Zeichnet selbst das Holz der Schöpfer, Das des Holzes Schuld bezahlt.

Dieses Werk hat unsers Seiles Plan von Anbeginn erheischt: Daß des vielgewandten Trügers Lift durch Lift getäuschet sei, Und die Beilung da entquelle, Wo der Feind den Schaden gab.

Pange lingua gloriosi Proelium certaminis.



<sup>1)</sup> In älterer Form:

<sup>2)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 87.

Quando venit ergo sacri Plenitudo temporis, Missus est ab arce Patris Natus, orbis Conditor: Atque ventre Virginali Carne amictus prodiit.

Vagit infans inter arcta Conditus praesepia: Membra pannis involuta Virgo Mater alligat: Et Dei manus pedesque Stricta cingit fascia.

Lustra sex qui jam peregit,
Tempus implens corporis,
Sponte libera Redemptor
Passioni deditus,
Agnus in Crucis levatur
Immolandus stipite.

Felle potus ecce languet,
Spina, clavi, lancea
Mite corpus perforarunt:
Unda manat et cruor:
Terra, pontus, astra, mundus,
Quo lavantur flumine.

Crux fidelis, inter omnes
Arbor una nobilis:
Silva talem nulla profert
Fronde, flore, germine:
Dulce ferrum, dulce lignum,
Dulce pondus sustinent.

Flecte ramos arbor alta, Tensa laxa viscera, Et rigor lentescat ille, Quem dedit nativitas: Et superni membra Regis Tende miti stipite. Mls der heil'gen Zeiten Fülle Endlich nun erschienen war, Bard gesandt der Sohn, der Schöpfer, Aus des Baters Burg herab, Der aus jungfräulichem Schoose In des Fleisches hülle kam.

Sieh', das Anablein schreit, gebettet In der Krippe engem Raum, Und in Windeln hüllt die Glieder Die magdliche Mutter ihm, Und um Gottes händ' und Füße Windet sie die Binden fest.

Als er breißig Jahr' vollenbet, Und bes Lebens Zeit erfüllt, Gab er fich, ber Welterlöfer, Billig hin in Bein und Tod, Um als Opferlamm zu bluten, An des Krenzes Stamm erhöht.

Galle tränkt ihn, fieh', er durstet, Sieh', mit Dornen, Nägeln, Speer Bohren fie den garten Leib wund, Baffer rinnt und Blut gumal: Erde, Meere, Sterne, Beltall Bafchet rein der heil'ge Strom.

Krenz, du treues, unter allen Bäumen einzig edler Baum, Kein Wald zenget einen solchen, Gleich an Laub, an Bluth', an Keim: Süßes Holz, das suße Nägel, Das die suße Bürde trägt.

Beng' die Afte, hoher Baumstamm, Mach' bein hartes Inn'res weich, Und laß alle Starrheit schmelzen, Welche die Natur dir gab; Winde dich mit zarten Zweigen Um bes herrn ber herren Leib.

Ferre mundi victimam, Atque portum praeparare Area mundo naufrago, Quam sacer cruor perunxit, Fusus Agni corpore.

Sempiterna sit beatae Trinitati gloria, Aequa Patri Filioque Par decus Paraclito: Unius Trinique nomen Laudet universitas.

Amen.

Sola digna tu fuisti Du nur warft ber wurd'ge Altar Für des Beltalls Opferlamm, Und als Arche aus bem Schiffbruch Lentst zum Safen du die Belt, Beil das beil'ge Blut dich falbte, Das bem reinsten Leib entquoll.

> Em'ger Lobgefang ertone Der fel'gen Dreifaltigfeit, Bleich dem Bater, gleich dem Sohne, Bleicher Rubm bem Trofter Beift: Des Dreiein'gen Rame rühme Breifend aller Bolfer Mund.

# \$ 45.

## 8) Symnen für die Dfterzeit.

1) Victimae Paschali.

Der Berfaffer Diefes hymnus ift unbefannt. Bie boch Die Rirche ihn von jeher geschätt habe, geht daraus hervor, daß fie ibn in das Mefformular des Ofterfestes aufgenommen bat. Er gebort zu den fogenannten Sequengen, und lautet in lateinischer und deutscher Übersetzung 1) wie folgt:

Victimae Paschali laudes immolent Christiani.

Agnus redemit oves: Christus innocens

Patri reconciliavit peccatores. Mors et vita duello conflixere mirando.

Dux vitae mortuus regnat vivus.

Dic nobis Maria: quid vidisti in via?

Sepulcrum Christi viventis, et gloriam vidi resurgentis:

Opfert dem Ofterlamme, o Chriften, Be= fange des Dantes:

Das Lamm erlofte die Schafe: Chriftus, unschuldig, verfohnte die Gunder bem Bater.

Tod und Leben fampften in munderwür= digem Rampfe.

Der Fürft des Lebens, geftorben, berr= Schet lebendig.

Maria, o rede: Bas fahft du auf bem Beae ?

"Chrifti Grab, bes Lebendigen, und bie Glorie fab ich, des Erftandenen :

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 209.

vestes.

Surrexit Christus, spes mea; praecedet vos in Galilaeam. Scimus Christum surrexisse a mortuis vere:

Tu nobis victor Rex mise-

Amen. Alleluja.

Angelicos testes, sudarium et "Engel ale Beugen erfanut' ich, bas Schweißtuch und bie Gemande:

"Erstanden ift Chriftus, mein Leben; voran euch geht er nach Galilaa." Bir miffen, daß Chriftus erftand aus bes Todes Armen:

D wolle bich unfer, o Sieger, Ronig! erbarmen.

Umen. Alleluja.

2) Ad regias Agni dapes.

Diefer Symnus, welcher ben beiligen Ambrofins jum Berfaffer bat, und in die Besper des Officium divinum fur die öfterliche Zeit aufgenommen ift, nimmt feinen Ausgang von dem judischen Ofterlamme, dem Borbilde des Opfertodes Jesu Chrifti, befdreibt dann deffen Sieg über den Tod und Solle und mahnt jum Schluffe die Gläubigen, mit dem Berrn ein fittliches Auferftebungofeft zu feiern. Auf biblifcher Grundlage fich bewegend, offenbart unfer Symnus einen erhabnen Schwung der Phantafie. Er lautet wie folgt 1):

Ad regias Agni dapes Stolis amicti candidis, Post transitum maris rubri Christo canamus Principi.

Divina cujus charitas Sacrum propinat sanguinem, Almique membra corporis Amor sacerdos immolat.

Sparsum cruorem postibus Vastator horret Angelus: Fugitque divisum mare: Merguntur hostes fluctibus.

Jam Pascha nostrum Christus est, Paschalis idem Victima, Et pura puris mentibus Sinceritatis azyma.

Da wir dem Mabl des Lamm's uns nab'n, Mit weißen Rleibern angethan, Schall' Chr' und Preis ihm, ber regiert, Der uns burch's rothe Meer geführt:

Der priefterlich, voll Liebesgluth, Darbringt für uns fein theures Blut, Und feinen Leib gebenedeit Bum beil'gen Liebesopfer weiht.

Sieh', ber Burgengel flieht entfest Bom Blute, bas die Pfoften nest: Es theilt und icheibet fich bas Meer, Die Mlut verschlingt ber Feinde Beer.

Uns ward jum Ofterlamm ber Berr, Und auch jum Ofteropfer er: Er, für die Bergen treu und rein, Bum ungefau'rten Brod allein.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 49.

O vera coeli Victima, Subjecta cui sunt tartara, Soluta mortis vincula, Recepta vitae praemia.

Victor subactis inferis Trophaea Christus explicat, Coeloque aperto, subditum Regem tenebrarum trahit.

Et sis perenne mentibus Paschale Jesu gaudium: A morte dira criminum Vitae renatos libera.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In sempiterna saecula.

Amen.

D wahres Opfer Jesu Christ,
Dem unterthan die Hölle ist:
Der aus des Todes Banden sich
Aufschwang zum Leben mächtiglich:

Def Urm ber bolle Trop bezwingt, Der hoch sein Siegesbanner schwingt: Den himmel öffnend, schlägt mit Macht In Fesseln er ben Fürst ber Nacht.

Daß fich bie herzen ewig dein Und deiner Ofterwonnen freu'n, Schent' une, vom Sundentod befreit, Bu leben, herr, in dir erneut.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Bon nun an bis in Ewigfeit.

Umen.

#### 3) Rex sempiterne coelitum.

Ebenfalls dem heiligen Ambrofins angehörig, schildert dieser Hymnus im Eingang die erhabene Würde des Erlösers, dessen Menschwerdung, besingt sodann die Auferstehung Christi, unsere eigene in der Taufe, und fordert zum Schlusse zu heiliger Freude über den Sieg des Herrn und zu einem himmlischen Leben auf. Er ist in die Matutin der Ofterzeit aufgenommen, und lautet 1) also:

Rex sempiterne Coelitum, Rerum Creator omnium, Aequalis ante saecula Semper Parenti Filius.

Nascente qui mundo Faber Imaginem vultus tui Tradens Adamo, nobilem Limo jugasti spiritum. Der Engel König, Jesu Chrift, Der du des Weltalls Schöpfer bift, Du, gleichen Besens vor der Zeit, Des Baters Sohn, von Ewigkeit.

Der du, der Schöpfung Zier und Kron', Saft Adams Leib aus Erdenthon Geformt, und haft in ihn gehüllt Den edlen Geift, dein Chenbild:

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Anhang I. S. 417,

Cum livor et fraus daemonis Foedasset humanum genus, Tu carne amictus, perditam Formam reformas Artifex.

Qui natus olim e Virgine, Nunc e sepulchro nasceris, Tecumque nos a mortuis, Jubes sepultos surgere.

Qui Pastor aeternus gregem Aqua lavas Baptismatis: Haec est lavacrum mentium: Haec est sepulchrum criminum.

Nobis diu, qui debitae Redemptor affixus Cruci, Nostrae dedisti prodigus Pretium salutis sanguinem.

Ut sis perenne mentibus Paschale Jesu gaudium: A morte dira criminum Vitae renatos libera.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In sempiterna saecula.

Amen.

Du, als der Menich durch Satans Trug Berfallen war der Sünde Fluch, Gabst, Fleisch geworden, ihm das heil Berlor'ner Burbe neu zu Theil.

Du, ben der Jungfrau Leib umschloß, Erschwingst dich aus des Grabes Schoos: Billft, daß mit dir, durch deine Macht, Bir aufersteh'n aus Grabes Nacht.

Du, ew'ger hirte, waschst voll hulb Uns in der Taufe flar von Schuld: Sie ist der Seelen Rein'gungsbad, Das Grab der Sünd' und Missethat.

Für unfre Schuld, o Gottes Lamm, Starbst du voll huld am Rreuzesstamm: Du, uns zum Leben zu erneu'n, Gabst hin bein theures Blut so rein.

Daß deiner Ofterwonnen fich Die Bergen freu'n beständiglich, Gib, daß, vom Sundentod befreit, Wir leben, herr, in dir ernent.

Preis sei dem Bater, unserm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Trost verleiht, Bon nun an bis in Ewigkeit.

Amen.

4) Aurora coelum purpurat.

Auch dieser Hymnus hat den heiligen Ambrofius zum Berfasser. Er übertrifft die vorausgegangenen an Umfang, wie an Tiese der Gefühle, und ist ein bewundernswürdiger Preissgesang der Auserstehung. Die Kirche hat einen Theil davon den Laudes der Osterzeit (Str. 1—4), einen andern (Str. 5—8.11) der Besper des Commune Apostolorum paschali tempore und den dritten (Str. 9 bis zum Ende) den Laudes ebendaselbst einges

fügt. Seine Übersetzung entnehmen wir der Schloffer'schen Sammlung. 1) Er lautet alfo:

Aurora coelum purpurat, Aether resultat laudibus, Mundus triumphans jubilat, Horrens avernus infremit.

Rex ille dum fortissimus De mortis inferno specu Patrum senatum liberum

Cujus sepulchrum plurimo Custode signabat lapis, Victor triumphat, et suo Mortem sepulchro funerat.

Educit ad vitae jubar.

Sat funeri, sat lacrymis, Sat est datum doloribus:

Surrexit extinctor necis, Clamat corruscans Angelus.

Tristes erant Apostoli De Christi acerbo funere, Quem morte crudelissima Servi necarant impii.

Sermone verax Angelus Mulieribus praedixerat: Mox ore Christus gaudium Gregi feret fidelium.

Ad anxios Apostolos Currunt statim dum nuntiae, Illae micantis obvia Christi tenent vestigia. Der himmel glüht im Morgenduft, Triumphgesang durchhallt die Luft, Frohlockend jaucht das Erdenrund, Die hölle bebt im finstern Schlund.

Der Siegesfürst, der herr der Macht, Führt aus des Abgrunds Todesnacht, D'rin harrend sie gesesselt war, Befreit an's Licht der Bäter Schaar.

Sein Grab verschließt ein schwerer Stein, Der Bächter viele hüten sein: Doch triumphirend fiegt der held, Deß Tod des Todes Macht gefällt.

Bersieget Thränen, Senfzer schweigt, Des Grabes Gran'n, der Schmerz entfleucht:

Er, der den Tod befiegt, erstand: Der Engel ruft's, im Lichtgewand.

Durchdrungen war von bitterm Schmerz Bon Chrifti Tod ber Junger Berg, Den graufamlich, in frevlem Muth, Gewurgt hat frecher Knechte Buth.

Den heil'gen Frau'n, in früher Stund', Erscholl das Bort aus Engels Mund: Bald zeigt der herr von Angesicht Sich seinen Glanb'gen, zaget nicht.

Schnell flieh'n fie zu den Eilfen fort, Bu kund'gen das vernomm'ne Bort: Da, auf dem Wege, schimmernd seh'n Sie sich den Herrn entgegengeh'n.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 46.

Galilaeae ad alta montium

Se conferunt Apostoli,

Jesuque, voti compotes,

Almo beantur lumine.

Paschale mundo gaudium Sol nuntiat formosior, Cum luce fulgentem nova Jesum vident Apostoli.

In carne Christi vulnera Micare tanquam sidera Mirantur, et quidquid vident, Testes fideles praedicant.

Rex Christe clementissime, Tu corda nostra posside: Ut linga grates debitas Tuo rependat nomini.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito In sempiterna saecula.

Amen.

Nach Galilaa's Bergen zieh'n D'rauf die Apostel eilig hin: Wo sie, umstrahlt von hehrem Licht, Den heiland schau'n von Angesicht.

In Ofterwonnen jauchst die Welt, Bon icon'rer Sonne Glanz erhellt, Ale lichtverklärt fich offenbar Der herr macht ber Apostel Schaar.

Der Bunben Mal' am Leibe fein, Gleich Sternen, geben hellen Schein: Es frannt die Schaar, und boch entgudt Bezengen fie, mas fie erblidt.

D Chrifte, herr voll Gütigfeit, In unfern herzen herrsch' allzeit: Daß wir, in dir erneut und rein, Dir ein erneutes Leben weih'n.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Bon nun an bis in Ewigkeit.

Umen.

§ 46.

## 9) Symnen auf die Simmelfahrt Chrifti.

1) Salutis humanae sator. Berfasser dieses Hymnus ist der heilige Ambrosius. Nachdem er die Liebe des Herrn, die sich in dessen Tode gegen die Menschheit kundgegeben, geschildert, bestingt er dessen Sieg über den Tod und die Himmelsahrt, sleht zum Schlusse um Erbarmen, sowie um die Gnade, dereinst sein Angesicht im Himmel zu schauen, und damit dies geschehen könne, um seinen Schutz während der irdischen Pilgersahrt. Die Kirche singt ihn in der Besper und den Laudes des Himmels

Übersetzung 1) lautet er alfo:

fahrtsfestes und deffen Oftav. In der Ursprache und in deutscher

Salutis humanae Sator, Jesu, voluptas cordium, Orbis redempti Conditor, Et casta lux amantium.

Der bu ber Menschbeit Beiland bift, Der Bergen Bonne, Jefu Chrift, Du Schöpfer ber erlösten Belt, Def Licht ber Seelen Racht erhellt.

Qua victus es clementia, Ut nostra ferres crimina? Mortem subires innocens, A morte nos ut tolleres?

Bie gwang bich beine But' und Buld, Auf dich zu nehmen unfre Schuld? Schuldlos zu tragen Tod und Bein, Bom Tod und Gunder gu befrei'n?

Perrumpis infernum chaos: Vinctis catenas detrahis: Victor triumpho nobili Ad dexteram Patris sedes.

Du brichft der Solle Thor entzwei, Machit, die in Banden liegen, frei, Schwingft nach vollbrachtem Siegeslauf, Dich zu bes Baters Rechten auf.

Te cogat indulgentia, Ut damna nostra sarcias, Tuique vultus compotes Dites beato lumine.

Du, unfer Beil, erbarme bich, Beil' unfre Schaben milbiglich; Silf uns, bid, herr, von Angeficht Bu ichau'n in beinem fel'gen Licht.

Tu dux ad astra, et semita, Sis meta nostris cordibus, Sis lacrymarum gaudium, Sis dulce vitae praemium.

Gei Beg uns auf ber himmelsbahn, Sei Biel bes Beg's und führ' uns an; Sei unfrer Thranen Bonne du, Sei unfer Lohn, und em'ge Rub.

2) Aeterne rex altissime. Der Berfaffer Diefes hymnus ift unbefannt, gehört aber mahrscheinlich in die Zeit vom sechsten bis zum neunten Sahrhunderte. Der Symnus felbst ift ein begeifterter Lobgefang auf die Simmelfahrt Chrifti, wodurch der Beiland fich gur Rechten des Baters gefest, um dort die Guldigung des Weltalls zu empfangen, und von dort aus die erlöste Menschheit zu regieren. Am Ende löst fich derselbe in ein Bitt= gebet auf, das um die Gnade der Gundenvergebung, um die Rraft auf dem Lebenswege zum Simmel, um ein gnädiges Gericht

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 35. Fluck, Liturgit. II.

und Aufnahme in den Himmel fleht. Er bildet einen Beftands theil der Matutin des Himmelfahrtsfestes, und lautet lateinisch und deutsch also 1):

Aeterne Rex altissime, Redemptor et fidelium, Cui mors perempto detulit Summae triumphum gloriae.

Ascendis orbes siderum, Quo te vocabat coelitus Collata, non humanitus

Rerum potestas omnium:

Ut trina rerum machina, Coelestium, terrestrium, Et infernorum condita, Flectat genu jam subdita.

Tremunt videntes Angeli Versam vicem mortalium: Peccat caro, mundat caro,

Regnat Deus Dei caro.

Sis ipse nostrum gaudium, Manens olympo praemium, Mundi regis qui fabricam, Mundana vincens gaudia.

Hinc te precantes quaesumus, Ignosce culpis omnibus, Et corda sursum subleva Ad te superna gratia.

Ut cum repente coeperis Clarere nube Judicis, Poenas repellas debitas, Reddas coronas perditas. D König, Gott von Ewigkeit, Der du die Glanb'gen hast befreit, Als siegreich mit dem Tod du rangst, Und triumphirend dich erschwangst.

Du fährst hinan zum Sternengelt, Wo beinen Thron dir hat bestellt Der Bater, ber zu eigen dir Gab alle Dinge für und für:

Daß der dreifält'ge Beltbau sich, Dir huld'gend, beuge ewiglich, Bas himmlisch und was irdisch ift, Und was der Hölle Schlund verschließt.

Der Engel Chöre zitternd seh'n Der Menschheit Wiederausersteh'n: Fleisch sühnt des Fleisches Schuld, das Wort, Das Fleisch ward, herrschet fort und fort.

Du unfre Wonne, Gottes Sohn, Im himmel unfer ew'ger Lohn, Du senkst die West mit starter hand: Lehr' uns verschmäh'n der Erde Tand.

Wir fleh'n zu bir, erbarme bich, Seil' unfre Schaden milbiglich: Erleucht' uns auf des heiles Bahn, Beuch unfre herzen himmelan.

Daß, wenn du einst in hellem Licht Auf Wolfen sigest jum Gericht, Du unfre Schuld uns wollst verzeih'n, Und sel'ger Wonnen Lohn verleih'n.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 114. 115.

#### 227

Qui victor in coelum redis, Cum Patre, et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Jesu, tibi sit gloria, Dir, Jefu, ben ber Beltfreis ehrt, Der fiegreich beim gen himmel febrt, Dir, Bater, Trofter, bir geweiht Sei Rubm und Breis in Ewigfeit.

\$ 47.

#### 10) Pfingft-Symnen.

1) Die Sequeng: Veni, sancte Spiritus. Sie mird dem beiligen Robert, König von Frankreich († 1031), zugeschrieben, und ift ein Lobgefang auf den beiligen Geift, voll munderbarer Salbung, und von dem erhabenften Schwunge. In findlich ruhrender Beije beschreibt fie die Birfungen des heiligen Beiftes, und fleht mit Inbrunft feine Gaben auf die Glaubigen berab. Benn auch die Übersetzung, 1) die wir fogleich geben werden, nicht ungelungen genannt werden fann, so wird man doch nicht in Abrede ftellen wollen, daß fie binter dem Driginal weit gurud= bleibt. Jene bundige Rurge, jenes gartliche Fleben, jene beilige Begeisterung läßt fich eben nicht gang getren wiedergeben.

Veni, sancte Spiritus, Et emitte coelitus Lucis tuae radium!

Veni Pater pauperum, Veni dator munerum, Veni lumen cordium!

Consolator optime, Dulcis hospes animae, Dulce refrigerium!

In labore requies, In aestu temperies, In fletu solatium!

Romm berab, o beil'ger Beift, Beug ben Strahl, ber bir entfleußt, In der Deinen Bergen ein.

Bater, bor' ber Armen Schrei'n, Romm, une Gaben zu verleib'n, Romm, ber Geelen lichter Schein.

Unfre Troftung, unfre Raft, Du, der Geelen füßer Baft, Guge Labung, zeuch berein.

Du in Arbeit unfre Rub, In der Sige Rühlung du, Silf und Troft in aller Bein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 125.

O lux beatissima, Reple cordis intima Tuorum fidelium!

Sine tuo numine Nihil est in homine, Nihil est innoxium.

Lava quod est sordidum, Riga quod est aridum, Sana quod est saucium!

Flecte quod est rigidum, Fove quod est frigidum, Rege quod est devium!

Da tuis fidelibus In te confidentibus Sacrum septenarium!

Da virtutis meritum,
Da salutis exitum,
Da perenne gaudium!
Amen.

Seil'ger Lichtquell, fel'ge Luft,
Fülle beiner Glänb'gen Bruft
Mit bem Licht ber Gnaben bein.

Dhne beiner Gottheit Strahl Rann im Menschen nichts zumal, Richts von Gunde ledig fein.

Bas beflectt ist, wasche rein, Bas verweltt ist, woll' erneu'n, Und den Bunden heilung leib'n.

Mache weich, was fprod und hart, Barme, was von Frost erstarrt, Führ' auf sichern Pfad uns ein.

Gib, Herr, deiner Glänb'gen Schaar, Die auf dich vertrauet gar, Deiner Gaben Siebenschein.

Woll' der Tugend Lohn verleih'n, Laß das Ende felig fein, Dort uns ewig dein zu freu'n.

Umen.

2) Veni, Creator Spiritus. Neben dem Te Deum kommt dieser Hymnus in der Liturgie am häusigsten vor. Nicht nur hat die Kirche ihn in die kanonischen Horen, in die Besper und die Terz des Pfingstestes und seiner Oktav, aufgenommen, sondern sie singt ihn auch bei vielen andern Gelegenheiten, z. B. bei der Spendung der Firmung, bei der Priester- und Bischossweihe, und bei allen andern Gelegenheiten, wo man der Erleuchstung des heiligen Geistes ganz besonders bedarf. Als Berkasser desselben wird Karl der Große genannt. In deutscher überssetzung 1) lautet er also:

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 104.

Veni, Creator Spiritus, Mentes tuorum visita, Imple superna gratia, Quae tu creasti pectora.

Qui diceris Paraclitus, Altissimi donum Dei, Fons vivus, ignis, charitas, Et spiritalis unctio.

Tu septiformis munere, Digitus paternae dexterae, Tu rite promissum Patris, Sermone ditans guttura.

Accende lumen sensibus: Infunde amorem cordibus: Infirma nostri corporis Virtute firmans perpeti.

Hostem repelle longius,
Pacemque dones protinus:
Ductore sic te praevio
Vitemus omne noxium.

Per te sciamus da Patrem, Noscamus atque Filium: Teque utriusque Spiritum Credamus omni tempore.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Komm, Schöpfer Geift, fehr' in uns ein, Der Deinen herzen harren bein: Full' an mit lichter Gnaden Strahl Die Seelen, die du schufft, zumal.

Dich preisen wir, o Tröfter werth, Dich, den uns Gottes Suld bescheert, Lebend'ger Born, Fen'r, Liebe, dich, Und Geiftessalbung fraftiglich.

Du fiebenfält'ger Gaben Pfand, Du Finger an des Baters hand, Bon Gott verheiß'ner Gnadenhort, Du schenkst der Zunge Flammenwort.

Die Sinn' erlencht' mit lichtem Schein, Geng Lieb' in unfre herzen ein: Bann unfer muber Leib erschlafft, Start' uns mit beiner ew'gen Kraft.

Des Feindes Grimm ichend,' von uns weit, Und ichent' uns Fried' in aller Zeit: D leit' uns stets auf rechtem Pfad, Und ichng' uns, wann Gefahr uns nabt!

Den Bater auf bem ew'gen Thron Lehr' uns erkennen, und ben Gohn: Geift, ber aus beiben ftromt, an bich Glaub' unfer Berg beständiglich.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Trost verleiht, Dem heil'gen Geist in Ewigkeit.

Umen.

3) Jam Christus astra ascenderat. Ein Werf des heiligen Ambrosius, besingt dieser Lobgesang die wunderbaren Umsttände, unter welchen die Herabkunft des heiligen Geistes nach dem Berichte der Apostelgeschichte stattsand. Die Kirche hat ihm

eine Stelle in der Matutin des Festofstziums angewiesen. Er lautet lateinisch und deutsch 1) also:

Jam Christus astra ascenderat, Reversus unde venerat, Patris fruendum munere Sanctum daturus Spiritum. Gen himmel aufgefahren schon, Boher er fam, war Gottes Sohn: Da, durch des Baters huld bescheert, Sandt' er den Geift, den Tröster werth.

Solemnis urgebat dies, Quo mystico septemplici Orbis volutus septies, Signat beata tempora.

Es brach heran ber hehre Tag, Da, dunkler Deutung, fiebenfach Das Licht war fiebenmal gekehrt, Das fel'ger Zeiten Nah'n bewährt.

Cum lucis hora tertia Repente mundus intonat, Apostolis orantibus Deum venire nuntiat. Sieh, um die britte Stund' erhebt Sich plöglich, haß bas-haus erbebt, Ein Brausen, fündend Gottes Nah'n Den betenden Avosteln an.

De Patris ergo lumine Decorus ignis almus est, Qui fida Christi pectora Calore Verbi compleat.

Dem Licht bes Baters wunderbar Entströmt das Feu'r, das hell und flar Gerab auf Christi Jünger finkt, Sie mit des Wortes Glut durchbringt.

Impleta gaudent viscera, Afflata sancto Spiritu, Vocesque diversas sonant, Fantur Dei magnalia. Der Bergen lauter Jubel preift, Entflammet von dem beil'gen Geift, In fremden Jungen, hoch erfreut, Des Gerren Macht und herrlichkeit.

Notique cunctis Gentibus Graecis, Latinis, Barbaris, Simulque demirantibus, Linguis loquuntur omnium.

Die allen Bölfern find befannt, Ans Affen, Rom und Griechenland, Sie sprechen — Staunen faßt die Schaar — In allen Sprachen wunderbar.

Judaea tunc incredula, Vesana torvo Spiritu, Madere musto sobrios Christi fideles increpat.

Ungläub'ges Judenvolf, erfüllt Bon wildem Grimme, rast, und schilt Die Glänb'gen Christi, meint, es sei'n Die Jünger voll von sugem Wein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 36 und 37.

Sed editis miraculis Occurrit, et docet Petrus, Falsum profari perfidos, Joële teste comprobans.

Deo Patri sit gloria, Et Fiko, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Doch Petrus tritt hervor, bewährt Durch Bunderzeichen, und belehrt Die Schaar, falich fei ber Juden Bort, Bas er burch Joël zeigt fofort.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Grab und Tob, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Dem heil'gen Geift, in Ewigkeit.

Umen.

4) Beata nobis gaudia. Dieser Hymnus, den die Kirche den Laudes einverleibt hat, ist eines der wenigen Überbleibsel, die wir noch von dem heiligen Hilarius, Bischof von Poitiers († 308), besitzen. Man sieht daraus, welch' hohes Dichtertalent diesem Heiligen eigen war. Der Hymnus beschreibt in sehr anziehender Weise die wunderbare Herabsunft des heiligen Geistes auf die Apostel, dessen Wirfungen in diesen, und löst sich am Schlusse in ein Bittgebet auf, das auf uns die Gaben des heisligen Geistes herabsleht. Er lautet also:

Beata nobis gaudia Anni reduxit orbita, Cum Spiritus Paraclitus Illapsus est Apostolis.

Ignis vibrante lumine Linguae figuram detulit, Verbis ut essent proflui, Et charitate fervidi.

Linguis loquuntur omnium: Turbae pavent Gentilium: Musto madere deputant Quos Spiritus repleverat.

Patrata sunt haec mystice, Paschae peracto tempore, Sacro dierum circulo, Quo lege fit remissio. Blüdfel'ge Wonnen, hoch und hehr, Bringt uns des Tages Wiederkehr, Da fich ergoffen wunderbar Der Geift auf der Apostel Schaar.

Die Flamme, die hernieder wallt, Beigt, Fenerzungen gleich gestalt't, Daß start sei ihrer Rede Flut, Und brunftig ihrer Liebe Glut.

In allen Sprachen tont ihr Wort, Es staunt der Bolter Schaar sofort: Berauscht von füßem Beine schilt Man sie, die Gottes Geift erfüllt.

Bollbracht ward Solches wunderbar, Als das Passah vollendet war, Und jener heil'gen Tage Zeit, Da Nachlaß das Geset gebent. Te nunc, Deus piissime, Vultu precamur cernuo, Illapsa nobis coelitus Largire dona Spiritus.

Dudum sacrata pectora Tua repleti gratia: Dimitte nostra crimina, Et da quieta tempora.

Deo Patri sit gloria, Et Filio, qui a mortuis Surrexit, ac Paraclito, In saeculorum saecula.

Amen.

Sieh, herr, aus beinen fel'gen hoh'n Boll huld auf unfrer Demuth Fleh'n; Ergieß' auf uns vom himmelsbom Der Geistesgaben Gnadenstrom.

Du haft die herzen dir geweiht, Mit Gnad' erfüllt und Freudigkeit: Tilg' unfre Schuld auch mildiglich, Und schenk' und Friede gnädiglich.

Preis fei dem Bater, unferm Gott, Dem Sieger auch von Graf und Tod, Dem Sohn, und ihm, der Troft verleiht, Dem heil'gen Geift in Ewigkeit. 1)

§ 48.

### 11) Dreifaltigfeits - Symnen.

Für das Fest der heiligen Dreifaltigseit (sest. ss. Trinitatis) enthält das römische Brevier drei Hymnen, nämlich für die Besper: Jam sol recedit igneus; für die Matutin: Summae Parens clementiae, und für die Laudes: Tu Trinitatis Unitas. Sie sind Bestandtheile des ambrostanischen Symnus: O lux, beata Trinitas, 2) eines Lob= und Bittgesangs auf das Geheimnis der Trinität vom höchsten Schwunge. Jeder dieser Theile besteht aus zwei Strophen mit dem dozologischen Schlusverse. Sie sauten also:

(Besper.)

Jam sol recedit igneus, Tu lux perennis Unitas, Nostris, beata Trinitas, Infunde amorem cordibus.

Du ew'ger Lichtquell, Einigkeit, Sochheiligste Dreifaltigkeit, Schon weicht der Sonne Flammenschein, Genß Licht in unfre herzen ein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 3 und 4.

<sup>2)</sup> Die vollständige übersetzung dieses hymnus f. bei Schloffer, a. a. D. S. 59 und 60.

Te mane laudum carmine, Te deprecamur vespere: Digneris, ut te supplices Laudemus inter Coelites. Dich fleh'n wir, wann der Morgen graut, Dich, wann der Abend niederthaut: Schent' uns, mit deiner Sel'gen Schaar, Dein Lob zu preisen immerdar.

#### (Matutin.)

Summae Parens clementiae, Mundi regis qui machinam, Unius et substantiae, Trinusque personis Deus: D Bater, herr voll Gutigkeit, Der mächtig aller Welt gebent, In beines Wesens Einigkeit Dreieinig, Gott, in Ewigkeit:

Da dexteram surgentibus, Exurgat ut mens sobria, Flagrans et in laudem Dei, Grates rependat debitas. Reich' uns Erwachenden die hand, Rein sei das herz, flar der Berstand, Daß brünstig wir, zur Ehre dein, Dir würd'ge Dankgefänge weih'n.

#### (Laudes.)

Tu Trinitatis Unitas, Orbem potenter quae regis, Attende laudis canticum, Quod excubantes psallimus. Du, Einheit der Dreifaltigkeit, Die mächtig aller Welt gebeut, Dich preisen wir inbrunftiglich: Nimm an dies Loblied gnädiglich.

Ortus refulget lucifer, Praeitque solem nuntius: Cadunt tenebrae noctium: Lux sancta nos illuminet. Der Morgenstern erglänzt mit Macht, Dem Lichte weicht die dunkle Nacht: Er fundet uns der Sonne Nah'n; Dein heil'ges Licht gund' in uns an.

Deo Patri sit gloria,
Ejusque soli Filio,
Cum Spiritu Paraclito,
Nunc et per omne saeculum.
Amen.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit. 1) Amen.

Außer diesem durch sein hohes Alterthum, wie durch die Schönheit feines Inhaltes und seiner Form ausgezeichneten, laffen

wir einen Preis- und Bittgefang auf die heilige Dreifaltigkeit aus neuerer Zeit hier folgen, der hauptfächlich wegen seiner volks-

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 18. 14, 16.

thumlichen Melodie fehr beliebt ift und eine weite Berbreitung gefunden hat. Es ift folgender 1):

Gott Bater, set gepriesen Auf deinem höchsten Thron, Und Ehre werd' erwiesen Dir, eingeborner Sohn. Heiligste Dreifaltigkeit, Ungertheilte Einigkeit, Jung und Alt, Groß und Klein, Preiset Alle insgemein.

Auch fei von uns geehret Du, Geist ber heiligkeit: Der alle Bahrheit lehret, Und uns mit Troft erfreut. Beiligfte u. f. w.

Bereine beine Rinder In Glaubenseinigkeit: Bekehr' zu dir die Sünder Zum heil der Chriftenheit. heiligfte n. f. w.

Beglüde ben Regenten Durch beine milbe hand, Und lag burch sein Berwenden Stets blüh'n das Baterland. heiligfte u. f. w.

D fchenke uns ben Frieden, Den Niemand geben fann: Es bete dich hienieden Die Rirche ruhig an. heiligste u. f. w. Bend' ab des Kriegs Gefahren: Berbrich des Feindes Schwert, Und halt', uns zu bewahren, Uns deines Schutzes werth. Heiligste Dreifaltigkeit, Unzertheilte Einigkeit, Jung und Alt, Groß und Klein, Preifet Alle insgemein.

Beschirm' in unsern Tagen Uns alle väterlich; Entferne Pest und Plagen, O herr, wir bitten bich. Heiligste u. s. w.

Auf unfer frommes Bitten Gib uns das täglich Brod, Und fern von unfern hütten Sei Brand und hungersnoth. Heiligste u. s. w.

Auf unfrer letten Reife, In unfrer Todesnoth, Reich' uns zur Seelenspeise Das wahre himmelsbrod. Heiligste u. s. w.

Dort führe uns zusammen In deine Engel Schaar: Ber dies begehrt, sprech' Amen: Dies Alles werde wahr. Heiligste u. s. w.

<sup>1)</sup> Mainzer Gefangbuch. Rene Auft. S. 495 und 496.

#### § 49.

#### 12) Frohnleichnams - Symnen.

Das Fest des heiligen Frohnleichnams, dessen Entstehung in das dreizehnte Jahrhundert fällt, verdankt seine herrlichen Lobgessänge dem heiligen Thom as von Aquin, der mit der Abfassung eines Offiziums für dasselbe von Papst Urban beaustragt wurde. Sie zählen ohnstreitig zu dem Erhabensten, was die Kirche von heiliger Poesse aufzuweisen hat. In ihnen muß man ebensosehr die Bestimmtheit des katholischen Dogmas, als die hohe Besgeisterung für das Geheimniß der Liebe bewundern. Diese Hymnen sind:

1) Die Sequeng:
Lauda, Sion, Salvatorem.
Sie lautet mit ihrer deutschen Übersetzung 1):

Lauda, Sion, Salvatorem,
Lauda ducem et pastorem,
In hymnis et canticis:
Quantum potes, tantum aude,
Quia major omni laude,
Nec laudare sufficis.

Laudis thema specialis,
Panis vivus et vitalis,
Hodie proponitur:
Quem in sacrae mensa coenae
Turbae fratrum duodenae
Datum non ambigitur.

Sit laus plena, sit sonora, Sit jucunda, sit decora Mentis jubilatio: Dies enim solemnis agitur, In qua mensae prima recolitur Hujus institutio. Preif', o Sion, beinen Führer, Deinen hirten und Regierer, Mit Gebet und Lobgesang: Bas du fanuft, bas laß erklingen, Denn ihn würdig zu besingen, If zu schwach bes Liedes Klang.

Sente laß dein Lob vor Men Bu des Brodes Ruhm erschassen, Belches lebt und Leben beut: Das beim heil'gen Mahl, im Kreise Seiner Jünger, hat zur Speise Selbst der heisand eingeweiht.

Jauchzend ton', in fugen Rlangen Schnell' empor, in Lobgefangen, Inbel, ber bas herz entzucht: Denn bies Feft ift ausersehen, Die Einsetzung zu begehen Jenes Mabls, das uns erquicht.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 171 ff.

In hac mensa novi Regis
Novum Pascha novae legis
Phase vetus terminat:
Vetustatem novitas,
Umbram fugit veritas,
Noctem lux eliminat.

Quod in coena Christus gessit, Faciendum hoc expressit In sui memoriam: Docti sacris institutis, Panem, vinum in salutis Consecramus hostiam.

Dogma datur Christianis,
Quod in carnem transit panis,
Et vinum in sanguinem:
Quod non capis, quod non vides,
Animosa firmat fides,
Praeter rerum ordinem.

Sub diversis speciebus,
Signis tantum, et non rebus,
Latent res eximiae:
Caro cibus, sanguis potus,
Manet tamen Christus totus
Sub utraque specie.

A sumente non concisus, Non confractus, non divisus, Integer accipitur: Sumit unus, sumunt mille, Quantum isti, tantum ille; Nec sumptus consumitur.

Sumunt boni, sumunt mali, Sorte tamen inaequali Vitae vel interitus: Mors est malis, vita bonis, Vide paris sumptionis Quam sit dispar exitus. Seht den nenen Gerrn fich weihen, Renes Dfterlamm bes neuen Bunds: das alte Borbild weicht: Altes schwand, das Neue flegt, Schatten vor der Bahrheit Licht, Bor bem Tag das Dunkel fleucht.

Was beim Mable Chriftus borten That, thun, folgsam seinen Worten, Wir zum Denkmal seiner Huld: Beihend, tren des herrn Geheiße, Brod und Wein, geheimer Weise, Zum Sühnopfer unstrer Schuld.

Dies ift unsers Glaubens Lehre, Daß das Brod in Fleisch sich kehre, Und in Christi Blut der Bein: Bagt Berstand, seh'ns nicht die Sinne, Kühner Glaube doch wird's inne, Ungetäuscht vom äußern Schein.

Unter den Gestalten beider Zeichen nur, nicht Wesenheiten, Liegt Hochheiliges verhüllt: Blut Getrante, Fleisch ift Speise, Doch bleibt Christus gleicher Weise Ganz in beiberlei Gebilb.

Dom Empfänger nicht versehret, Nicht gebrochen, nicht zerstöret, Ungetheilt an sich gewährt: Giner — Tausend ihn empfangen, Der erlangt, was die erlangen, Nicht verzehrt ihn, der ihn zehrt.

Gute, Bose ihn genießen, Doch verschieden unter diesen Sind die Loose, — Leben, Tod: Tod den Bosen, Guten Leben, Sieh, ungleiches End' erstreben, Die genießen gleiches Brod. Fracto demum sacramento, Ne vacilles, sed memento, Tantum esse sub fragmento, Quantum toto tegitur.

Nulla rei fit scissura, Signi tantum fit fractura, Qua nec status, nec statura Signati minuitur.

Ecce panis Angelorum, Factus cibus viatorum, Vere panis filiorum, Nec mittendus canibus.

In figuris praesignatur, Cum Isaac immolatur, Agnus Paschae deputatur, Datur Manna patribus,

Bone Pastor, Panis vere, Jesu, nostri miserere, Tu nos pasce, nos tuere, Tu nos bona fac videre In terra viventium.

Tu qui cuncta scis et vales, Qui nos pascis hic mortales, Tuos ibi commensales, Coheredes et sodales Fac sanctorum civium.

Amen.

2) Der Symnus:
Pange lingua gloriosi
Corporis mysterium.

welcher der Besper des Festoffiziums einverleibt ist. Seine worts getreue Übersehung lautet lateinisch und deutsch nach Schlosser \*\*), wie folgt:

1) A. a. D. S. 163.

Sind gebrochen die Gestalten, Banke nicht, woll' fest es halten, So viel sei im Theil enthalten, Als das Gange in sich schloß.

Richt bas Wesen wird zerriffen, Rur bas Zeichen wird zerschlissen, Stand und Maß bleibt, wie wir wissen, Im Bezeichneten gleich groß.

Seht das Brod, das Engel nähret, Pilgern jest zur Koft bescheeret, Behres Brod, dem Rind gewähret, Nicht vor hunde hingestellt.

In Borbildern ift's bedeutet, Wie jum Opfer Isaat schreitet, Jum Passah bas Lamm bereitet Wird, ben Batern Manna fallt.

Wahres Brod, sieh' auf uns Arme, Guter hirte, dich erbarme, Beid' uns, birg in deine Arme Uns, daß wir einft, frei vom harme, heil im Land des Lebens seh'n.

Der du fiehst in Rah' und Beiten, Sier im Todesthal ber Leiben Mild uns weidest, ju den Freuden Deines Mahls woll' uns, jur Seiten Deiner heil'gen, dort erhöh'n.

Umen.

Pange, lingua, gloriosi Corporis mysterium, Sanguinisque pretiosi, Quem in mundi pretium Fructus ventris generosi Rex effudit gentium

Nobis datus, nobis natus
Ex intacta Virgine,
Et in mundo conversatus,
Sparso verbi semine,
Sui moras incolatus
Miro clausit ordine.

In supremae nocte coenae Recumbens cum fratribus, Observata lege plene Cibis in legalibus, Cibum turbae duodenae Se dat suis manibus.

Verbum caro, panem verum Verbo carnem efficit: Fitque sanguis Christi merum: Et si sensus deficit, Ad firmandum cor sincerum Sola fides sufficit.

Tantum ergo Sacramentum Veneremur cernui, Et antiquum documentum Novo cedat ritui: Praestet fides supplementum Sensuum defectui.

Genitori, Genitoque
Laus et jubilatio,
Salus, honor, virtus quoque
Sit et benedictio:
Procedenti ab utroque
Compar sit laudatio.

Amen.

Künd', o Zunge, des verkfärten Frohnleichnams Mysterium; Und des Bluts, des hochbewährten, Das zur Weltentsündigung Gab die Frucht des unversehrten Leibs, der Bölter heil und Ruhm.

Uns geboren, uns gegeben Aus dem Schoos der reinen Magd, Als er in der Belt zu leben Und des Bortes Saat vollbracht, Schloß der Herr sein irdisch Leben Durch ein Werf der Bundermacht.

Bei bem letten Mahl im Kreise Sigend mit ber Brüder Schaar, Als in ber gebotnen Speise Das Gesetz erfüllet war, Reicht zur Speise gleicher Beise Er fich selbst ben 3wölsen bar.

Wort und Fleisch, schafft mit dem Worte Wahres Brod in Fleisch er um: Wein wird Blut fraft seiner Worte: Und, ob auch ber Sinn verstumm', Bu bes treuen herzens horte G'nuat bes Glaubens heiligthum.

Solch' erhab'nes Bundeszeichen Beten wir mit Chrfurcht au: Und ber alte Brauch muß weichen, Da ber nene Brauch begann: Bo die Sinne zagend schweigen, Steigt ber Glaube himmelan.

Preis dem Bater und dem Sohne, Preis und steter Jubessang: Seil und Ehre schall' zum Throne, Lob und Segens Bonnessang: Auch den Geist, in gleichem Tone, Singe unser hochgesang.

Amen.

3) Der Hymnus der Matutin: Sacris solemniis juncta sint gaudia, der mit feiner Übersetzung 1) alfo lautet:

Sacris solemniis juncta sint gaudia, Et ex praecordiis sonent praeconia: Recedant vetera, nova sint

omnia,

Corda, voces et opera.

Noctis recolitur coena novissima. Qua Christus creditur agnum et azyma Dedisse fratribus, juxta legitima

Post agnum typicum, expletis epulis, Corpus Dominicum datum di-

Priscis indulta patribus.

scipulis, Sic totum omnibus, quod totum singulis,

Ejus fatemur manibus.

Dedit fragilibus corporis ferculum,

Dedit et tristibus sanguinis poculum,

Dicens: Accipite quod trado vasculum.

Omnes ex eo bibite.

Beiligen Jubel heifcht heute Die Feft= lichfeit,

Und mit Lobgefang mifche fich Frohlich= feit:

Beich, o Beraltetes, Alles fei gang er= neut,

Befänge, Berte, Bergen auch.

Feiernd begeh'n wir bas nächtige lette Mahl,

Da, wie des alten Bundes Batern ber Berr befahl,

Chriftus das Ofterlamm theilte der Bruder Babl,

Und brach das ungefau'rte Brod.

Als bas vorbildliche Lamm gang genoffen

Siebe, des Berren Leib reichet ber Junger Schaar,

Banglich ben Sammtlichen, ganglich Jed= wedem dar,

Mit feiner eignen Sand ber Berr.

Bur Speife gab er ben Leib ben Be= brechlichen,

Gab jum Getrante fein Blut ben Be= ängsteten,

Sprechend: Den Relch, ben ich reiche, den heiligen, Rehmt bin und trinfet All' baraus.

1) Schloffer, a. a. D. S. 165.

Sic sacrificium istud instituit, Cujus officium committi voluit Solis presbyteris, quibus sic congruit,

Ut sumant et dent ceteris.

Go fest' er jenes bochheilige Dpfer ein, Deffen erhabenen Dienft gu begeh'n allein Den Brieftern er befahl, daß fie Empfan= ger fei'n

Bugleich und Spender auch zumal.

Panis Angelicus fit panis hominum:

Dat panis coelicus figuris terminum:

O res mirabilis, manducat Dominum

Pauper, servus et humilis.

Brod, bas bie Engel nahrt, wird Brod ber Menichen gar,

Und vor dem himmelsbrod weicht der Borbilber Schaar:

Siebe, ben Berrn empfängt gur Speife wunderbar

Der Arme, Ruecht und Riedrige.

Te trina Deitas unaque poscimus,

Sic nos tu visita, sicut te colimus:

Per tuas semitas duc nos quo tendimus,

Ad lucem quam inhabitas. Amen.

Ein' und dreifältige Gottheit, wir fleben did,

Rehr' in uns ein, o Berr, gleichwie wir ehren dich,

Leit' uns auf beinem Pfad bin, wo wir schauen bich

Im beil'gen Lichte, D'rin bu wohnft. Amen.

4) Der Symnus der Laudes: Verbum supernum prodiens, Nec patris linquens dexteram, den Schloffer 1) also verdeutscht hat:

Verbum supernum prodiens, Nec Patris linquens dexteram, Ad opus suum exiens, Venit ad vitae vesperam.

Das Wort, das fam vom himmel ber, Und nicht von Baters Rechten wich, Bu feinem Bert ging aus ber Berr, Dem Lebensabend naht er fich.

In mortem a discipulo Suis tradendus aemulis, Prius in vitae ferculo Se tradidit discipulis.

Eb' von dem Jünger er gum Tob Begeben feinen Feinden mar, Bab er guvor jum Lebensbrod Sich felber feiner Junger Schaar.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 167.

#### 241

Quibus sub bina specie Carnem dedit et sanguinem, Ut duplicis substantiae Totum cibaret hominem.

Se nascens dedit socium, Convescens in edulium, Se moriens in pretium, Se regnans dat in praemium.

O salutaris hostia, Quae coeli pandis ostium: Bella premunt hostilia, Da robur, fer auxilium.

Uni trinoque Domino
Sit sempiterna gloria:
Qui vitam sine termino
Nobis donet in patria.
Amen.

Er reicht in der Gestalten zwei, Bon Fleisch und Blut, den Seinen sich, Den Menschen so, von zweierlei Substanz, ju nabren völliglich.

In der Geburt jum Bruder fich, Im Mahl er fich zur Speise bent, Im Tod zum Kaufpreis minniglich, Bom Thron zum Lohn er fich verleibt.

Beilvolles Opfer, hoch und hehr, Du schließest auf des himmels Thur: Der Feinde Grimm bedrängt uns fehr: Gib Kraft und hilfe für und für.

Lob sei und Chre ewiglich Gott, dem dreieinen herrn, geweiht, Deß huld im himmel mildiglich Und Leben schent' und Seligfeit.

§ 50.

# 13. Symnen auf einige Jefu- Fefte zweiten Ranges.

Es gibt in dem Kirchenjahre außer den bisher angeführten Hauptfesten des Herrn noch einige andere Feste zweiten Ranges, die ebenfalls besondere Hymnen besitzen. Wir haben hier vorzüglich das Fest des Namens (am zweiten Sonntag nach Epiphanie) und jenes der Verklärung (s. transsigurationis, 6. August) Jesu im Auge.

I. Das Fest des Namens Jesu. Die Hymnen desselben sind Theile eines Lobgesanges des heiligen Bernhard von Clairvaux († 1153) auf Jesus Christus: Jesu duleis memoria, dem, was die Zartheit und Lebendigseit der Gefühle, die Schönheit der Darstellung angeht, kaum ein anderes Lied an die Seite gestellt werden dürste. Der große Mystifer schildert darin die Seligseit einer mit Jesus Christus innig verbundenen Seele. Da uns der Naum mangelt, dieses herrliche Erzeugniß der heis

Fluck, Liturgik. II.

ligen Boefie - es enthält 47 Strophen - gang hierhersegen gu fonnen, fo geben wir bier nur jene Strophen wieder, die das römische Brevier enthält, 1) nämlich

### 1) für die Besper:

Jesu dulcis memoria, Dans vera cordi gaudia: Sed super mel et omnia Ejus dulcis praesentia.

Nil canitur suavius, Nil auditur jucundius, Nil cogitatur dulcius, Quam Jesus Dei Filius.

Jesu, spes poenitentibus, Quam pius es petentibus, Quam bonus te quaerentibus! Sed quid invenientibus?

Nec lingua valet dicere, Nec littera exprimere: Expertus potest credere, Quid sit Jesum diligere?

Sis, Jesu, nostrum gaudium, Qui es futurus praemium: Sit nostra in te gloria, Per cuncta semper saecula. Amen.

Jefu, bein fuß Bedachtniß macht, Daß mir bas berg por Freuden lacht: Doch füßer über Alles ift, Bo du, o Jefu, felber bift.

Richts Lieblichers man fingen fann, Nichts Wonnevollers boret man, Richts Gugers ju gebenfen ift, Mls du, Sohn Gottes, Jefu Chrift.

Jefu, Soffnung der Renenden, Bie bold bift bu ben Bittenden, Bie gnadevoll ben Suchenden! 2Bas wirft bu fein den Findenden?

Rein Mund es je aussprechen mag, Die blogen Borte find gu fchwach: Rur wer's erfahren, glaubet's frei, Bie fuß es Jefum lieben fei.

Sei, Jeju, unfre Seligfeit, Du, unfer Lohn in Ewigfeit: Mll' unfer Ruhm, Berr, fei allein, Uns dort einft ewig bein zu freu'n. Mmen.

### 2) Kur die Matutin:

Jesu, Rex admirabilis, Et triumphator nobilis, Totus desiderabilis.

Jefu, du Ronig behr und flar, Du Gieger ftart und wunderbar, Dulcedo ineffabilis, Du unnennbare Gußigfeit, Nach dir verlangt mich alle Beit.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 136 ff.

#### 243

Quando cor nostrum visitas, Tunc lucet ei veritas, Mundi vilescit vanitas, Et intus fervet charitas.

Jesu, dulcedo cordium, Fons vivus, lumen mentium, Excedens omne gaudium, Et omne desiderium.

Jesum omnes agnoscite, Amorem ejus poscite: Jesum ardenter quaerite, Quaerendo inardescite.

Te nostra, Jesu, vox sonet, Nostri te mores exprimant: Te corda nostra diligant, Et nunc, et in perpetuum.

Amen.

Beuchst du in unser Berze ein, So leuchtet ihm ber Bahrheit Schein, All' Eitelkeit fleucht dann bahin, Und innen Liebesflammen glub'n.

Jesu, du herzens Freud' und Wonn', Lebend'ger Brunnquell, Geistessonn', Dir gleichet nichts auf bieser Erd', In dir ift, was man je begehrt.

Jesum erkennet allzumal, Rach seiner Liebe dürstet all, Jesum sucht auf inbrunstiglich, Nach ihm verlanget ewiglich.

Dir, herr, sei unser Mund allzeit, Und unser Bandel dir geweiht: Du unser Seelen Freudigkeit, Sei unser Lieb' in Ewigkeit.

Umen.

### 3) Für die Laudes:

Jesu, decus Angelicum, In aure dulce canticum, In ore mel mirificum, In corde nectar coelicum.

Qui te gustant, esuriunt, Qui bibunt, adhuc sitiunt, Desiderare nesciunt, Nisi Jesum, quem diligunt.

O Jesu mi dulcissime, Spes suspirantis animae! Te quaerunt piae lacrymae, Te clamor mentis intimae.

Mane nobiscum, Domine, Et nos illustra lumine, Pulsa mentis caligine, Mundum reple dulcedine. Jesu, du Bier der Engelschaar, Dem Mund ein Honig wunderbar, Dem Ohr ein wonniger Gesang, Dem herzen sel'ger himmelstrant.

Die von dir effen, hungern noch, Die von dir trinken, durften noch, Doch all ihr Sehnen ewig bist Du, den fie lieben, Jesu Christ.

D Zesu, meine Sußigkeit, Der Seele Troft, die zu dir schreit! Die frommen gahren fließen dir, Des herzens Angstschrei ruft nach dir.

Bleib' bei uns, herr, und weiche nicht, Erleuchte uns mit deinem Licht, Treib' aus der Seele Dunkelheit, Füll' an die Belt mit Süßigkeit.

16 \*

Jesu, flos Matris Virginis, Amor nostrae dulcedinis, Tibi laus, honor nominis, Regnum beatitudinis.

Amen.

Der Jungfrau ewig blüh'nder Sohn,
D Jesu, meine Lieb' und Wonn',
Lob und Anbetung sei geweiht
Dir, und das Reich der Seligkeit.

II. Das Fest der Berklärung Jesu hat zwei Hunnen, von denen der eine: Quicunque Christum quaeritis (für die Besper und Matutin), Prudentius, und der andere: Lux alma Jesu mentium (für die Laudes), dem heiligen Bernhard angeshört. Der erste läßt den Heiland uns in seiner Herrlichkeit auf Tabor schanen, und legt uns die dort von dem Bater ergangene Mahnung, ihn zu hören, an das Herz; der zweite entwirft ein anziehendes Bild von den Wirfungen, welche die Einsehr Jesu in uns hervorbringt. Jener lautet mit deutscher Übersetzung valso:

Quicunque Christum quaeritis, Oculos in altum tollite: Illic licebit visere Signum perennis gloriae.

Illustre quiddam cernimus, Quod nesciat finem pati, Sublime, celsum, interminum, Antiquius coelo et chao.

Hic ille Rex est Gentium, Populique Rex Judaici, Promissus Abrahae patri, Ejusque in aevum semini.

Hunc et Prophetis testibus, Iisdemque signatoribus, Testator, et Pater jubet Audire nos, et credere. Die ihr den herrn sucht mit Begier, Rach oben schauet für und für: Dort seht ihr strahlend, hocherfrent, Den Abglanz ew'ger herrlichkeit.

In lichtem Schimmer zeiget fich, Bas endlos mahret, ewiglich, Erhaben, granzenlos und flar, Bas eh' als Welt und himmel war.

Der Herrscher ist es aller Welt, Der Juda's Königsscepter halt, Der Ubraham verheiß'ne Hort, Und seinem Saamen fort und fort.

Ihn, dem gur Seiten auf den Boh'n Als Beugen beil'ge Seber fteb'n, Bezengt der Bater, beißt uns ichau'n Auf ihn, ihn boren, ihm vertran'n.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 79.

Jesu, tibi sit gloria, Qui te revelas parvulis, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Preis dir, o Jesu, immerdar, Der du dich zeigst der Deinen Schaar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. Amen.

### Der zweite lautet mit beutscher Übersetzung 1):

Lux alma, Jesu, mentium, Dum corda nostra recreas, Culpae fugas caliginem, Et nos reples dulcedine,

Quam lactus est, quem visitas, Consors paternae dexterae, Te dulce lumen patriae, Carnis negatum sensibus.

Splendor paternae gloriae, Incomprehensa Charitas, Nobis amoris copiam Largire per praesentiam.

Jesu, tibi sit gloria, Qui te revelas parvulis, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

D herr, ber Seelen heil'ges Licht, Der herzen Troft und Zuversicht, Du scheuchst ber Sunde Dunkelheit, Und füllst bas herz mit Süßigkeit.

Glücffelig ber, bei bem bu wohnft, Der bu gur Rechten Gottes thronft: D du, ber heimath fußes Licht, Das irb'sche Aug' erfaßt bich nicht.

Abglang bes Baters, hehr und flar, D Liebe, maßlos, wunderbar, Durch beine Einkehr, herr, verleih', Daß reich bas herz an Liebe fei.

Preis dir, v Jesu, immerdar, Der du dich zeigst der Deinen Schaar, Dir, Bater, Trofter, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit. Amen.

\$ 51.

### 14) Marienlieder.

#### 1. Symnen.

Unter den Sterblichen ift Niemand, der in einem engeren Berhältniß zu dem Erlösungswerke ftünde, als die Mutter Jesu, die heilige Jungfrau Maria. Bon Gott erwählt, das Heil der Welt zu gebären, pflegte sie des göttlichen Kindes mit zärtlicher Mutterliebe, war sie Zeugin seines Wirkens, Leidens und Sterbens, und ward um seinetwillen mit dem Schwerte des Schmerzes

<sup>1)</sup> Shloffer, a. a. D. S. 148.

durchbohrt. Sie hat im Geiste das Opfer ihres göttlichen Sohnes mit dargebracht, und umfaßt die Menschheit mit innigster Muttersliebe. Bon dieser überzeugung durchdrungen, hat ihr daher die Kirche von jeher eine tiese Berehrung bewiesen. Bas die menschsliche Sprache an ehrenvollen Titeln auszuweisen hat, das hat sie auf die heilige Jungfrau übertragen. Sie galt als die Königin der triumphirenden Kirche, als die Mutter der Reinigseit, als die Trösterin der Betrübten, als die Justucht der Sünder. Bas Bunder daher, daß auch die religiöse Dichtsunst diesem Ideal reiner Jungfräulichseit und mütterlicher Liebe sich zuwandte, und sie in rührenden Liedern besang? Und in der That gehören die Marienlieder zu dem Erhabensten und Herlichsten, was die christsliche Dichtsunst je zu Tage gefördert hat.

Bur leichteren Übersicht derselben unterscheiden wir die eigentlichen Symnen und die sogenannten Antiphonen, welche die Kirche am Schlusse ihrer Andachten zu fingen pflegt.

Das Offizium der heiligen Jungfrau enthält folgende Symnen:

1) Jener der Besper:

Ave, maris stella.

Der Verfaffer derselben ift unbekannt. Der hymnus selbst jedoch ift sehr alt, und lautet deutsch i) also:

Ave, maris stella, Dei mater alma, Atque semper virgo, Felix coeli porta.

Sumens illud Ave Gabrielis ore, Funda nos in pace, Mutans Hevae nomen.

Solve vincla reis, Profer lumen caecis, Mala nostra pelle, Bona cuncta posce. Meerstern, sei gegrüßet, Hohe Mutter Gottes, Und ewiglich Jungfrau, hehre himmelspforte.

Jenen Gruß entnehmend Aus Gabriels Munde, Friede uns bescheere, Bendend Eva's Name.

Löf' der Schuld'gen Bande, Licht den Blinden sende, übel von uns wende, Jedes heil bereite.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 119.

Monstra te esse matrem, Sumat per te preces, Qui pro nobis natus, Tulit esse tuus.

Virgo singularis, Inter omnes mitis, Nos culpis solutos, Mites fac et castos.

Vitam praesta puram, Iter para tutum, Ut videntes Jesum Semper collaetemur.

Sit laus Deo Patri, Summo Christo decus, Spiritui sancto, Tribus honor unus.

Amen.

Beige bich als Mutter, Durch bich nehm' Gebete Der, für uns geboren, Trug bein Sohn zu werden.

Jungfrau hochverkläret, Und vor Allen milbe, Uns, von Schuld gelöfet, Milbe mach' und reine.

Gib ein heil'ges Leben, Sidern Pfad bescheere, Dag wir, Jesum schauend, Sein' uns ewig freuen.

Preis sei Gott dem Bater, Ruhm dem hohen Sohne, Und dem heil'gen Geiste, Ehre dem Dreieinen.

Umen.

2) Der Hymnus der Matutin und Laudes: Quem terra, pontus, sidera, dessen Versasser Benantius Fortunatus ist. In deutscher übersetzung 1) sautet er:

Quem terra, pontus, sidera Colunt, adorant, praedicant, Trinam regentem machinam, Claustrum Mariae bajulat.

Cui luna, sol et omnia Deserviunt per tempora, Perfusa coeli gratia, Gestant puellae viscera.

Beata mater munere, Cujus supernus artifex, Mundum pugillo continens, Ventris sub arca clausus est. Dem Erde, Meer und Sternenheer Anbetung gibt, und Preis und Chr', Der ben breifält'gen Beltbau lenkt, Liegt in Maria Schrein versenkt.

Dem Sonn', Mond, Alles, was da ift, Bum Dienst fich beugt zu jeder Frift, Den trägt, von Gottes huld erfüllt, Der Leib der Jungfrau rein und mild.

D Gnadenmutter hehr und flar, Die ihren Schöpfer wunderbar, Der mit der hand erfaßt die Welt, Im feuschen Schoos beschlossen halt.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 90.

Beata coeli nuntio, Foecunda sancto Spiritu, Desideratus gentibus Cujus per alvum fusus est. 1)

O gloriosa Virginum, Sublimis inter sidera, Qui te creavit, parvulum Lactente nutris ubere.

Quod Heva tristis abstulit, Tu reddis almo germine: Intrent ut astra flebiles, Coeli recludis cardines.

Tu Regis alti janua, Et aula lucis fulgida: Vitam datam per Virginem, Gentes redemptae, plaudite.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Amen.

Magd, die der Engel felig preift, Beschattet du vom heil'gen Geift, Bon der, den alles Bolf erharrt, Der Beiland uns geboren mard. 1)

D beil'ge Jungfrau hoch und hehr, Erhöht ob aller Sterne Beer, Der bich erschuf, des himmels Luft, Rährst du als Kind an beiner Bruft.

Du schenkst, was ranbte Eva's Schuld, Uns nen durch beines Kindes hulb: Du rufst uns aus dem Thränenthal, Und schließest auf des himmels Saal.

Du bift bes höchsten Königs Bier, Des himmels Glanz und Gnadenthur: Den uns der Jungfrau Schoos gebar, Preif' ihn, erlöster Bolfer Schaar.

Preis dir, o Jesu, immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Tröster, dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. Amen.

3) Der Humus, welcher den Schmerz Maria unter dem Kreuze besingt, in das Meßformular des Festes septem dolorum Mariae als Sequenz, und in das Offizium jenes Tages aufgenommen ist. Man war lange ungewiß, wer der Verfasser dieses unübertrefslichen Liedes sei. Der um die Geschichte der religiösen Poesie des Mittelalters hochverdiente Franzose Dzanam 2) hat jedoch auf das Bestimmteste nachgewiesen, daß das Verdienst der Urheberschaft dem Franzissaner Jakobus de Benedictis,

<sup>1)</sup> Bis hierher wird der hymnus zur Matutin gesungen. Das Folgende: O gloriosa Virginum, O heil'ge Jungfrau hoch und hehr u. s. w., bildet den Hymnus der Landes.

<sup>2)</sup> Poëtes franciscains en Italie au treizième siècle. Paris, 1852.

auch Jakopone de Todi genannt († 1306), gehöre. Wir geben denselben nach der Übersetzung Diepenbrock's 1):

#### (Besper.)

Stabat Mater dolorosa Juxta crucem lacrymosa, Dum pendebat Filius, Cujus animam gementem, Contristatam et dolentem, Pertransivit gladius.

O quam tristis et afflicta, Fuit illa benedicta Mater Unigeniti: Quae moerebat et dolebat, Pia Mater, cum videbat Nati poenas inclyti.

Quis est homo, qui non fleret, Matrem Christi si videret In tanto supplicio? Quis non posset contristari, Christi Matrem contemplari, Dolentem cum Filio?

Pro peccatis suae gentis Vidit Jesum in tormentis, Et flagellis subditum: Vidit suum dulcem Natum, Moriendo desolatum, Dum emisit spiritum.

Eja Mater, fons amoris,
Me sentire vim doloris
Fac, ut tecum lugeam:
Fac, ut ardeat cor meum
In amando Christum Deum,
Ut sibi complaceam.

Stand die Mutter, voller Zähren, Bei dem Krenz, dem leidenschweren, D'ran ihr Sohn verschmachtend hängt; Durch ihr Herz, voll Beh und Trauer, Geht ein Schwert mit Todeöschauer, Benn sie ihres Jammers denkt.

Wie gebengt, ach! wie beklommen Stand die Frömmfte aller Frommen, Stand die Gotterwählte da, Als fie mit zerriff'nem Herzen Ihres Eingebornen Schmerzen, Ihres Sohnes Leiden sab.

Ber ift Mensch, und wird nicht weinen, Sieht er unter solchen Beinen Dort die Mutter Jesu steh'n?
Ber, der sie so wenig liebte,
Ungerührt die Tiesbetrübte
Leibend mit dem Sohn zu seh'n?

Für sein Volk und bessen Schulden Sah sie ihn die Geißel dulden, Ihn empor am Kreuze zieh'n: Sah ihn, trostlos und verlassen, Unter Qual und Kampf erblassen, Und des Lieblings Geist entflieb'n.

Eja Mutter, Quell der Liebe, Daß ich mich mit dir betrübe, Flöße deinen Schmerz mir ein. Laß mich liebend ihn umfangen, Der zum Tod für mich gegangen, Um einst seiner werth zu sein.

<sup>1)</sup> Geiftlicher Blumenftrauß, G. 353.



Sancta Mater, istud agas, Crucifixi fige plagas Cordi meo valide. Tui Nati vulnerati, Tam dignati pro me pati, Poenas mecum divide.

Fac me tecum pie flere, Crucifixo condolere, Donec ego vixero. Juxta crucem tecum stare, Et me tibi sociare In planctu desidero. Drude beines Sohnes Bunden, Bie du fie mit ihm empfunden, So auch mir tief in das Berg. Mich, für den sein Blut geftossen, Rimm jum Leidensmitgenossen, Theile mit mir seinen Schmerg.

Laß mich wahrhaft mit bir weinen, Dir in Schmerz um ihn mich einen, So lang hier mein Leben währt. Unter'm Kreuz mit bir zu stehen, Dort zu theilen deine Wehen, Ift es, was mein herz begehrt.

### (Laudes.)

Virgo virginum praeclara, Mihi jam non sis amara, Fac me tecum plangere. Fac ut portem Christi mortem, Passionis fac consortem, Et plagas recolere.

Fac me plagis vulnerari, Fac me Cruce inebriari, Et cruore Filii, Flammis ne urar succensus, Per te, Virgo, sim defensus In die judicii.

Christe, cum sit hinc exire,
Da per Matrem me venire
Ad palmam victoriae.
Quando corpus morietur,
Fac ut animae donetur
Paradisi gloria.

Amen.

Laß mich, aller Jungfrau'n Krone, Dir vereinigt, beinem Sohne Mitleidvolle Klagen weih'n, Seinen Tod mit ihm ertragen, Seiner Bunden, seiner Plagen, Eingebenf und theilhaft sein.

Rampf und Mühfal fei mein Erbe, Mein Berlangen, bis ich sterbe, Seinem Kreuze zugekehrt: Daß bort einst zu ew'ger Flamme Sein Gericht mich nicht verdamme, Sei bein Beistand mir gewährt.

Silf, daß mich sein Krenz beschütze, Daß sein bitt'rer Tod mir nute, Und mich Gnade ftart' im Streit; Gilt dem Leib es, einst zu fterben, hilf dann meiner Seel' erwerben Dort des himmels herrlichkeit.

Umen.

Außer den bisher aufgezählten Marienliedern find eine große Anzahl anderer aus älterer und neuerer Zeit im liturgischen Gebrauche. Es gibt faum einen chriftlichen Dichter, der nicht sein, wenn auch noch so schwaches Scherflein zur Verherrlichung Mariens beigetragen hätte. Darum ist der Reichthum an Marienliedern wahrhaft unermeßlich. Wenn es daher auch unmöglich ift, alle aufzuzählen, so mögen doch einige der schönsten hier folgen.

Ein außerst liebliches und in neuerer Zeit, wegen seiner ergreifenden Melodie, auch vielfach gesungenes ift das sogenannte fizilianische Schifferlied:

O sanctissima,
O piissima,
Dulcis virgo Maria!
Mater amata,
Intemerata,
Ora pro nobis!

D hochheiligste, D mildfeligste, Sube Jungfran Maria! Mutter, wie keine, Jungfräulich reine, Bitte Gott für une! 1)

Dieses Lied hat in neuerer Zeit mehrsache Bearbeitungen und Erweiterungen ersahren, von denen wir nur zwei, jede in ihrer Art vortrefflich, hier anführen wollen. Die erste rührt von Krummacher, 2) die zweite von Joh. v. Geißel, 3) Kardinal und Erzbischof in Köln, her. Wir stellen sie neben einander.

#### Rrummacher.

D bu heilige, Du Jungfräuliche, holde Mutter Maria, Selig geprief'ne, herrlich erwief'ne, heil dir, holde Maria!

Gott geweihete, Benedeiete! Janchzen Engel und hirten. himmlische Lieder Tönen hernieder: heil dir, Mutter Maria!

### Beißel.

D hochheilige, Stets jungfräuliche, Gnadenreiche Maria! Du lichter Morgenstern, Du, Mutter unsers herrn, hör' unfre Bitte, Maria!

D milbthätige, huldreich gnädige, Suldreich gnädige, Süße Hoffnung der Armen, Blide voll Gnad' und huld Auf deiner Kinder Schuld, Fleh' uns des Sohnes Erbarmen!



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 345.

<sup>2)</sup> Standenmaier, Beift des Chriftenthums. Bd. II. S. 622 und 623.

<sup>3)</sup> Schlosser, a. a. D. Bb. II. S. 374.

Du bemüthiglich Schweigst und neigest bich Deinem Kindlein, Maria. hörest die Beisen Selig dich preisen, Beil dir, holbe Maria!

D unschuldige, D geduldige, Trene Mutter Maria! Ach, in dem herzen Bunden und Schmerzen, Wehe, Mutter Maria!

Treubewährete, Hochverklärete, Heil'ge Mutter Maria! Nun bei dem Sohne Schmückt dich die Krone, Preis dir, Preis dir, Maria! D bu gütige,
Du starkmüthige
Mutter unendlicher Leiben,
Bende dein Aug' auf uns,
Maria, bitt für uns,
Bann wir vom Irbischen scheiben.

Sonnunglänzete,
Sternumfränzete
Jungfrau, hochgebenedeite,
Der Engel Königin,
Der Menschheit Retterin,
Führ' uns zur himmlischen Freude!
Amen.

### Ein überaus schönes Lied ift auch folgendes 1):

Bann Angst uns halt umwunden,
D Maria, hilf!
In Noth und trüben Stunden,
D Maria, hilf!
D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in biesem Thränenthal!

Wann bofe Lüste winken,

D Maria, hilf!
Wann uns der Muth will sünken,

D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in diesem Thränenthal!

Wann unfre Angen brechen,

D Maria, hilf!
Laß nichts die Liebe schwächen,

D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in diesem Thränenthal!

Im letten Kampf und Sterben,

D Maria, hilf!
Daß wir das heil erwerben,

D Maria, hilf!

D Maria, hilf zumal
Uns in diesem Thränenthal,
hier in diesem Thränenthal!

Umen.

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 349.

### Desgleichen folgendes 1):

Maria, du Schöne, Das Lied dir nun töne, Ein fröhliches Lied. Es drängt mich, zu loben Dich, Seligste, oben Im himmelsgebiet.

Du bift ja so heilig, So rein und jungfräulich, So lieblich und mild. Ber sollte nicht preisen In lieblichen Beisen Der Frömmigkeit Bild?

Du warft Gott geweihet, Bon ihm benedeiet, Boll Gnade, voll Huld. Du haft ihm vor Allen Am Meisten gefallen In Lieb' und Geduld.

D felig Berklärte, Durch Tugend Bewährte, Mit himmlischem Glanz Schmückt dich nun beim Sohne Die strahlende Krone, Der sternichte Kranz. D höre, du Suge, Maria, ich gruße, Ich rufe zu dir: Errette, beschirme, Und wende die Sturme Des Unglucks von mir.

Du hattest das Leben Auf Erden gegeben Dem heisand der Welt. Wir find deine Kinder, Du bist uns nicht minder Zur Mutter bestellt.

Silf uns im Gebete, Ad, Mutter, vertrete Uns Sinder bei Gott: Bir rufen und schauen In dir mit Bertrauen In jeglicher Noth.

Silf, daß wir auf Erden Dir ähnlicher werden, Berlaffe uns nicht: Und bitte beim Sohne, Daß er uns verschone In seinem Gericht.

Umen.

Zum Schluffe möge hier noch ein herrliches Marienlied von Friedrich Leopold Grafen von Stolberg stehen. 2)

Sei gegrüßt, die auserforen Unter allen Weibern war, Die den Heiland uns geboren, Ihn, der sein wird, ist und war:

Jungfrau, deren Schoos die Sonne Der Gerechtigkeit empfing, Mutter, deren Blid mit Wonne An dem ew'gen Sohne hing.



<sup>1)</sup> Mainger Gefangbuch. Rene Ausgabe G. 400.

<sup>2)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 335 ff.

Wie ber Engel dich begrüßte, Grüßet dich die Christenheit: Denn das Kindlein, so dich füßte, Ift der herr der herrlichfeit: Den du oft mit sanften Armen An die Mutterbrust gelegt, Ift der herr, der mit Erbarmen Aller himmel himmel fimmel trägt.

In dem Stroh des niedern Stalles, Bon den Menschen, die er schuf, Unbemerkt, lag er, der Alles Werden hieß auf seinen Ruf: Sieh, in einer Krippe weinet Er, durch den die Sternenwelt, Wann als Richter er erscheinet, Wie ein Buch zusammenfällt.

Deren Brufte er gesogen, Deren Lied in Schlaf ihn sang, Die in Urmuth ihn erzogen, Deren Seel' ein Schwert durchdrang, Ms im Angesicht der Sonne Finsterniß die Erd' umfing, Weil er, aller himmel Wonne, Fluch gemacht, am Kreuze hing.

Seil'ge Mutter Gottes, bete Du für uns am ew'gen Thron, Und mit mächt'gem Fleh'n vertrete Uns bei Jesu, deinem Sohn: Daß er Gnad' um Gnad' uns spende, Daß er seinen heil'gen Geist Uns in unfre herzen sende, Der aus Lieb' in Liebe fleußt.

Preis dem Bater, Preis dem Sohne, Der zur Mutter dich erkor, Auch zum Geift auf gleichem Throne Schalle Lobgesang empor: Den der Engel sel'ge Chöre Inbelnd rühmen immerdar, Dir, Dreieiniger, sei Ehre, Dir, der sein wird, ift und war.

§ 52.

Fortsetung.

## II. Marianifche Antiphonen.

Der Marianischen Antiphonen gibt es vier, die auf die verschiedenen Kreise des Kirchenjahres vertheilet sind. Sie pflegen von den Priestern nach Beendigung des ganzen Offiziums, sowie eines Haupttheiles desselben, von der Gemeinde am Schlusse der Nach-mittagsandachten gesungen zu werden. Sie sind folgende:

1) Die Antiphon von Advent bis zum Feste Purisicationis inclus.: Alma redemptoris mater, die aus Hegametern besteht. Ihr Verfasser ist Hermannus Contractus († 1054). Mit deutscher Übersetzung 1) lautet sie also:

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bb. I. S. 127.

Alma Redemptoris Mater, quae pervia coeli

Porta manes, et stella maris, sucurre cadenti,

Surgere qui curat, populo tu quae genuisti,

Natura mirante, tuum sanctum Genitorem.

Virgo prius ac posterius, Gabrielis ab ore

Sumens illud Ave, peccatorum miserere.

V. Angelus Domini nuntiavit Mariae.

R. Et concepit de Spiritu sancto.

Gnadenbeseligte Mutter bes herrn, o geöffnete Pforte

Du des himmels, und Meeresgestirn, nah' helfend dem Bolle,

Welches verfinkt und nach Rettung verlangt: Du, welche den Schöpfer,

Daß die Natur darob ftaunend erbebt, im heiligen Schoos trugft,

Jungfrau zuvor und nach der Geburt: aus dem Munde des Engels

Tont dir der Gruß: o vernimm ibn, und trag' mit uns Sundern Erbarmen.

V. Der Engel des herrn brachte Maria die Botschaft:

R. Und fie empfing von dem heiligen Geifie.

2) Die Antiphon von dem Feste Purisicat. bis zum Grundennerstage exclus.: Ave Regina coelorum. Sie rührt von einem unbefannten Berfasser her, und sautet mit deutscher Übersetzung, 1) wie folgt:

Ave Regina coelorum, Ave Domina Angelorum: Salve radix, salve porta, Ex qua mundo lux est orta:

Gaude, Virgo gloriosa, Super omnes speciosa, Vale, o valde decora, Et pro nobis Christum exora.

- V. Dignare me laudare te, Virgo sacrata.
- R. Damihi virtutem contra hostes tuos.

Simmelsfon'gin, Beil und Chre, Berrin, bir, ber Engel Chore: Burgel, Pforte, auserforen, D'raus das Licht ber Welt geboren:

Preis bir, Jungfrau, guaderfüllte, Aller Schönheit ichonftes Bilbe, Beil'ger Liebe Chrenfrone, Bitt' fur uns zu beinem Sohne.

- V. D wurd'ge mich, zu preisen bich, Jungfrau, du hehre;
- R. Berleihe mir Stärfe wider deine Feinde.
- 3) Die Antiphon von Oftern bis zu Pfingsten inclus.: Regina coeli laetare. Der Verfasser ist ebenfalls unbekannt. Sie lautet also 2):



<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 221.

<sup>2)</sup> Ebend. G. 222.

Regina coeli, laetare, alleluja,

Quia quem meruisti portare, alleluja,

Resurrexit, sicut dixit, alleluja. Ora pro nobis Deum, alleluja.

- V. Gaude et laetare Virgo Maria, alleluja.
- R. Quia surrexit Dominus vere, alleluja.

Simmelefon'gin, jauche' in Wonne: Alle-

Den du trugft, des Lebens Sonne, Alle= luja.

Er erftand, wie er verheißen: Alleluja. Bitt' für uns jum herrn. Alleluja.

- V. Freue dich und frohlocke, o Jungfrau Maria, Alleluja.
- R. Denn der herr ift mahrhaftig erftanden, Allelnja.
- 4) Die Antiphon von Pfingsten bis Advent: Salve Regina, deren Berfasser Hermannus Contractus ist. Die Schluß-worte: O clemens, o pia, o dulcis Virgo Maria, rühren von dem heiligen Bernhard her, der sie im Jahre 1144 bei seinem Einzug in den Dom zu Speier, wo er den zweiten Kreuzzug predigen sollte, unserer Antiphon hinzusügte. Diese so lieblichen und zarten Worte, welche von freien Stücken dem Herzen des heiligen Bernhard entquollen, blieben seitdem der Hymne Salve Regina angehängt, und vervollständigten die erhabene Dichtung. Zum Andenken an dieses Ereigniß sang man seit jener Zeit an der Kathedrale von Speier das Salve Regina feierlich jeden Tag des Jahres, und dieser Gebrauch besteht noch heutzutage. 1)

In wörtlicher Übersetzung 2) lautet unsere Antiphon, wie folgt:

Salve, Regina, mater misericordiae, vita, dulcedo et spes nostra, salve.

Ad te clamamus exules, filii

Ad te suspiramus gementes et flentes in hac lacrymarum valle. Sei gegrußet, Konigin, Mutter ber Barmberzigfeit:

Du, unfer Leben, Gußigkeit und hoffnung, fei gegrußet.

Bu bir schreien wir verbannete Rinder Seva's:

Bu dir feufgen wir achgend und weinend in diefem Thale der Bahren.

<sup>1)</sup> Ratisbonne, Geschichte des heiligen Bernhard. Aus dem Frangos. überset von Carl Reiching. Bd. II. S. 137.

<sup>2)</sup> Schloffer, a. a. D. Bb. I. S. 128.

- Eja ergo, advocata nostra, illos tuos misericordes oculos ad nos converte.
- Et Jesum, benedictum fructum ventris tui, nobis post hoc exilium ostende.
- O clemens, o pia, o dulcis virgo Maria.
- V. Ora pro nobis, sancta
  Dei genitrix.
- R. Ut digni efficiamur promissionibus Christi.

- Wohlan dann, du, unfre Fürsprecherin, febre auf uns jene deine mitleids vollen Augen:
- Und Jesum, die gebenedeite Frucht deines Leibes, laß uns nach diesem Elende icauen:
- D gütige, o milbe, o füße Jungfrau Maria.
  - V. Bitte für une, beilige Gottes= gebarerin:
  - R. Auf daß wir würdig werden ber Berheißungen Chrifti.

In freier metrischer Übersetzung, 1) die als Gemeindegefang gebraucht wird, lautet diese schöne Antiphon also:

Sei, Mutter der Barmherzigkeit, Sei, Königin, gegrüßet, Der Seele Troft und Süßigkeit, Quell, d'raus uns Leben fließet: Bu dir, o Mutter, schreien wir, Mit Ihranen seufzen wir zu dir. D blick' herab voll Gut' und huld Auf uns vom himmelsthrone: Erfleh' uns Nachlaß unfrer Schuld Bon Jesu, beinem Sohne: Nach diesem Elend zeig' uns ihn, Bei ihm sei unsere Mittlerin.

In aller Trübsal, Angst und Roth Sei unser Trost im Leiden: Silf, schirm' uns, fleh' für uns zu Gott, Wann wir von hinnen scheiden: Erwirb uns Sieg im letten Streit, D Mutter der Barmherzigkeit!

umen

#### § 53.

# 15) Symnen auf die heiligen Engel.

Wenn wir erwägen, welch' eine erhabene Stellung die Engel in der Öfonomie des Reiches Gottes einnehmen, welch' einen regen Eifer sie bei der Ein= und Ausführung des Erlösungs= werkes bewiesen, welch' eine warme Theilnahme sie dem Wohle

Fluck, Liturgif. II.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bd. II. S. 299.

und Bebe der Menschen ichenfen, mit welch' hober Dbforge fie in Bezug auf diese von Gott betraut, und welcher Ehre fie in dem himmel gewurdigt find, dann fann es uns nicht Bunder nehmen, daß die driftliche Dichtfunft fich auch an ihrer Berherrlichung versucht habe. Die Rirche hat einige Erzeugniffe berfelben Dadurch verewigt, daß fie Diefelben den Offizien auf Die Fefte der beiligen Schutengel (Ifter Conntag im Geptember oder Oftober) und der einzelnen Engel (Michael, Gabriel u. f. m.) einverleibt hat. Wir führen zwei derfelben bier an, nämlich: 1) Custodes hominum psallimus angelos, und 2) Aeterne Rector siderum. Beide merden dem Rardinal Robert Bellarmin gu= geschrieben, und fleben Gott an, daß er durch die Silfe ber Engel uns feinen Schut in zeitlichen und geiftlichen Gefahren angebeiben laffen möge.

Mit feiner deutschen Übersetzung 1) lautet der erfte alfo:

Ardens invidia, pellere nititur Quos coelo Deus advocat.

Huc custos igitur pervigil ad-

Avertens patria de tibi credita

Quidquid non sinit incolas. Uns fei beschieden.

Custodes hominum psallimus Den Ruhm der Engelschaaren gu er-Angelos, heben,

Naturae fragili quos Pater ad- Ion' unfer Lied, bie une gur huth ge= geben,

Coelestis comites, insidiantibus Auf daß nicht arge Feindeslift uns ichade, Ne succumberet hostibus. Des Baters Gnade.

Nam quod corruerit proditor In neib'fcher Bruft, entfleibet feiner angelus, Ehren,

Concessis merito pulsus hono- Segt ftets ber Fürft ber Gunde bies Beribus, Indonesia and same

> Daß er, die Gott berief zu himmelserben, Sturg' in's Berberben.

D'rum ftellt euch, Sehre, fcbirmend une vola, vola, gu Geiten,

Bom euch vertrauten Land icheucht berbes

Tam morbos animi, quam re- Bas trubt bie Geele, icheucht, bag Rub' quiescere und Frieden

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. Bd. I. S. 328.

Christe, sanctorum decus Angelorum, Gentis humanae Sator et Re-

demptor,

Coelitum nobis tribuas beatas Scandere sedes. 1)

Angelus pacis Michaël in aedes Coelitus nostras veniat, serenae Auctor ut pacis lacrymosa in orcum

Bella releget.

Angelus fortis Gabriël, ut hostes Pellat antiquos, et amica coelo, Quae triumphator statuit per orbem,

Templa revisat.

Angelus nostrae medicus salutis Adsit e coelo Raphaël, ut omnes Sanet aegrotos, dubiosque vitae

Dirigat actus.

Virgo, Dux pacis, Genitrixque lucis, Et sacer nobis chorus Angelorum Semper assistat, simul et mi-

Regia coeli.

giter,

Cujus perpetuo numine machina omnia omnia breiten

D Chrifte, bu, ber Engel Bier und Rrone,

Der Menichheit herr und Ronig, unfer fcone:

Befell' uns ewig einft, befreit von Mangeln, Bu beinen Engeln. 1)

Den Friedensboten, Michael, ben wertben, Send' oft, o herr! berab zu unfrer Erden: Daß Segen uns fein Rab'n und beil'ge Freude.

Und Seil bereite.

Much Gabriel, Die Starte fonder Bleichen, Rah' häufig, unfrer Feinde Trot gu bengen: Daß wir ibn, schwebt er zu den ird'ichen Auen,

Als Retter ichauen.

Und Raphael, der Beil und Beilung fvendet,

Werd' oft von bir zu uns berab gefendet: Benefung ichent' er, lent' auch unfre Thaten Bum Biel ber Gnaden.

D Jungfrau, Die bas Licht gebar, bu bebre

Fürftin des Friedens, und ihr Engelchore, Mit aller Gel'gen Schaar, fteht uns gur Seiten

Bu allen Zeiten.

Sanctae sit Triadi laus pia ju- Breis bir, breiein'ger Gott, und Rubm und Ehre,

Der Erde, Meer und alle himmelsheere Triplex haec regitur, cujus in Allwaltend lenft, die ftets bein Lob ver-

Regnat gloria saecula. Durch ew'ge Beiten.

<sup>1)</sup> Rach Mone, fat. Symnen des Mittelalters (Bd. I. G. 444), gebort Diefe und die vier folgenden Strophen Rhabanus Maurus an.

Dber :

Praestet hoc nobis Deitas beata

Schenk', ew'ge Gottheit, aus den lichten Sohen

Patris ac Nati, pariterque sancti Spiritus, cujus resonat per omnem Gewährung, o Dreiein'ger, unferm Fleben, Deß Ehre preifen mit vereintem Schalle

Gloria mundum.

Die Welten alle.

Amen.

Umen.

Bon voranstehendem Liede bilden die erste und zweite Strophe mit dem dozologischen Schlußverse den hymnus der Besper und Matutin des Schutzengelsestes; die übrigen werden als hymnus der Laudes an den Festen der einzelnen Engel verwendet.

Der zweite: Aeterne Rector siderum, für die Laudes des Schutzengelfestes bestimmt, lautet deutsch 1) also:

Aeterne Rector siderum, Qui, quidquid est, potentia Magna creasti, nec regis Minore providentia: herr, ew'ger Gott, des Allmachteruf, Bas Dasein hat, aus Richts erschuf, Der du der Belt Erhaltung schenkft, Und fie mit weiser Borsicht lenkst:

Adesto supplicantium
Tibi reorum coetui:
Lucisque sub crepusculum
Lucem novam da mentibus:

Reig' aus ben fel'gen himmeleboh'n Dich beiner ren'gen Anechte Fleh'n; Geng, wie bes Tages Licht erwacht, Dein Licht in unfrer Seelen Racht:

Tuusque nobis Angelus, Electus ad custodiam, Hic adsit, a contagio Ut criminum nos protegat. Dein Engel, ben uns beine Tren' Bestellt zum Bächter, steh' uns bei: Daß, bringt Bersuchung uns Gefahr, Er uns vor Sündenschuld bewahr'.

Nobis draconis aemuli Versutias exterminet: Ne rete fraudulentiae Incauta nectat pectora.

Des Drachen Trug und grimme Macht Berschmettr' er in des Abgrunds Nacht; Daß schwachen herzen schabe nicht Das Nep, das seine Tude flicht.

Metum repellat hostium Nostris procul de finibus: Pacem procuret civium, Fugetque pestilentiam. Der Feinde Buth, die uns umdräut, Scheuch' er von unsern Gränzen weit; Daß Fried' im Lande mög' erblüh'n, Und Pest und Seuchen sern entstieh'n.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 330.

Amen.

Deo Patri sit gloria, Preis Gott, bem Bater, immerdar, Qui, quos redemit Filius, Der die vom Sohn erlöfte Schaar, Et sanctus unxit Spiritus, Die von bem beil'gen Beift geweiht, Per Angelos custodiat. Durch feine Engel fchut' allzeit.

Umen.

#### § 54.

# 16) Symnen auf die Seiligen.

Mur wenige Beiligenfeste des romifchen Breviers befigen eigene Symnen. Bei weitem die meiften baben mit andern. gleichartigen gemeinschaftliche. Bahrend jene in dem Proprium, find Diefe in Dem Commune Sanctorum Des Breviere aufgezeichnet. Wir beginnen mit den letteren querft.

- 1) Gemeinschaftliche Symnen auf die heiligen Apoftel. Sierhin geboren:
- a) Der Hymnus für die Besper und Laudes der Aposteltage, welcher von einem unbefannten Dichter Des Mittelalters herrührt, und mit folgenden Worten beginnt: Exultet orbis gaudiis, ber mit deutscher Übersetzung 1) also lautet:

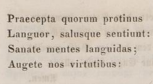
Nos a reatu noxios Solvi jubete, quaesumus.

Exultet orbis gaudiis, Frohlod' und jauchg', o Erdenfreis, Coelum resultet laudibus: 3m Simmel ichalle Lob und Preis; Apostolorum gloriam Da ber Apostel herrlichfeit Tellus et astra concinunt. Das weite Beltall fich erfreut.

Vos saeculorum Judices, Der Bolfer Richter boch verehrt, Et vera mundi lumina, Mle Lichter aller Belt verflart, Votis precamur cordium, Blidt buldvoll aus der Gel'gen Sob'n Audite voces supplicum. Berab auf eurer Diener Fleb'n.

Qui templa coeli clauditis, Die ihr verschließt bes Simmels Pfort', Serasque verbo solvitis, Die Riegel löst durch ener Wort: Blebt, daß der Berr der Gnad' und Suld Une fpreche frei von Gund' und Schuld.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. Bd. I. S. 199.



Ut, cum redibit Arbiter In fine Christus saeculi, Nos sempiterni gaudii Concedat esse compotes.

Patri simulque Filio, Tibique sancte Spiritus, Sicut fuit, sit jugiter Saeclum per omne gloria.

Rrantheit und Siechthum wich alsbald Bor eures behren Bort's Gewalt : Erbarmt ber franfen Seelen euch; Beilt fie, an Tugend macht uns reich :

Daß, wenn der Richter aller Belt Um jüngften Lag bas Urtheil fällt, Sein Spruch uns rufe milbiglich Bu feinen Gel'gen ewiglich.

Dem Bater auf bem Simmelsthron , Und, mit bem Beift, bem em'gen Gobn, Gleichwie er fein wird, ift und war, Lob, Breis und Gbre immerbar.

b) Bur Matutin werden aus folgendem, dem beiligen Um = brofius angeborenden Symnus, der mit den Worten: Aeterna Christi munera, beginnt, die Strophen 1, 2, 6 und 7 gesungen; Die übrigen (3, 4, 5 und 8) bilden den Symnus der Matutin für die Refte mehrerer beiligen Martyrer mit der Anfangestrophe: Christo profusum sanguinem. Mit deutscher Übersetzung 1) lautet er alfo:

Aeterna Christi munera, Die Wonnen ew'ger Seligfeit, Apostolorum gloriam, Der Beugen Chrifti Berrlichfeit, Palmas et hymnos debitos Die Balmen, fo bes Sieges Lobn, Laetis canamus mentibus. Breif' unfer Lied im Jubefton.

Ecclesiarum Principes, Der Rirchen Fürsten, reich an Macht, Belli triumphales Duces, Die Gubrer in ber Siegesichlacht, Coelestis aulae milites, Die Belden in bes herren Schaar, Et vera mundi lumina. 2) Und Beltenlichter hell und flar, 2)

- 1) Schloffer, a. a. D. S. 11.
- 2) Un den Jeffen der Marthrer beginnt der Symnus von bier an mit folgender Unfangoftropbe:

Et martyrum victorias, Dignamque coelo lauream

Christo profusum sanguinem Das Blut verfiromt fur Chrifti Chr', Die Siegstropha'n ber Marthrer, Die Kronen, Die der Gieger Lohn, Laetis sequamur vocibus. Breif' unfer Lied im Jubelton. Terrore victo saeculi,
Poenisque spretis corporis,
Mortis sacrae compendio
Vitam beatam possident.

Traduntur igni martyres, Et bestiarum dentibus: Armata saevit ungulis Tortoris insani manus.

Nudata pendent viscera: Sanguis sacratus funditur: Sed permanent inmobiles Vitae perennis gratia.

Devota Sanctorum fides, Invicta spes credentium, Perfecta Christi charitas Mundi tyrannum conterit.

In his Paterna gloria, In his triumphat Flius, In his voluntas Spiritus, Coelum repletur gaudio.

Tenunc, Redemptor, quaesumus, Ut martyrum consortio Jungas precantes servulos In sempiterna saecula.

Amen.

Nicht Dräu'n der Welt, noch Feindes Buth, Nicht Qualen bengten ihren Muth: Bu Todesopfern Gott geweiht, Freu'n fie fich sein in Ewigkeit.

Die Flamme wogt um fie hinan, Bild fnirscht um fie des Tigers Bahn: Mit Bein und Martern mancherhand Qualt fie des henters grimme hand.

Berriffen hangt von graufer Buth, 3hr Eingeweid', es ftromt ihr Blut: Doch unbewegt in Qual und Schmerz Erhebt ihr Geift fich himmelwarts.

Der Glaube, der ihr herz belebt, Die hoffnung, die gen himmel ftrebt, Die Liebe, die an Gott fich halt, Bezwang den Fürsten dieser Welt.

Des Baters Ruhm, in ihrem Sieg, Des Sohns Triumph, und, Tröfter, dich, Deß Kraft zum Rampfe Kraft verleiht, Breift Erd' und himmel hoch erfreut.

Bu dir, o herr, fteig' unfer Fleh'n, Schent' une, einft in ben fel'gen Sobin, Mit deiner heil'gen Beugen Schaar Dein Lob zu preifen immerdar.

Amen.

In der österlichen Zeit werden die betreffenden Hymnen für die einzelnen Theile des Offiziums aus dem ambrofianischen Hymnus des Oftersestes: Aurora coelum purpurat, genommen. 1)

2) Auf das Fest eines Martyrers. Der für die Bespern und Matutin gemeinschaftliche Humuns: Deus tuorum militum, welcher den Heldenmith und die Stärfe eines Blutzeugen Christi, der aus Liebe zu diesem die Bersuchungen der Welt und des

<sup>1)</sup> S. Symnen für die Dfterzeit. 4.

Fleisches besiegt und sein Blut vergossen hat, schildert, und um seiner Verdienste willen Verzeihung der Sünden ersleht, hat den heiligen Ambrosius zum Versasser; jener der Laudes: Invicte martyr unicum, welcher die himmlische Glorie desselben besingt, und um seine Fürsprache bittet, ist das Werk eines unbekannten Dichters, und ist zwischen dem zehnten und dreizehnten Jahrhundert entstanden. Der erste lautet mit seiner deutschen Übersehung 1):

Deus tuorum militum Sors et corona, praemium: Laudes canentes Martyris Absolve nexu criminis.

Hic nempe mundi gaudia, Et blanda fraudum pabula Imbuta felle deputans Pervenit ad coelestia.

Poenas cucurrit fortiter, Et sustulit viriliter, Fundensque pro te sanguinem, Aeterna dona possidet.

Ob hoc precatu supplici Te poscimus, piissime: In hoc triumpho Martyris Dimitte noxam servulis.

Laus et perennis gloria Patri sit, atque Filio, Sancto simul Paraclito, In sempiterna saecula.

Amen.

Der zweite lautet 2):

Invicte martyr, unicum Patris secutus Filium, Victis triumphas hostibus, Victor fruens coelestibus. Gott, deiner Krieger Chrinkron', Ihr Erbtheil und ihr en'ger Lohn: Lob fingen wir dem Mort'rer dein, Mach' uns von Schuld der Sünde rein.

Preis ihm, der von der Luft der Welt, Und was den Sinnen wohlgefällt, hat abgewandt fein reines herz, Und seinen Lauf nahm himmelwarts.

Die Pein trug er mit Geldenmuth, Mit Frenden gab er hin sein Blut: Im Tod, in Qualen pries er dich, Der du sein Lohn bist ewiglich.

In deinem Sieger ehren wir Dich, Fürst der Sieger, für und für: Um seinetwillen blid' mit hulb Auf uns, und mach' uns rein von Schuld.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und feinem eingebornen Sohn, Dem beil'gen Trofter auch geweiht Sei Ehr' und Preis in Ewigkeit.

Amen.

D beil'ger Mart'rer, ruhmverkfärt, Des heilands Jünger treubewährt, Der du des Feindes Macht bezwangft, Und sel'gen Siegeslohn errangst:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 53.

<sup>2)</sup> Chend. G. 201.

Tui precatus munere Nostrum reatum dilue, Arcens mali contagium, Vitae repellens taedium.

Soluta sunt jam vincula Tui sacrati corporis: Nos solve vinclis saeculi, Dono superni Numinis.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum. Sieh' auf ber Blanb'gen Noth voll hulb, Erfleh' uns Rachlag unfrer Schuld: Behr' ab des Bojen Gift mit Macht, Treib' aus bes Trubfinns finft're Nacht.

Frei bist du von der Fesseln Band, Das deinen heil'gen Leib umwand: Mach' uns, durch Gottes Guld und Tren', Das herz von ird'schen Banden frei.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch fei geweiht Ruhm, Chr' und Preis in Ewigfeit.

3) Auf das Fest mehrerer Marthrer (plurimorum martyrum). Das sirchliche Offizium enthält hiefür drei Hymnen, von denen der erste (Sanctorum meritis inclyta gaudia) über das neunte Jahrhundert hinausreicht, der zweite, für die Matutin bestimmte (Christo prosuum sanguinem), wie schon bemerst wurde, den heiligen Ambrosius zum Berfasser hat, der dritte, der Hymnus der Laudes (Rex gloriose martyrum), von einem undestannten Berfasser aus dem zehnten bis dreizehnten Jahrhundert herrührt. Da wir den zweiten bereits oben 1) aufgeführt haben, so lassen wir hier nur die beiden andern solgen. Der Hymnus der Besper, der, auf den Schwingen erhabener Begeisterung sich bewegend, den Sieg der Martyrer über die Bosheit der Welt, und deren nunmehrige Berksärung im Himmel seiert, lautet mit seiner deutschen Übersehung 2) also:

Sanctorum meritis inclyta gaudia

Pangamus socii, gestaque fortia: Gliscens fert animus promere cantibus

Victorum genus optimum.

Beiliger Selden Triumph' und erhab'nen Lobn

Singen einmüthig wir, feiernd im Jubelton: Flammend ans glub'nder Bruft ftrom' im Begeift'rungebrang

Den Siegern Preis und Lobgefang.



<sup>1)</sup> S. den hymnus der Matutin auf die Apostelfeste § 54. b.

<sup>2)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 116.

#### 266

Hi sunt quos fatue mundus abhorruit,

Hunc fructu vacuum, floribus aridum

Contempsere tui nominis asseclae,

Jesu, Rex bone Coelitum.

Thorichten Bahnes voll, hat fie die Belt gehaßt,

Sie, die an Früchten arm und eitler Bluthen Glaft,

Rühnlich verschmähten, Die bir fich gum Dienst geweiht,

D Jefu, herr ber Ewigfeit.

Hi pro te furias atque minas truces

Calcarunt hominum, saevaque verbera:

His cessit lacerans fortiter ungula,

Nec carpsit penetralia.

Tropia verlachten fie gorniger Dranger Dräu'n,

Bu beines Ramens Rubm, und icharfer Beigeln Bein :

Graufamer Folter Qual, grimmiger Tiger Buth

Beugt nicht ber Belden Siegesmuth.

rimonia;

Sed corde impavido mens bene conscia

Caeduntur gladiis more biden- harmlofen Schafen gleich murget fie bin tium: bas Schwert,

Non murmur resonat, non que- Die tont ein Rlagelaut, fein Murren mird gebort :

Furchtlos bewahren fie, rein, unbeflect von Schuld, Conservat patientiam. Bertrau'n im Bergen und Geduld.

Quae vox, quae poterit lingua

Rubri nam fluido sanguine fulgidis Cingunt tempora laureis.

Rein Menschenmund befingt murdig bie retexere, Seligfeit, Seligfeit,

Quae tu martyribus munera Die beinen Beugen bu ichenfft in Emigpraeparas?

Rofig bethauet, in purpurnen Blutes Glang,

Umflicht ihr Saupt ber Siegesfrang.

Te, summa o Deitas, unaque

Ut culpas abigas, noxia subtrahas,

gloriam Annorum in seriem canant. Lobfingend preisen ewiglich.

Amen.

Ein und dreifaltige Gottheit, wir fleben poscimus, btd.

Tilg' unfrer Gunden Schuld , fchirm' uns barmberziglich :

Des pacem famulis, ut tibi Friede verleih' une, Berr! bag beine Rnechte dich

Umen.

Der Symnus der Laudes, welcher die Macht Chrifti in feinen Blutzeugen schildert, lautet 1):

Corona confitentium, Qui respuentes terrea Perducis ad coelestia.

Rex gloriose martyrum, Glorreicher Fürft ber Marthrer, Du Rron' und Bier ber Beichtiger, Die, fo ber Erbe Tand verschmäh'n, Rührft du empor gu Simmelshöh'n.

Aurem benignam protinus Ignosce quod deliquimus.

Reig' huldvoll unferm Fleben bich, Intende nostris vocibus: Schent' uns Erborung mildiglich: Trophaea sacra pangimus: Der Sieger Palmen funden wir, Beil' unfre Schaben für und für.

Tu vincis inter Martyres, Parcisque Confessoribus: Tu vince nostra crimina, Largitor indulgentiae.

In beinen Beugen flegeft bu, Du bift ber Beicht'ger Rraft und Ruh' : Mit macht'gem Urme, reich an Suld, Berbrich die Banden unfrer Schuld.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum. Amen.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und feinem eingebornen Cobn, Dem beil'gen Beift auch fei geweiht Ruhm, Chr' und Preis in Ewigfeit. Amen.

4) Auf das Feft eines Befenners, der zugleich Bifchof mar (Confessoris Pontificis). Der hymnus der Besper und Matutin: Iste Confessor Domini, colentes, datirt ebenfalls aus dem gehnten bis dreizehnten Sabrbundert von einem unbefannten Berfaffer ber. Derfelbe enthält neben ber Aufforderung jum Lobe des Beiligen eine allgemeine Schilderung von deffen Tugenden und Bunderfraft. Der Symnus der Laudes: Jesu, Redemptor omnium, von beffen Entstehungszeit und Berfaffer bas Nämliche gilt, gedenkt der Berberrlichung, die der Beilige nun im Simmel genießt, und fleht um die Gnade, in feinen Außtapfen wandeln zu fonnen, und um Erhorung feiner Fürbitten für uns.

Der erfte lautet mit seiner deutschen Übersetzung 2) also:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 203.

<sup>2)</sup> Ebend. S. 204.

orbem,

pudicus,

Viribus morbi domitis, saluti

palmas,

Qui super coeli solio corruscans, Der Erde, Meer und alle himmelebeere

Iste Confessor Domini, colentes Der Beicht'ger Chrifti, beffen Chren alle Quem pie laudant populi per Die Bolfer fromm begeb'n mit Jubel= schalle,

Hac die laetus meruit beatas Stieg auf am heut'gen Tag vom Thranenthale

Scandere sedes. 1) Bum himmelsfaale. 1)

Qui pius, prudens, humilis, Fromm, bemuthvoll, bewahrt' er rein von Teble ....

Sobriam duxit sine labe vitam, Im unbefledten Leib die teniche Geele, Donec humanos animavit aurae Go lang die raube Bilgerichaft bienieden Spiritus artus. 36m war beschieden.

Cujus ob praestans meritum Durch ibn, daß feine Tugend fich erfrequenter, weise, weise,

Aegra quae passim jacuere Rehrt Beil und Beilung, auf des herrn membra, Geheiße,

Burud ben Giechen, die gelähmten Glieber Restituuntur. Erstarfen wieder,

Noster hinc illi Chorus obse- D'rum giemt's der Glaub'gen gottgeweih= quentem ten Choren,

Concinit laudem, celebresque Mit Lobgefangen fein Berdienft gu ehren,

Ut piis ejus precibus juvemur Dag wir durch fein Gebet Erlag ber The state of the s

Omne per aevum. Und Troft empfinden.

Sit salus illi, decus atque vir- Gott, bem breiein'gen herrn, fei Preis und Ebre,

Totius mundi seriem gubernat Allwaltend leuft, Die ftete fein Lob verend vollatiede den riegen wiedenturd gefied finn gende breiten anvoned.

Trinus et unus. Durch ew'ge Beiten.

Amen. Amen.

1) Benn aber biefes Lied nicht am Gedachtniftage bes Sintritte bes Beiligen gefungen wird, lautet die erfte Strophe alfo :

Laudis honores.

Iste Confessor Domini , colentes Dem Beicht'ger Chrifti , beffen Ehren alle Quem pie laudant populi per orbem, Die Bolfer fromm begeh'n mit Jubelichalle, Hac die laetus mernit supremos Gei an dem beut'gen Tag das Lob gefungen Bon affen Bungen.

## Der zweite lautet 1):

Jesu, Redemptor omnium, Perpes corona Praesulum, In hac die clementius Indulgeas precantibus;

Tui sacri qua nominis Confessor almus claruit: Hujus celebrat annua Devota plebs solemnia.

Qui rite mundi gaudia Hujus caduca respuens, Aeternitatis praemia Potitur inter Angelos.

Hujus benignus annue Nobis sequi vestigia: Hujus precatu servulis Dimitte noxam criminis.

Sit, Christe, Rex piissime, Tibi, Patrique gloria, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum.

Amen.

D Jesu, der die Welt befreit, Der hirten Kron' in Ewigfeit, Sieh mild aus beinen fel'gen hoh'n herab auf beiner Knechte Fleh'n.

Den Tag, an bem bu haft verklart, herr, beinen Beicht'ger tren bewährt, Deß Leben bir geheiligt mar, Begeht heut' beiner Diener Schaar.

Der von der Belt und ihrem Tand hielt fein Gemuthe abgewandt, Der fich des Lohns der Seligfeit Mit beiner Engel Geer erfreut.

Erhör', o Jesu, unser Fleh'n, Auf seinen Pfaden laß uns geh'n: Reig' feinen Bitten dich mit huld, Und mach' uns frei von Gund' und Schuld.

Dir, Jesu, König, mild und behr, Dir und dem Bater Preis und Ehr', Dem Geist anch, welcher Trost verleiht, Jest und in alle Ewigfeit.

Umen.

5) Auf das Fest eines Bekenners, der nicht Bischof war (Consessoris non Pontisicis). Der hymnus der Besper und Matutin ist derselbe, wie für die eben genannte Klasse von Festen in diesen Tageszeiten. Berschieden ist nur jener der Laudes: Jesu, corona celsior. Dem heiligen Ambrosius angehörend, besingt er des Heiligen weltüberwindende Glaubensstärfe und sleht den Heiland durch die Fürbitte desselben um Erbarmen an. Er sautet sateinisch und deutsch 2) also:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 206.

<sup>2)</sup> Cbend, G. 55.



Jesu, corona celsior, Et veritas sublimior, Qui confitenti servulo Reddis perenne praemium.

Da supplicanti coetui, Hujus rogatu, noxii Remissionem criminis, Rumpendo nexum vinculi.

Anni reverso tempore,
Dies refulsit lumine,
Quo Sanctus hic de corpore
Migravit inter sidera.

Hic vana terrae gaudia, Et luculenta praedia, Polluta sorte deputans, Orans tenet coelestia.

Te, Christe, Rex piissime, Hic confitendo jugiter Calcavit artes daemonum, Saevumque averni principem.

Virtute clarus, et fide, Confessione sedulus, Jejuna membra deferens, Dapes supernas obtinet.

Proinde te, piissime, Precamur omnes supplices: Nobis ut hujus gratia Poenas remittas debitas.

Patri perennis gloria,
Natoque Patris unico,
Sanctoque sit Paraclito
Per omne semper saeculum.
Amen.

Des Lebens Krone, Jesu Chrift, Der du der Wahrheit Fulle bift, Der du dem Beicht'ger, dir geweiht, Schenkst ew'gen Lohn der Seligkeit.

Sor' auf der Gläub'gen Fleh'n voll Suld, Durch sein Gebet mach' uns von Schuld Und von der Sünden Strafen frei: Brich unfrer Fesseln Band' entzwei.

Burud im Lauf des Jahres fehrt Der Tag, vom hehren Licht verklart, Da fich dem Erdenstaub entrang Der Beil'ge, und gen himmel schwang.

Bon flücht'ger Freuden Unbestand, Und ird'icher Guter nicht'gem Tand Bard nicht bes Siegers Berg umftrickt, Den nun die himmelstrone ichmudt.

Dich, Chrifte, herr voll huld und Treu, Bekannt' er freudig fonder Schen: In Stanb trat er, mit glanb'gem Muth, Der hollenschaaren Trug und Buth.

In Glanb' und Tugend lichtverklärt, Und im Bekenntniß tren bewährt, Lohnt ihn, der fühn sein Fleisch bezwang, Nun sel'ger Wonnen überschwang.

Gebeugt in Demuth fleh'n wir dich, Schent' uns Erhörung mildiglich: Um seinetwillen gebe nicht, herr, mit uns Sundern in's Gericht.

Dem Bater auf dem höchsten Ihron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Tröster auch geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigkeit. Amen.



6) Nun folgt im römischen Brevier das Commune Virginum oder das Offizium für das Fest einer heiligen Jungfrau, Besper und Laudes haben den Hymnus: Jesu, corona Virginum, gemeinschaftlich. Berfasser desselben ist der heilige Ambrosius, welcher darin die Krone der Jungfrauen, Jesus Christus, preist, ihn, wie er von jungfräulichen Seelen umgeben ist, schildert, und um die Tugend der Birginität bittet. Der Hymnus lautet, wie folgt 1):

Jesu, corona Virginum,
Quem Mater illa concipit,
Quae sola Virgo parturit,
Haec vota clemens excipe.

Der Jungfrau'n Krone, Jesu Christ, Der du der Sohn der Jungfrau bist, Die du gefrönt in himmelshöh'n, Reig' dich erbarmend unserm Fleh'n.

Qui pergis inter Iilia, Septus choreis Virginum, Sponsus decorus gloria, Sponsisque reddens praemia. Du wandelft mit ber Jungfrau'n Chor, Saft Luft am reinen Lilienflor, Schenkft, Bräut'gam hochgebenedeit, Den Bräuten Lohn ber Seligkeit.

Quocunque tendis, Virgines Sequuntur, atque laudibus Post te canentes cursitant, Hymnosque dulces personant. Bohin du zieheft, folgen bir Die Jungfrau'n nach, die für und für Mit füßen Stimmen, hell und rein, Dir Preis und Lobgefänge weih'n.

Te deprecamur supplices, Nostris ut addas sensibus Nescire prorsus omnia Corruptionis vulnera. Dich bitten wir bemüthiglich, Stärf' unfre Sinne fraftiglich, Daß wir jungfraulich, rein und flar, Die Sünde meiden immerdar.

Virtus, honor, laus, gloria Deo Patri cum Filio, Sancto simul Paraclito, In saeculorum saecula.

Lob, Ehr' und Preis erschast' jum Thron Dem Bater und dem ew'gen Sohn, Dem heil'gen Trofter auch geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit.

Amen.

Der Hymnus für die Matutin: Virginis proles, opisexque matris, das Werf eines unbefannten Berfassers aus dem zehnten bis dreizehnten Jahrhundert, schildert in sehr gelungener Weise



<sup>1)</sup> Schlosser a. a. D. S. 57.

den Doppelsieg einer driftlichen Jungfrau, die Martyrin ift, den Sieg über das eigene fleisch, indem fie die Unschuld der Geele unbeflectt bewahrt, und jenen über den Tyrannen, der trop der ausgesuchteften Qualen fich als ohnmächtig erweift, fie ihrem Brautigam Jefus Chriftus abtrunnig zu machen. Er lautet mit deutscher Übersetzung 1) alfo:

Virgo quem gessit, peperitque Virgo,

Virginis partos canimus decora

Morte triumphos.

Virginis Proles, Opifexque Ma- D Sohn ber Magt, ber fein Gefcopf

Die magblich ihn empfangen und geboren,

Dem Sieg ber Magb, in fel'gem Tob errungen, Gei Lob gefungen.

Haec enim palmae duplicis beata Sorte, dum gestit fragilem domare Corporis sexum, domuit cruentum

Caede tyrannum.

Unde nec mortem, nec amica mortis Mille poenarum genera expa-

vescens, Sanguine effuso meruit serenum

Scandere coelum.

Bwiefalt'ger Palme Lobn bat fich er=

Die Beldin, die des Fleisches Luft ge= dämpfet,

Und fterbend macht ben Grimm bes mord= entbrannten

Büthrichs gu Schanden.

Den Tod nicht schenend, noch zahllose Plagen

Qualvoller Tobespein, gibt ohne Bagen

Sie bin ihr Blut, um gu ben fel'gen Reichen

Emporgufteigen.

Hujus oratu, Deus alme, nobis

Debitas poenas scelerum remitte,

Ut tibi puro resonemus almum Pectore carmen.

Durch ihr Gebet, o Gott, lag unfrer Sünden

Bergebung uns und milbe Gnade finden,

Daß reines Bergens beine buld wir preifen In füßen Beifen.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 207.

Sit decus Patri, genitaeque Breis bir, o Bater, auf bem himmels= Proli.

Temporis aevo.

throne,

Et tibi compar utriusque virtus Dir, feinem ew'gen, eingebornen Sobne, Spiritus semper, Deus unus Dir, Geift, auch Preis und Ehre, gleich ben Beiben

Bu allen Beiten.

Wenn die Beilige nur Jungfrau und nicht auch Martyrin war, fo wird Zeile 3 und 4 der erften Strophe alfo abgeandert:

Virginis festum canimus bea- Der beil'gen Magt, die fel'gen Lohn errungen,

Sei Lob gefungen. Accipe votum. Die zweite und dritte Strophe aber wird gang weggelaffen.

7) Auf das Feft einer Beiligen, Die nicht Jungfrau war (non Virginum). Den hymnus fur die Besper und Laudes lieferte der bei der Revifion des Breviers von Bins V. befchaftigte Kardinal Silvio Antoniano († 1603). Er ift ein Lobgefang auf eine Streiterin Chrifti, Die durch Beltentfagung, durch Faften und Gebet die Rrone des Simmels erworben bat, und lautet mit feiner deutschen überfetung 1) alfo:

Laudemus omnes feminam, Quae sanctitatis gloria Ubique fulget inclyta.

Haec sancto amore saucia, Dum mundi amorem noxium Horrescit, ad coelestia Iter peregit arduum.

Carnem domans jejuniis, Dulcique mentem pabulo Coeli potitur gaudiis.

Fortem virili pectore Die mannlich fubn, dem herrn geweiht, Den Preis erfämpft ber Beiligfeit, Der hehren Frau, die Erd' entlang, Ertone Ruhm und Lobgefang.

> Die, liebemund in beil'ger Bruft, Der Belt entfagt' und ihrer Luft, Breis ihr, die fich auf fteiler Babn Bum ew'gen Beile rang binan.

Mit Faften fie bas Fleifch bezwang, In brunftigem Gebet erschwang Orationis nutriens, Sich aus dem Thranenthal ihr Berg Bum herrn ber herren himmelmarts.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 324. Fluck, Liturgif. II.

Rex Christe, virtus fortium, Qui magna solus efficis, Hujus precatu quaesumus, Audi benignus supplices.

Deo Patri sit gloria,
Ejusque soli Filio,
Cum Spiritu Paraclito,
Nunc et per omne saeculum.
Amen.

Der Starken Kraft, herr, der allein 3u allem Großen schenkt Gedeih'n, Für uns bringt fie ihr Flehen dar: Erbarm' dich deiner Knechte Schaar.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit. Amen.

Als Hymnus der Matutin dient die dritte Strophe des für die Matutin der Feste einer heiligen Jungfrau bestimmten Lobsgesanges: Durch ihr Gebet u. s. w., 1) der mit der Dozologie verbunden wird.

8) Auf das Fest aller Heiligen. Dasselbe hat zwei Hymnen: Placare, Christe, servulis, für die Besper und Matutin, und: Salutis aeterne dator, für die Laudes. Bon unbefannten Berfassern herrührend, lenken dieselben der Gläubigen Blicke auf die triumphirende Kirche, und rufen deren Glieder, die heilige Jungfrau voran, sodann die neun Chöre der Engel, die Apostel und Propheten, die Martyrer und Jungfrauen um ihre Fürsprache für die streitende an. Wir entnehmen die Übersetzungen wieder der Schlosser'schen Liedersammlung 2):

# a) hymnus fur die Besper und Matutin:

Placare, Christe, servulis, Quibus Patris clementiam Tuae ad tribunal gratiae Patrona Virgo postulat.

O vos beata, per novem
Distincta gyros, Agmina:
Antiqua cum praesentibus,
Futura damna pellite.

Sieh', herr, versöhnt herab mit huld Auf deiner ren'gen Knechte Schuld, Für die dem Bater bringet dar Ihr Fleh'n die Magd, die dich gebar.

3hr, die ihr in neun Choren freift, Und selig Gottes Glorie preift, Behrt ab die alt' und jeg'ge Roth, Die Roth auch, die zufunftig droht.



<sup>1)</sup> S. oben Dr. 6.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 217 und 219.

#### 275

Apostoli cum Vatibus
Apud severum Judicem,
Veris reorum fletibus
Exposcite indulgentiam.

Vos purpurati Martyres, Vos candidati praemio Confessionis, exules Vocate nos in patriam.

Chorêa casta Virginum,
Et quos eremus incolas
Transmisit astris, Coelitum
Locate nos in sedibus.

Auferte gentem perfidam Credentium de finibus, Ut unus omnes unicum Ovile nos pastor regat.

Deo Patri sit gloria, Natoque Patris unico, Sancto simul Paraelito, In sempiterna saecula.

Amen

Apostel und Propheten, fleht Bum strengen Richter mit Gebet, Daß er aufricht'ger Reue sich Erbarm', und schone gnädiglich.

Im Purpurschmuck, ihr Martyrer, Du, heil'ge Schaar der Beichtiger, Ruft uns, die elend und verbanut, Durch ener Fleh'n in's Baterland.

Dich fleh'n wir, keuscher Jungfrau'n Chor, Und die die Buste sandt' empor Jum himmelssaal, Einstedler, euch: Kührt uns in Christi sel'ges Reich.

Der Feinde Schwarm, ber uns umbraut, Scheucht von der Glanb'gen Granzen weit, Daß wir all' Eine heerde fei'n, All' Eines hirten uns erfreu'n.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem Geist auch, der uns Trost verleiht, Sei Ehr' und Preis in Ewigkeit.

Umen.

# b) Hymnus für die Laudes:

Salutis aeternae Dator,
Jesu, redemptis subveni:
Virgo, parens clementiae,
Dona salutem servulis.

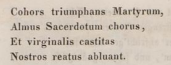
Vos Angelorum millia, Patrumque coetus, agmina Canora Vatum, vos reis Precamini indulgentiam.

Baptista Christi praevius, Summique coeli Claviger, Cum ceteris Apostolis Nexus resolvant criminum. Der du der Menschheit heisand bift, bilf deinen Glanb'gen, Jesu Chrift: Ersteh', o Jungfrau, reich an hulb, Für uns Bergebung unfrer Schuld.

Ihr Engel, hoch von Gott erhöht, Ihr Bater, ihr Propheten, fleht Bum herrn, daß unfrer Reu' er fich Erbarm' und schone gnädiglich.

Bu bir, o Täufer, fleben wir, Und, himmelspförtner, auch zu bir, Für uns, mit ber Apostel Schaar, Bringt Gott, bem herrn, Gebete bar.

18\*



Quicunque in alta siderum Regnatis aula Principes, Favete votis supplicum, Qui dona coeli flagitant.

Amen.

3br Siegeshelben, Martyrer, Du, beil'ge Schaar ber Beichtiger, Und Chor ber Jungfrau'n, feusch und rein, Führt uns gur ew'gen Rubstatt ein.

Ihr Alle, die, vom herrn erhöht, Um Gottes Thron als Fürften ftebt, Reigt aus ben lichten Simmelshöh'n Euch mild erbarmend unferm Fleh'n.

Virtus, honor, laus, gloria Lob, Ehr' und Preis erichall' jum Thron Deo Patri cum Filio, Dem Bater und dem ew'gen Gobn, Sancto simul Paraclito Dem beil'gen Trofter auch geweiht In saeculorum saecula. Sei Ruhm und Breis in Ewigfeit.

Fortsetung.

## Symnen auf bestimmte Seilige.

Reben den bisber angeführten, das Lob einzelner Rlaffen von Beiligen, sowie der Beiligen überhaupt befingenden Symnen gibt es noch eine große Angahl anderer, welche die Berberrlichung bestimmter Beiligen jum 3mede baben. Wir fegen von diefen nur die vorzüglichsten, nämlich jenen auf den beiligen Johanne 8 den Täufer, die beiligen Apostel Betrus und Paulus, die beilige Maria Magdalena und die unschuldigen Rinder bierber.

1) Der erste, mit den Worten: Ut queant laxis resonare fibris, anfangende, und von Paul Diafonus († 800) gedich= tete, bat eine große Berühmtheit dadurch erlangt, daß Buido von Arezzo (1014) zur Bezeichnung des von ihm erfundenen Notensuftemes die erften Gilben der erften Strophe deffelben (ut, re, mi, fa, sol, la) wählte. 1) Er ift feinem Inhalte nach

<sup>1)</sup> Man vergl. Gueranger, Liturgische Unterweisungen. Bd. I. Geschichte der Liturgie, übersett von Dr. Flud. S. 316.

ein wundervoller Lobgesang auf unsern Heiligen, dessen Leben er von der Wiege bis zum Tode schildert, wobei er die Aussprüche Jesu über Johannes auf eine vortreffliche Art benütt. Der ganze Hymnus besteht aus vierzehn Strophen, die so auf die Besper, Matutin und Laudes vertheilt sind, daß Strophe 1—4 und 14 den Hymnus der Besper, Strophe 5—8 und 14 jenen der Matutin, und Strophe 9—13 mit einer veränderten Dozoslogie jenen der Laudes bilden. Mit deutscher Übersezung 1) sautet derselbe also:

Ut queant laxis resonare fibris

Mira gestorum famuli tuorum, Solve polluti labii reatum, Sancte Joannes.

Nuntius celso veniens olympo, Te patri magnum fore nasciturum,

Nomen et vitae seriem gerendae Ordine promit.

Ille promissi dubius superni

Perdidit promptae modulos loquelae:

Sed reformasti genitus peremptae
Organa vocis.

Ventris obstruso recubans cubili,

Senseras Regem thalamo manentem: Hinc parens, nati meritis, uter-

que Abdita pandit.

Dag beinen Ruhm, bein wunderreiches Leben,

Mit Jubelsang lobpreisend wir erheben, hilf uns, Johannes, unser herz erneuen, Die Lippen weihen.

Ein Engel, dich dem Bater ju verfünden, Kam her vom himmel ju der Erbe Gründen,

Der beinen Namen, beine Lebensweise That fund bem Greise.

Der Greis, deß herz in Zweifel fich verloren,

Berftummt alsbald: doch du, ale du ge-

Du löftest ibm, das hemmend fie umrungen, Das Band der Bungen.

Im Mutterschoos noch, wardst, in seiner Sulle,

Des herrn bu inne, beffen Gnadenfulle

Das Mutterpaar, verzückt in heil'gem Drange, Pries im Gesange.

<sup>1)</sup> Shloffer, a. a. D. S. 101 − 103.

Antra deserti teneris sub annis, Civium turmas fugiens, petisti,

Ne levi posses maculare vitam

Crimine linguae.

Praebuit durum tegumen camelus Artubus sacris, strophium bidentes,

Cui latex haustum, sociata pastum

Mella locustis.

Ceteri tantum cecinêre Vatum Corde praesâgo jubar affuturum:

Tu quidem mundi scelus auferentem

Indice prodis.

Non fuit vasti spatium per orbis

Sanctior quisquam genitus Joanne,

Qui nefas saecli meruit lavantem

Tingere lymphis.

O nimis felix, meritique celsi, Nesciens labem nivei pudoris,

Praepotens Martyr, nemorumque cultor,

Maxime Vatum.

Sin in die Bufte, icon in garten Jahren, Bogft du, von Menichen fern, dich gu bewahren,

Daß fich bein Leben rein, von feiner Sunde

Entweihet finde.

Das rauhe Rleid, das dir Kameele spenden, Umschließt ein Ledergurt um deine Lenden:

Baldhonig, Baffer mit Seufchredenheeren

Dient, bich gu nahren. 1)

Rurahnend fah'n der alten Seher Schaaren Das Licht, das Gott einst follte offens baren;

Dir war vergönnt, ihn felber gu erblicen,

Der Welt Entzücken. 2)

Nie ward ein Größ'rer je als du geboren,

Den Gottes Suld vor Allen auserforen,

36m, der die Gunde tilgt, vorangulaufen,

Ihn felbst zu taufen. 3)

D hochbeglückter, du fo reich an Ehre, Der Seher Größter, 4) groß durch beil'ge Lehre,

Blutzenge du, in herber Prüfung Stunden,

Unüberwunden.

<sup>1)</sup> Matth. 3, 1-4.

<sup>2)</sup> Ebend. 11, 13.

<sup>3)</sup> Chend. 11, 10. 11. 3, 13 ff.

<sup>4)</sup> Ebend. 11, 9.

Aucta crementis, duplicata quosdam: Trina te fructu cumulata cen-

tum

Nexibus ornant.

opimis

flexos

Ponere gressus.

Serta ter denis alios coronant Bohl fcmuden Biele ber Bergeltung Rronen,

Die manden beil'gen Rampfer zwiefach

Dreifalt'ger Rrang marb, Behrer, bir gu Theile

Im em'gen Beile.

Nunc potens nostri meritis Roch muffen um den Preis wir Rampfer ringen:

Pectoris duros lapides revelle, D hilf une, unfer eig'nes Berg bezwingen : Asperum planans iter, et re- Die Sugel mache eben, mache grabe

Dirige calles. Die frummen Pfade,

Ut pius mundi Sator et Re- Damit wir bem, ber une jum himmel demptor, leitet,

Mentibus culpae sine labe puris, Une treulid weih'n, bag er ben Beg bereitet,

Rite dignetur veniens beatos Die Bergen wurdig und von jeder Gunde Gereinigt finde.

(Dorologie des Symnus der Laudes.)

perni

Trine,

camur:

Parce redemptis.

Laudibus cives celebrent su- Dir, ein'ger und dreiein'ger Gott, er= schalle

Te, Deus simplex, pariterque - Der Lobgefang ber himmeleburger alle:

Supplices et nos veniam pre- Bor' unfrer Rene Fleb'n auf beinem

herr, und verschone.

(Dogologie des Besper = und Matutin = Symnus.)

Sit decus Patri, genitaeque Proli,

Et tibi compar utriusque virtus,

Temporis aevo. Bu allen Beiten.

Amen.

Preis bir, o Bater, auf bem Simmels= tbrone,

Dir, feinem em'gen, eingebornen Gobne, Spiritus semper, Deus unus, Dir, Beift, auch Preis und Ehre, gleich omni den Beiden,

2) Der zweite, auf die Apostelfürften Petrus und Pau= Ins, welcher mit den Worten: Decora lux aeternitatis, auream, anfangt, verdantt feinen Urfprung einer durch ihre Frommigfeit wie durch ihre Liebe zu den Biffenschaften ausgezeichneten bootifchen Frau, Ramens Elpis, Die in der erften Balfte Des fechften Jahrhunderts blühte. Der fragliche Somnus des romiichen Breviers ift indeffen nur ein Auszug aus zweien von Elpis gedichteten, von denen der eine: Aurea luce et decore roseo, ber andere: Felix per omnes festum mundi cardines, beginnt. 1) Die beiden erften Strophen sammt den zwei letten bilden den hymnus der Besper und Matutin, die dritte und vierte mit der Dogologie jenen der Landes. Inhalt ift die hohe Burde der beiden Apostelfürften, die Gott ju Bachtern der Simmelspforte beftellt, die Unrufung derfelben um ihre Fürbitte, endlich der Borrang Roms, weil fein Boden mit dem Blute Diefer beiden Apostel gedungt worden fei. Mit seiner deutschen übersetzung 2) lautet derfelbe alfo:

Decora lux aeternitatis au-

Diem beatis irrigavit ignibus,

Apostolorum quae coronat Principes,

Reisque in astra liberam pandit viam.

Mundi Magister atque coeli Janitor,

Romae parentes, Arbitrique Gentium,

Per ensis ille, hic per Crucis victor necem

Vitae senatum laureati possident. Das Licht, des Lichtes Urquell, das glangt von Ewigfeit,

hat hell mit fel'gen Strahlen den Festtag eingeweißt,

Den, den Apostelfürsten gu Ehren, wir be-

Der reu'gen Sündern öffnet die Bahn zu himmelshöh'n.

Lehrer der Belt, Beschließer des himmels, Ehr' und Preis

Euch, Batern Roms, ju Richtern bestellt dem Erdenfreis:

Durch's Schwert fant bin ber eine, durch's Rreug der andre Geld,

Als Sieger herricht ihr Beide in fel'gem himmelozelt.

<sup>1)</sup> Gueranger, a. a. D. S. 167. Die vollständige übersetzung des Felix per omnes f. bei Schloffer, a. a. D. S. 196.

<sup>2)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 83.

# 281

| Beate Pastor Petre, clemens           | D Petrus, beil'ger hirte, nimm gutig                    |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| accipe                                | auf mit Huld                                            |
| Voces precantum, criminumque          | Der Blaub'gen Fleh'n, und lofe die Ban-                 |
| vincula                               | den unfrer Schuld,                                      |
| Verbo resolve, cui potestas tra-      | Du, welchem Macht gegeben ber Berr,                     |
| dita, dita,                           | der dich erfor,                                         |
| Aperire terris coelum, apertum        | Bu öffnen und ju ichließen bas beil'ge                  |
| claudere.                             | himmelethor.                                            |
|                                       |                                                         |
| Egregie Doctor Paule, mores           | Erhab'ner Lehrer, Paulus, erleucht' uns                 |
| instrue,                              | herz und Sinn,                                          |
| Et nostra tecum pectora in coe-       | Beuch unfre Seelen aufwärts mit bir gen                 |
| lum trahe,                            | himmel hin,                                             |
| Velata dum meridiem cernat            |                                                         |
|                                       | Bo Glaube fich in Schauen verklart, und, Sonnen gleich, |
|                                       |                                                         |
|                                       | Rur fel'ge Liebe maltet in Gottes ew'gem                |
| charitas.                             | Reich.                                                  |
| O Roma felix, quae duorum             | 5 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0                 |
|                                       | D Rom, du hochbeglückte, die beider                     |
| Principum Es consecrata glorioso san- | Fürsten Suth                                            |
| 0                                     | Bertraut ift, und geweihet durch ihr                    |
| Hamme guine, and made                 | ruhmwürd'ges Blut,                                      |
| Horum cruore purpurata ce-            | Das, purpurroth erprangend, bir folden                  |
| teras                                 | Glang verleiht,                                         |
| Excellis orbis una pulchritu-         | Daß du all andern Städten vorragft an                   |
| dines.                                | Würdigkeit.                                             |
|                                       |                                                         |
| Sit Trinitati sempiterna glo-         | Dir, o dreiein'ge Gottheit, und beiner                  |
| ole . nichtle file ria ; but ut dengr | 511 911 21117                                           |
| Honor, potestas atque jubi-           | Sei Lobgesang und Ehre anbetend bar-                    |
| latio,                                | gebracht,                                               |
| In unitate, quae gubernat             | In deines Befens Ginheit, beherrschend                  |
| omnia,                                | weit und breit                                          |
| Per universa saeculorum sae-          | Die himmel und den Erdfreis, jest und                   |
| cula. 1)                              | in Ewigfeit. 1)                                         |
| Amen.                                 | Amen.                                                   |
|                                       |                                                         |

<sup>1)</sup> Die entsprechenden Theile dieses Lobgesanges werden auch als besondere hommen benutt:



a) an dem Fefte der Befehrung Pauli (25. 3an.). Str. 4 u. 6.;

b) an jenem ber Stublfeier Betri (18. 3an.), Str. 3 u. 6.

3) Bon den Symnen auf die heilige Maria Magdalena (22. Juli) bat jener der Besper: Pater superni luminis, den Rardinal Robert Bellarmin († 1621) jum Berfaffer. Er schildert in angiebender Beife die garte Liebe Diefer Beiligen ju dem Berrn, deffen Fuge fie falbt, unter beffen Rreuge fie fteht, und fleht am Schluffe um gleiche Liebe. Er lautet 1) also:

Pater superni luminis, Cum Magdalenam respicis, Flammas amoris excitas, Geluque solvis pectoris.

Bater des Lichtes, neigest bu Den Blid auf Magbalena gu, Bleich wird ihr Berg in Lieb' entgund't, Und ihres Bufens Gis gerrinnt.

Un bem Refte ber Rettenfeier Betri (1. Aug.) hat das romifche Brevier aus Felix per omnes etc. folgende Strophen auf= genommen (Schloffer, a. a. D. S. 196):

#### a) Mur Die Besper:

Miris modis repente liber, ferrea, Christo jubente, vincla Petrus exuit: Ovilis ille Pastor et Rector

sacros,

In munberbarer Beife befreit, wirft ohne Raft, Auf's Bort bes Engels, Betrus von fich ber Rettenlaft:

Er, melden feiner heerbe jum birten gab ber and demands gregis myner and an armen herr, where

Vitae recludit pascua et fontes Er ichließt bes Lebens Triften, ben Beilsborn rein und hehr,

Overque servat creditas, arcet Und weidet feine Schafe, die Bolfe icheuchet er.

#### b) Für die Matutin:

Quodennque in orbe nexibus Erit revinctum, Petre, in arce

siderum:

tradita,

tice:

Bas irgend bu auf Erben wirft binden, wird revinxeris, jugleich jugleich

Gebunden fein, o Betrus, auch in bem ew'gen Reich:

Et quod resolvit hie potestas Und mas du hier mirft lofen, geloft fein mird's fofort .

Erit solutum coeli in alto ver- Bie Chriftus hat verheißen, auch in bem Simmel bort :

In fine mundi judicabis sae- Im Biel ber Tage richtet bie Belt bein Richter:

In den Landes bagegen fehrt die britte Strophe des obigen bum= nus nämlich: Beate Pastor, Petre etc., D Betrus, beiliger Sirte, mit der Dogologie, wieder.

1) Schloffer, a. a. D. S. 326.

Amore currit saucia Pedes beatos ungere, Lavare fletu, tergere Comis, et ore lambere.

Adstare non timet Cruci, Sepulchro inhaeret anxia: Truces nec horret milites, Pellit timorem charitas.

O vera, Christe, charitas,
Tu nostra purga crimina,
Tu corda reple gratia,
Tu redde coeli praemia.

Patri, simulque Filio,
Tibique, sancte Spiritus,
Sicut fuit, sit jugiter
Saeclum per omne gloria.
Amen.

Bon Liebe wund eilt fie heran, Salbt ihm die Fuße, wascht fie dann Mit ihren Bahren, trocknet fie Mit ihrem Hanvthaar, fuffet fie.

Beim Kreus zu fteh'n, trägt fie nicht Schen, Am Grabe weilt fie liebetreu: Die Bachter fann fie furchtlos feh'n, Richt mag mit Liebe Furcht besteh'n.

D mahre Liebe, herr ber hulb, Mach' unfre herzen rein von Schuld: Schenf' und, in heil'ger Lieb' ernent, Den Lohn ber ew'gen Seligkeit.

Dem Bater auf bem himmelsthron, Und mit dem Geift, dem ew'gen Sobn, Gleichwie er fein wird, ift und war, Lob, Preis und Ehre immerdar.

Umen.

Der homnus der Matutin: Maria castis osculis, gehört dem beiligen Gregor dem Großen an, und lautet also 1):

Maria castis osculis Lambit Dei vestigia: Fletu rigat, tergit comis, Detersa nardo perlinit.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum. Maria herzt demüthiglich Des Heilands Füße brünftiglich, Nest fie mit Thränen, trocknet fie Mit ihrem Haupthaar, salbet fie.

Dem Bater auf dem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sohn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit.

Der Hymnus der Laudes dieses Festes ist das Werf des heiligen Odo, Abtes von Klugny († 942). Er führt uns Magdalenens Reneschmerz vor Augen, vergleicht sie mit der wiedergefundenen Drachme, stellt ihre Zähren als Borbild für alle

<sup>1)</sup> Schlosser, a. a. D. S. 97.

Sunder auf, und wendet sich jum Schlusse bittend an die heilige Maria, sie moge dieselben durch die Reue hindurch zur ewigen Seligfeit führen. Er lautet also 1):

Summi Parentis Unice, Vultu pio nos respice, Vocans ad arcem gloriae Cor Magdalenae poenitens. Des höchsten Baters ew'ger Sohn, Sieh mild auf uns vom lichten Thron: Der du riefst Magdalenens Berg, Zerknirscht von Reue, himmelwärts.

Amissa drachma regio Recondita est aerario, Et gemma, deterso luto, Nitore vincit sidera. Die Drachme, die verloren ward, Ift nun im Königsschatz bewahrt: Der rein gewasch'ne Edelstein Glänzt heller als der Sterne Schein.

Jesu, medela vulnerum, Spes una poenitentium, Per Magdalenae lacrymas Peccata nostra diluas. herr, der der Seelen Bunden heilt, Und reu'gen herzen Troft ertheilt, Durch Magdalenens gabren Flut Befrei' uns von der hölle Glut.

Dei Parens piissima, Hevae nepotes flebiles De mille vitae fluctibus Salutis in portum vehas.

D Mutter Gottes, hehr und mild, Führ' Evens Kinder, renerfüllt, Durch's Wogenmeer der Zeitlichkeit Bum Port ber ew'gen Seligfeit.

Uni Deo sit gloria, Pro multiformi gatia, Peccantium qui crimina Remittit, et dat praemia.

Breis, ew'ger herr, Dreiein'ger, dir Für deine Gnaden für und für: Der du der Sünder Schuld verzeihft, Und ew'gen Lebens Lohn verleihft.

Amen.

Amen.

4) Zum Schlusse geben wir noch den Hymnus auf das Fest der unschuldigen Kinder (28. Dez.): Salvete, slores martyrum, der den Fürsten der christlichen Dichter Prudentius († um 405) zum Verfasser hat, und ausgezeichnet ist durch die Plastif seiner Darstellung und den Schwung seiner Gefühle. Obzeleich das römische Brevier nur einen Theil desselben aufgenommen (nämlich Strophe 1, 2 und den dozologischen Schlusvers für die Vesper und die Laudes, Strophe 3, 4, 8 und den dozolos

gifchen Schlugvers für die Matutin), fo können wir uns doch nicht enthalten, den ganzen Lobgesang wegen seiner unvergleiche lichen Schönheit hier folgen zu laffen 1):

Salvete, flores Martyrum, Quos lucis ipso in limine Christi insecutor sustulit, Ceu turbo nascentes rosas. Seil, Blüthen, Erftlings Beugenchor, Die Chrifit Feind im Jugendstor Hinwürgt, wie des Orfanes Kraft Die jungen Rosenknospen rafft.

Vos prima Christi victima, Grex immolatorum tener, Aram sub ipsam simplices Palma et coronis luditis. Dem Heiland sankt ihr, zarte Schaar, Als Erstlingsopfer am Altar: Mit Palm' und Kranz in heiterm Muth Noch spielend, sankt ihr hin in's Blut.

Audit tyrannus anxius, Adesse regum Principem. Qui nomen Israël regat, Teneatque David Regiam. Der Büthrich hört das Bort und bebt: Geboren ift der Herr, er lebt, Der Fürst, der Jirael einst regiert, Und Davids Königsscepter führt.

Exclamat amens nuntio: Successor instat, pellimur! Satelles i, ferrum rape, Perfunde cunas sanguine!

Boll Buth schnaubt er den Boten an: Seht, der mir nachstellt, seht ihn nahn! Eilt, Knechte, eilt, gebt grimmen Tod, Im Blute färbt die Wiegen roth!

Mas omnis infans occidat, Scrutare nutricum sinus, Interque materna ubera Ensem cruentet pusio. Schlagt alle Anablein, wurgt mit Luft Den Sängling an der Mutter Bruft! Rein Kindlein laßt, trog Fleb'n und Lift, Um Leben, fein's, das mannlich ift!

Transfigit ergo carnifex Mucrone districto furens Effusa nuper corpora, Animasque rimatur novas. Der Genker hört's, er lechzt nach Blut, Er schwenkt das Schwert in grimmer Buth, Bild spähend nach bem Bluthenflor, Der kaum fich rang an's Licht hervor.

O barbarum spectaculum! Illisa cervix cautibus Spargit cerebrum lacteum, Oculosque per vulnus vomit. D Schausviel grau'nvoll anzuschau'n! Der Mörder selbst fragt fich mit Grau'n, Wo er den Stahl soll bohren ein In die Gliedmaßen zart und flein.

<sup>1)</sup> Shloffer, a. a. D. S. 76 und 77.

Quid crimen Herodem juvat? Unus tot inter funera Impune Christus tollitur.

Sic stulta Pharaonis mali Edicta quondam fugerat, Christi figuram praeferens Moses, receptor civium.

Jesu, tibi sit gloria, Qui natus es de Virgine, Cum Patre et almo Spiritu, In sempiterna saecula.

Quid proficit tantum nefas? Bas frommt die blut'ge Frevelthat, Bas dir, Berodes, ber Berrath? Biel Bluthen liegen rings gerfnicft, Doch fern ift Chriftus dir entrudt.

> So bei bes muth'gen Pharao Droh'n Bar Christi Borbild, Mofes, fcon Durch Alucht entronnen ber Gefahr, Der feines Bolfe Erretter mar.

Preis dir, o Jeju, immerdar, Dir, den die Jungfrau uns gebar: Dir, Bater, Trofter, Dir geweiht Sei Ruhm und Preis in Ewigfeit.

Außer den bisber genannten Beiligenfeften haben noch befondere Symnen das Fest der beiligen Martina (30. 3an.), Des beiligen Joseph (19. Marg), des beiligen Bermenegild (13. April), des heiligen Benantius (18. Mai), der heiligen Theresia (15. Oftober), u. m. a.

# 8 56.

# 18) Symnus für das Rirchweihfeft.

Wenn fich der Berr eine Stätte unter den Sterblichen gebaut, um darin zu wohnen, die Wahrheit zu verfündigen, feine Gnadenschätze zu fpenden, die Gebete der Glaubigen entgegen ju nehmen, fo fann diefer Aft bochfter buld von jenen nicht gleichgultig bingenommen werden; er wird vielmehr ihr Gemuth ju beiliger Freude begeiftern, und zu innigem Dante anfenern. Bann aber follten diefe Gefühle lebendiger hervortreten, als an jenem Tage, wo das Bebaude feiner erhabenen Beftimmung übergeben, mann es eingeweiht, oder der Bedachtniftag der Ginweihung begangen wird? Bie mit paffenden Gebeten, fo bat Daber die Rirche diese Tage auch mit entsprechenden Liedern verfeben. Diefelben find Theile eines großartigen hymnus, den ein unbefannter Dichter aus dem gehnten bis dreigehnten Sahr= hundert verfaßt, und der mit den Worten: Coelestis urbs Jerusalem, beginnt. Der Dichter sieht in dem irdischen Gotteshause das Bild des himmlischen Zerusalems, dessen Pforten allen Gläubigen offenstehen, und in welches diesenigen eintreten werden, die hienieden in Glaube und Liebe sich treu bewährt haben, und im Fener der Trübsal erprobt worden sind, des himmlischen Zerusalems, dessen Eckstein Zesus Christus ist, und das von den Lobgesängen der Engel und Heiligen wiederhallt. Zum Schlusse sleht der Dichter zu Gott, er möge verleihen, daß dieser Tempel von Stein ein wahres Abbild des himmlischen sei, daß er durch seine Gnadenströme geheiligt werde, und daß die Gläubigen darin Erhörung ihrer Gebete sinden mögen. Er sautet wie solgt 1):

(Symnus der Besper und Matutin.)

Coelestis urbs Jerusalem, Beata pacis visio, Quae celsa de viventibus Saxis ad astra tolleris, Sponsaeque ritu cingeris Mille Angelorum millibus.

O sorte nupta prospera, Dotata Patris gloria, Respersa Sponsi gratia, Regina formosissima, Christo jugata Principi, Coeli corusca Civitas.

Hic margaritis emicant,
Patentque cunctis ostia:
Virtute namque praevia
Mortalis illuc ducitur,
Amore Christi percitus
Tormenta quisquis sustinet.

Scalpri salubris ictibus,
Et tunsione plurima,
Fabri polita malleo
Hanc saxa molem construunt,
Aptisque juncta nexibus
Locantur in fastigio.

Jerusalem, bu himmelöstadt, Gesicht bes Friedens, hehr und flar Aufragend aus lebendigem Gestein jum himmel wunderbar, Und bräutlich glänzend, wonniglich Umfränzt von sel'ger Engel Schaar.

Du gnabenreiche Braut Des Berrn, Bom Bater berrlich ausgeschmückt, Sold prangend in bes Brant'gams bulb, D Ron'gin, icon und bochbeglücht, Dem em'gen Beren ber Beren vermählt, Stadt, die des himmels Blang burchgudt. In reinster Berlen Schimmer fteb'n Die Pforten offen allzumal, 2Bo Jeder eingebt, der dem herrn Sich treu bewährt im Erbenthal, Der, von der Liebe Glut entflammt, Für Chriftum Bein erträgt und Qual. Durch Drud und Schläge mannichfalt Bird rein geglättet jeder Stein, Bevor des weisen Meifters Sand Dem hoben Bau ibn füget ein, Der in erhab'nem Einflang fich Erhebt in beil'gen Lichtes Schein.

<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 193.

### (Symnus der Laudes.)

Alto ex Olympi vertice Summi Parentis Filius, Ceu monte desectus lapis Terras in imas decidens, Domus supernae et infimae Utrumque junxit angulum.

Sed illa sedes Coelitum
Semper resultat laudibus,
Deumque Trinum et Unicum
Jugi canore praedicat:
Illi canentes jungimur
Almae Sionis aemuli.

Haec templa, Rex coelestium,
Imple benigno lumine:
Huc o rogatus adveni,
Plebisque vota suscipe,
Et nostra corda jugiter
Perfunde coeli gratia.

Hic impetrent fidelium
Voces precesque supplicum
Domus beatae munera,
Partisque donis gaudeant,
Donec, soluti corpore,
Sedes beatas impleant.

Fern aus des himmels fel'gen höh'n Kam Gottes Sohn, von Gott gesandt, Dem Stein gleich, der, vom Berg gelös't, In's Thal ftürzt von der Felsenwand: Den himmel und der Erde Dom Bringt er als Echstein in Berband.

Rie rastend durch die Gottesstadt Tönt Jubellied und Wonneslang: Des Einen und Dreiein'gen Ruhm Preist ster Sel'gen Lobgesang: Mit Sions hymnen steigt empor Betteisernd unser hochgesang.

Full' an mit beinem himmelslicht, herr, biesen Tempel, bir geweiht: Reig' bich zu ihm, erhöre mild Des Bolfs Gebet, das zu bir schreit: Geng beiner Gnaden reichen Strom In unfre herzen aus allzeit.

Laß beiner Glänb'gen Fleh'n allhier Gemährung finden gnädiglich:
Laß deiner Gaben sie fich freu'n
Mit deinen Heil'gen wonniglich:
Laß einst sie nach vollbrachtem Lauf
Dich ewig schauen seliglich.

# (Gemeinschaftliche Dogologie.)

Decus Parenti debitum Sit usquequaque altissimo, Natoque Patris unico, Et inclyto Paraclito, Cui laus, potestas, gloria Aeterna sit per saecula.

Amen

Laut schasse würd'ger Lobgesang Dem höchsten Bater allezeit, Preis seinem eingebornen Sohn, Dem Geist auch, welcher Trost verleiht, Dem Ruhm gebührt und Ehr' und Macht Bon nun an bis in Ewigkeit.

Umen.

# 19) Symnus für die Todtenfeier.

(Dies irae, dies illa.)

Man mar lange Beit zweifelhaft über den Ramen jenes begeifterten Dichters, welcher die Chriftenheit mit diefem fo ichauerlichen, und doch wieder fo garten Gefange beschenfte, der die Rirche obne Zweifel bis zu jenem letten Tage begleiten wird, deffen Schrecken darin fo ergreifend ausgedruckt find. Die neuesten Untersuchungen haben jedoch mit Bestimmtheit ergeben, daß es der Minorite Thomas von Celano fei, welcher in der erften Balfte des dreizehnten Jahrhunderts lebte. Das Lied muß unfer bochftes Staunen erregen. Welch' eine Salbung, welch' ein Rhythmus darin, murdig eines fo furchtbaren Gegenstandes! Man fühlt fich zu dem Glauben gedrungen, daß ein befonderer Beiftand des beiligen Beiftes den Berfaffer geleitet, und ibm die himmlischen Tone, die allein mit folden Begenständen barmoniren, entdedt habe. Der Inhalt deffelben ift zu befannt, als daß wir nöthig hatten, in eine Analpfe einzugeben. Wir laffen denfelben bier mit der in der Schloffer'ichen Liedersammlung 1) enthaltenen Übersetzung folgen:

Dies irae, dies illa Solvet saeclum in favilla, Teste David cum Sibylla.

Quantus tremor est futurus, Quando judex est venturus, Cuncta stricte discussurus.

Tuba, mirum spargens sonum Per sepulchra regionum, Coget omnes ante thronum.

Tag bes Borns, ber Tag ber Rulle, Dedt die Belt mit Afchenhulle, David zeugt es und Gibuffe.

Beld' ein Grau'n wird fein und Beben, Bird der Richter niederschweben, Strenge Prüfung gu erheben.

Die Pofaun' im Bundertone, Uns den Grabern jeder Bone, Sammelt Alle ber jum Throne.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 181 ff. Fluck, Liturgik. 11.

#### 290

Mors stupebit et natura, Cum resurget creatura, Judicanti responsura.

Liber scriptus proferetur, In quo totum continetur, Unde mundus judicetur.

Judex ergo cum sedebit, Quidquid latet apparebit: Nil inultum remanebit.

Quid sum miser tunc dicturus? Quem patronum rogaturus, Cum vix justus sit securus?

Rex tremendae majestatis, Qui salvandos salvas gratis, Salva me, fons pietatis.

Recordare, Jesu pie, Quod sum causa tuae viae: Ne me perdas illa die.

Quaerens me sedisti lassus, Redemisti, crucem passus: Tantus labor non sit cassus.

Juste judex ultionis, Donum fac remissionis Ante diem rationis.

Ingemisco tanquam reus: Culpa rubet vultus meus: Supplicanti parce Deus.

Qui Mariam absolvisti, Et latronem exaudisti, Mihi quoque spem dedisti. Tod, Natur, mit Staunen feben Dann die Kreatur ersteben, Bur Berantwortung gu geben.

Und ein Buch wird aufgefalten, Go bas Gange wird enthalten, Db ber Belt Gericht gu halten.

Wann der Nichter also richtet, Wird, mas dunkel war, gelichtet, Ungerochen nichts geschlichtet.

Ad, mas werd' ich Armer fagen? Wer vertritt mich vor den Rlagen, Da Gerechte felber gagen?

herr, dem fich der Weltfreis beuget, Der ans Gnade Gnad' erzeiget, Rette mich, zur huld geneiget.

Milber Jefu, woll' erwägen, Daß bu famest meinetwegen, Um mein Beil alsbann gu hegen.

Ich war Ziel ja beines Strebens, Kreuzestod der Preis des Lebens: So viel Müh' fei nicht vergebens.

Nichter ber gerechten Rache, Rachficht üb' in meiner Sache, Eh' zum letten ich erwache.

Bang erfenfs' ich, schuldbefangen, Rene röthet meine Bangen: Lag mich Fleh'nden Gnad' erlangen.

Du, ber losfprach einft Marien, Und bem Schacher felbft verziehen, haft mir hoffnung auch verliehen.

#### 291

Preces meae non sunt dignae, Sed tu bonus fac benigne, Ne perenni cremer igne.

Inter oves locum praesta, Et ab hoedis me sequestra, Statuens in parte dextra.

Confutatis maledictis, Flammis acribus addictis, Voca me cum benedictis.

Oro supplex et acclinis, Cor contritum quasi cinis: Gere curam mei finis.

Lacrymosa dies illa, Qua resurget ex favilla Judicandus homo reus: Huic ergo parce Deus,

Pie Jesu Domine,
Dona eis requiem. 1)

Amen.

Mein Gebet gilt nicht fo theuer: Schonung übe, du Getreuer, Rette mich vom ew'gen Fener.

Mit den Schafen woll' mich weiben, Bon den Boden mich zu scheiben, Stell' mich bir gur rechten Seiten.

Wann Berworf'nen ohne Schonen Du mit Flammenpein wirst lohnen, Laß mich mit den Sel'gen wohnen.

Schuldgebengt zu dir ich schreie, Gang zerknirscht das herz von Reue: Sel'ges Ende mir verleihe.

Thränen bringt der Tag der Beben, Wo vom Stanbe wird erfteben Bum Gericht der Mensch voll Gunden: Laß ihn, Gott, Erbarmen finden.

Jefu, milder herricher du, Gib den Todten ew'ge Ruh'. 1)

Umen.

#### § 58.

# 20) Die täglichen Symnen der fleineren Soren.

Die höheren Feste und ihre Festfreise sind allerdings für die Kirche eine Hauptveranlassung, das Lob des Herrn zu singen, da sie ihr die wunderbaren Beranstaltungen Gottes zum Heile der Menschheit vorführen. Gleichwie aber die Erweise der unendslichen Liebe Gottes sich nicht blos auf diese außerordentlichen Momente beschränken, sondern sich an jedem Tage und zu jeder Stunde kundgeben, so verstummt auch sie nicht, wenn diese Feste vorüber sind, sondern singt täglich dieses Lob. Sie thut dies in der Matutin, der Laudes und der Besper mit den der jeweiligen



<sup>1)</sup> Sowohl diese beiden Berse, als auch die vorausgehende vierzeilige Strophe: Lacrymosa dies etc. sind, wie Mone (lat. hymnen bes Mittelalters Bd. I. S. 408.) aus alten handschriften überzeugend nachweist, alteren Kirchenliedern entnommen.

Festzeit eigenthumlichen hymnen. Für die fleineren horen dagegen bedient fie fich stehender. Diese find:

1) Der homnus der Prim: Jam lucis orto sidere. Er rührt von dem heiligen Ambrofius her, und lautet lateinisch und deutsch, 1) wie folgt:

Jam lucis orto sidere, Deum precemur supplices, Ut in dierum actibus Nos servet a nocentibus.

Linguam refraenans temperet, Ne litis horror insonet: Visum fovendo contegat,

Sint pura cordis intima, Absistat et vecordia: Carnis terat superbiam Potus cibique parcitas.

Ne vanitates hauriat.

Ut cum dies abscesserit, Noctemque sors reduxerit, Mundi per abstinentiam Ipsi canamus gloriam.

Deo Patri sit gloria, Ejusque soli Filio, Cum Spiritu Paraclito, Nunc et per omne saeculum.

Amen.

Nun, da des Morgens Licht erwacht, Sei Gott die Bitte dargebracht, Daß, dräut im Tagwerf uns Gefahr, Er uns vor Feindes Lift bewahr'.

Die Zunge gahm' er, daß von Streit Sie bleib' und hader unentweiht: Er schirm uns wahrend das Gesicht, Daß Eitles es beslede nicht.

Rein sei des herzens Sinn und Drang, Fern bleib' uns träger Müßiggang: Des Fleisches Stolz und Uppigkeit Besiege weise Mäßigkeit.

Daß wir, wann fich der Tag geneigt, Und Racht gur Erbe niedersteigt, Bon aller Sünd' und Thorheit fern, Die Ehre geben Gott bem herrn.

Dem Bater auf bem ew'gen Thron, Und seinem eingebornen Sobn, Dem heil'gen Geist auch sei geweiht Ruhm, Ehr' und Preis in Ewigkeit. Amen.

2) Der hymnus der Terz: Nunc, sancte nobis Spiritus. Derfelbe wird ebenfalls dem heiligen Umbrofius zugeschrieben, und ift ein Lobgesang auf den heiligen Geift, da die dritte Stunde, oder nach unserer Zeitrechnung, die neunte des Tages jene ift, in welcher der heilige Geist über die Apostel herabkam. Mit seiner deutschen Übersetzung 2) sautet er also:



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 28.

<sup>2)</sup> Chend. G. 19.

Nunc, sancte nobis Spiritus, Unum Patri cum Filio, Dignare promptus ingeri Nostro refusus pectori.

D beil'ger Beift vom bochften Thron, Eine mit dem Bater und dem Gobn: Beuß beiner Gaben lichten Schein Boll Suld in unfre Bergen ein.

Os, lingua, mens, sensus, vigor Confessionem personent: Flammescat igne charitas, Accendat ardor proximos.

Bedant' und Ginn und Berg und Mund Mach' unfere Glaubene Beugniß fund : Die Lieb' entlod're himmelmarte, Entzündend auch der Bruder Berg.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Amen.

Dies, Bater, gib vom Gnabenthron, Und du, dem Bater gleicher Gobn, Dem mit dem Beift, der Troft verleibt, Gei Ehr' und Preis in Emigfeit.

3) Der Symnus der Sext: Rector potens, verax Deus. Bon dem nämlichen Berfaffer herruhrend, hat Diefer Symnus Das Lob der Borfebung, und die Bitte um geiftiges und leibliches Bohl zum Gegenstande. Er lautet alfo 1):

Rector potens, verax Deus, Qui temperas rerum vices, Splendore mane illuminas, Et ignibus meridiem:

Babrhaft'ger Gott, Berr, beffen Rraft Der Beiten fteten Bechfel ichafft: Der du die Damm'rung führft berauf, Und lentft der Sonne Mittagelauf:

Extingue flammas litium, Aufer calorem noxium: Confer salutem corporum, Veramque pacem cordium. Lofd' aus des Saders Alammenwuth, Der Leidenschaften fund'ge Glut: Des Leib's Befundheit ichente du, Und gib ben Bergen mabre Rub'.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Dies, Bater, gib vom Bnadenthron, Und bu, bem Bater gleicher Gobn, Dem mit dem Beift, der Troft verleibt, Gei Chr' und Preis in Emigfeit.

Amen.

Amen.

4) Der hymnus der Ron: Rerum Deus, tenax vigor. Auch er hat den beiligen Ambrofins jum Berfaffer. In dem



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 20.

bevorftebenden Tagesichluß das Ende des Lebens febend, bittet er den herrn um die Gnade eines glückseligen Todes. Mit feiner deutschen Übersetzung 1) lautet er:

Rerum Deus tenax vigor, Immotus in te permanens, Lucis diurnae tempora Successibus determinans:

Largire lumen vespere, Quo vita nusquam decidat: Sed praemium mortis sacrae Perennis instet gloria.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Amen.

Gott, ber bie Welten ichuf und tragt, Der in fich felbit bleibt unbewegt: Der du des Lichtes Lauf beschräntst, Der Tageszeiten Bechfel lentft:

Schent' uns am Abend, herr, bein Licht, Des Lebens Glut entzeuch uns nicht: Führ' une, in fel'gem Tod erneut, In Deines Reiches Berrlichfeit.

Dies, Bater, gib vom Gnabenthron, Und du, dem Bater gleicher Gobn, Dem mit bem Beift, der Troft verleiht, Gei Chr' und Preis in Ewigfeit. Mmen.

5) Der hymnus des Rompletoriums: Te lucis ante terminum. Er theilt mit den bisher genannten den nämlichen Ursprung, und fleht um Schut fur Leib und Geele in der fommenden Nacht. Er lautet 2):

Rerum Creator, poscimus, Ut pro tua clementia Sis praesul et custodia.

Procul recedant somnia, Et noctium phantasmata: Hostemque nostrum comprime, Ne polluantur corpora.

Praesta, Pater piissime, Patrique compar Unice, Cum Spiritu Paraclito Regnans per omne saeculum. Amen.

Te lucis ante terminum, Jest fleh'n wir, weil die Racht will nah'n, Dich, aller Dinge Schöpfer, an, Dag beine Gute mildiglich Une fchut' und fchirme gnabiglich.

> Wern weiche jedes Truggebild, Und Traumgefichte, icheu und wild: Durch bich vor Reindes Macht gebectt, Sei unfer Leib ftets unbeflectt.

> Dies, Bater, gib vom Gnadenthron, Und du, bem Bater gleicher Gobn, Dem mit bem Beift, ber Troft verleiht, Sei Chr' und Preis in Emigfeit.



<sup>1)</sup> Schloffer, a. a. D. S. 21.

<sup>2)</sup> Ebend. G. 22.

# Bweiter Artikel.

Bon ber beiligen Dufit.

# Vorerinnerung.

Je nachdem die Musik mittelst der menschlichen Stimme oder durch Instrumente ausgeführt wird, unterscheidet man Vokals und Instrumentalmusik. Da beide in dem katholischen Rultus, wenn auch nicht in gleichem Maße, zur Anwendung kommen, so muß auch von beiden hier die Nede sein.

### I. Vofalmufif.

## \$ 59.

Geschichtliche Bemerkungen. Sohes Alter der Bofalmusik.

Die Bokalmusik oder der eigenkliche Gesang ist so alt, wie das Menschengeschlecht. Sie treibt ihre Wurzeln in der eigensthümlichen Einrichtung der menschlichen Natur. Gleichwie nämlich der Mensch seine Gedanken und Gefühle im Worte zu objektiviren sich gedrungen fühlt, auf ebenso natürliche Weise such die Gefühle, wenn sie auf einen hohen Grad von Lebendigsfeit gesteigert sind, in dem Gesange einen Ausdruck.

Wenn aber irgendwo, so hat der Gesang auf dem religiösen Gebiete einen heimischen Boden, da der Gegenstand der Religion es nothwendig mit sich bringt, daß wir hier nicht blos den ershabensten und reinsten, sondern auch den stärtsten Gefühlen begegnen.

Daher ist es denn auch zu erklären, daß wir keine Religion, welchen Namen sie auch tragen, welchem Volke sie auch angeshören möge, ohne Gesang sinden. Heiden und Juden hatten ihre religiösen Gesänge, wie unvollkommen dieselben auch sein mochten, wenn wir den Maßstab der heutigen Musik an sie anslegen.



Bas nun insbesondere das Judenthum 1) angeht, fo finden wir die Bofal = und Inftrumentalmufif feit dem Zeitalter der Patriarchen in vielfachem Gebrauche. 2) Gie ift die Bealeiterin der Boefie und des Tanges, 3) und wird auch zur prophetischen Ermedung und bei prophetischen Bortragen gebraucht, meshalb fie zu den Lebrgegenftanden ber Prophetenfchulen geborte. 4) Gin Sauptbeforderer der Mufit mar David, der fie fcon in früher Jugend übte und mit feiner Runftfertigfeit im Saitenspiel den Ronig Saul erquidte, wann der Beift ber Schwermuth ihn qualte. 5) Ronig geworden, führte er fie mit der beiligen Poefie in den Rultus ein. Er bestimmte viertaufend Leviten jum Gefange und Inftrumentenfpiel vor dem beiligen Belte, 6) theilte fie in vierundzwanzig Rlaffen, und feste ihnen zwölf Direftoren vor. 7) Einen noch umfaffenderen Gebrauch machte von der beiligen Mufit fein Cobn Salomo, unter dem fie jur bochften Bluthe gelang. Spater zerfiel fie, murde aber von Sistias und Jofias wiederhergeftellt. 8) 3m Exil verftummte Gefang und Saitenspiel: "An den Strömen Babels fagen wir und weinten, mann wir an Gion dachten; an Die Beiden hingen wir unfere Bithern auf." 9) Rach dem Biederaufbau des Beiligthums murde auch die Tempelmufit wieder ein= gerichtet. 10) Rach einem abermaligen Berfalle fand fie fpater an Judas Maffabaus einen Reftaurator. II) Gie erhielt fich von da an bis zu den letten Zeiten des judifchen Staates, ohne

<sup>1)</sup> Rirchenlegiton von Beger und Belte. Art. Mufit und mufitalifche Inftrumente bei ben Bebraern. Bb. VII. G. 421.

<sup>2) 1</sup> Moj. 31, 26 ff.

<sup>3) 2</sup> Moj. 15, 1 ff.

<sup>4) 1</sup> Sam. 10, 5. 6. 2 Kön. 3, 10 — 16.

<sup>5) 1</sup> Sam. 16, 23.

<sup>6) 1</sup> Chron. 23, 5. 7) Ebend. 25, 1—31. 8) 2 Chron. 29, 27 ff.

<sup>9)</sup> 段[. 136, 1 情.

<sup>10)</sup> Esdr. 3, 10. Reh. 12, 27 ff.

<sup>11) 1</sup> Maft. 4, 54.

jedoch je wieder die Sohe der davidischen und salomonischen Zeit zu erreichen.

Die Eigenthümlichkeit des jüdischen Gesanges liegt indessen im Dunkeln. Man vermuthet, daß er nur eine sogenannte cantillatio, d. i. eine gesangartige Deklamation oder Rezitation, ähnslich jener, mit welcher noch jetzt in den Synagogen die Thora gelesen wird, gewesen sei. Aus manchen Überschriften der Psalmen 1) will man jedoch schließen, daß ihnen auch eigentliche Gesangesweisen nicht fremd gewesen.

Indem wir nun gum Chriftenthum übergeben, bedarf es nach dem früher Gefagten faum der Bemerfung, daß wir bier gang befonders dem Gefange begegnen muffen. Lage derfelbe auch nicht fo tief in der menschlichen Natur begründet, er hatte ichon deshalb nicht fehlen können, weil die erften Chriften ja be= fanntlich in den Synagogen der Juden ihren gottesdienftlichen Berpflichtungen nachkamen, und weil es undenfbar ift, daß fie auch nach der Trennung fo urplöglich mit der durch Jahrhunderte geheiligten Tradition gebrochen batten. Doch wir find in dieser Beziehung nicht auf blofe Induftionen angewiesen, wir haben auch vollgültige Beweise für unfere Behauptung. Denn von Chriftus felbft miffen mir, daß er nach der Ginfegung des beiligen Abendmahles mit feinen Jungern das große Sallel ge= fungen. Der Apostel Paulus erwähnt des Symnengesanges gu Rorinth und unterscheidet in feinen Gendschreiben an die Bemeinden zu Ephefus und Roloffa Pfalmen, Lobgefange und heilige Lieder, eine Unterscheidung, die fich gewiß nicht blos auf den Inhalt, sondern auch auf die Melodie bezog, mas durch den heiligen Rlemens von Alexandria bestätigt wird, welcher den englischen Gefang der Chriften den unzuchtigen Be= fangen der Beiden entgegensett, 2) und dabei bemerft: Editur



<sup>1)</sup> Man vergl. Pf. 22. Pf. 56. Pf. 57. 58. 59.

<sup>2)</sup> Clem. Alex.: Orat. ad Gentes. Dei filiae, pulchrae agnae, quae veneranda Verbi orgia concelebrant, chorum moderatum congregantes: chorus sunt justi, canticum est hymnus Regis omnium: psallunt puellae.... editur sonus musicus. Cf.

sonus musicus. Ein anderer Zeuge für unsern Gegenstand ist Tertullian, welcher des Pfalmengesangs bei der Feier der Ugapen gedenkt, \*) vor deren Beginn die Psalmen gebetet, nach deren Schluß aber gesungen zu werden pslegten. An ihn schließt sich der heilige Cyprian an, welcher in seiner Abhandslung über das Gebet des Herrn sagt: "Psalmen sollen ertönen, und mit wohlklingenden Stimmen soll vorgesungen werden." 2)

Für den Kirchengesang in der morgenländischen Kirche sind der heilige Basilius († 379), die apostolischen Konstitutionen entscheidend, deren Zeugnisse wir schon oben 3) bei der Darstellung der Psalmodie in der alten Kirche angesührt haben. Allerdings ist hier nur von dem Gesange Einzelner die Rede, welche das Amt der Borsänger hatten; es sehlte übrigens auch der eigentliche Gemeindegesang in jener Zeit nicht, indem das gesammte Bolt ganze Lieder und Psalmen mit einander sang, wie uns dies die Kirchenhistoriser Sofrates und Sozomenus von der Kirche zu Alexandria berichten.

## \$ 60.

Berschiedene Anstalten zur Hebung des Kirchen= Gefanges. Ambrofianische Singweise.

Wenn sich auch der Modus des Gesanges in damaliger Zeit nicht genau bestimmen läßt, so ist doch so viel gewiß, daß man sich an das griechische Tonspstem, jedoch unter Beibehaltung des Grundcharafters der Psalmodie, in der Art anschloß, daß

Paedag. Lib. II. c. 4.: Sunt admittendae modestae et pudicae harmoniae; a forte et nervosa nostra congregatione vere molles et enervatas harmonias amovendo quam longissime, quae improbo flexuum vocis artificio utentes, ad delicatam et ignavam vitae agendae rationem deducunt; graves vero et quae ad temperantiam pertinent, modulationes ebrietati et proterviae valedicunt.

- 1) Apolog. c. 39.
- 2) Cypr. de orat, Domin.
- 3) §, 32, and silans antibe ... selleng trullage torsiums

man sich der Gesetze und Regeln desselben bediente, um die theils schon bekannten, theils neuen Singweisen zu fixiren. Da das griechische Tonspstem aber ziemlich verwickelt und darum von der Gesammtheit des Volkes schwer zu erlernen war, so ergab sich schon frühe die Nothwendigkeit, besondere, befähigte und genötte Sänger anzustellen. Und wirklich erwähnt schon Ignatius im zweiten Jahrhundert dieses Institutes; desgleichen die apostolischen Konstitutionen, 2) die ihnen unter den Ordines minores ihre Stelle anweisen, ohne ihnen jedoch das Necht, zu tausen, zu gestatten, und die Synode von Laodizäa (376), die ihre sirchliche Reidung, und den Ort, wo sie in der Kirche singen sollen, näher bestimmt.

Diese Fürforge für einen guten Gefang zeigte fich noch in erhöhtem Mage, als die Rirche feit Ronftantin dem Großen aus den Ratafomben berausgetreten, und durch den ihr vergonnten Frieden im Stande war, die gange Pracht des fatholiichen Rultus zu entfalten. Es murden Daber Gingichulen errichtet, in denen Anaben im Rirchengefange unterrichtet wurden. Die erste derselben wird dem Papfte Splvefter (314-335) zugeschrieben. In feine Fußtapfen trat Papft Silarius (461 bis 468). Da indeffen diefe Einrichtungen nur partifular waren, fo fonnten fie das nicht leiften, mas fie wollten und follten. Da überdies vorzüglich zwei Elemente fich bei der Entwicklung des Gefanges und dem Streben nach einer absoluten Norm geltend zu machen suchten, nämlich die Pfalmodie mit ihrer heiligen Tra-Dition, und das griechische Syftem, welches alle Abstufungen von der einfachen Deflamation bis zur vollständigen Melodie unter den Begriff "Mufit" reihte, fo darf es uns nicht Bunder nehmen, wenn wir von einer Entartung der Rirchenmufit boren. Um den hierdurch bewirften Ubelftanden abzuhelfen, mendeten zwei Manner der Berbefferung derfelben ihr Augenmert zu, nämlich der beilige Athanafins in Alexandria und der beilige Am : brofius in Mailand. Bon jenem berichtet der heilige Augu-



<sup>1)</sup> Epist. ad Eph. c. 4.

<sup>2)</sup> Lib. III. c. 11.

ftinus, 1) derfelbe habe in feiner Rirche unter fo mäßiger Unwendung von Modulation der Stimme fingen laffen, daß der Pfalmfanger eher zu reden, als zu fingen schien.

3m Abendlande mar es, wie gefagt, der beilige Ambrofius, ber fich um die Reinigung des Rirchengefanges von beidnischen Elementen unfterbliche Berdienfte erwarb. Er legte bei feiner Singweise zwar das altgriechische Spftem gu Grunde, reinigte daffelbe aber von feinen fpateren Entartungen. Er war es, der, wie icon früher gezeigt murde, ben Responsoriengesang in den Rultus der abendlandischen Rirche einführte. Aus den griechiichen Tonarten mablte Umbrofins nur vier, die dorifche (D-d), die phrygische (E-e), die aolische (F-f) und die mixolydifche (G - g). Die ambrofianische Singweife, welche auf Metrum, Rhythmus und Melodie Ruckficht nahm, hatte etwas außerordentlich Bartes an fich, fo daß fie, wie Auguftinus bemerft, die Buborer gu Thranen rubrte. Dadurch aber, daß diefelbe fich an das griechische Tonspftem anschloß, trug fie ben Reim des Untergangs in fich. Und es dauerte in der That nicht lange, bis die beidnischen Elemente in ihr sich in allen ihren Ronfequengen entwickelten, und die Nothwendigkeit einer Reformation augenfällig machten.

## § 61.

# Der gregorianische Rirchengefang.

Diese Reformation sollte, um die ganze Kirche zu durch, dringen, von dem Oberhaupte der Kirche selber ausgeben. Ihr Organ war der um den Kultus der fatholischen Kirche überhaupt so verdiente Papst Gregor der Große. Er sammelte aus dem vorhandenen Guten das Beste, ordnete es zu einem Ganzen, und bildete sich aus demselben seine eigene Theorie. Die von Gregor dem Großen eingeführte Singmethode, welche den Namen cantus planus, c. sirmus, c. Gregorianus oder auch c. Romanus führt, unterscheidet sich von allen früheren wahrscheinlich

<sup>1)</sup> Confess. Lib. X. c. 33.

dadurch am Meiften, daß alle Tone ohne Metrum und Rhythmus in gang gleichem Berhaltniffe zueinander fteben, wodurch fie vorgualich geeignet ift, von einer gangen, felbft der größten Gemeinde gefungen zu werden (weshalb fie auch cantus choralis genannt wurde). Es lag etwas bochft Feierliches darin. Dbgleich Diefe Singweise gang neu mar, fo trug fie doch den Typus absoluter Allgemeinbeit an fich. Denn auf der einen Seite murde darin der bisher in der driftlichen Rirche üblichen Singweise Rechnung getragen, indem er das Bute derfelben beibehielt und das griechische Tonfustem zu Grunde legte, auf der andern murden die großen Schwierigkeiten Diefes Systems durch die weiseste Bereinfachung beseitigt, dadurch aber die Erlernung derfelben jeder Nationalität ungemein erleichtert. Um mehr Mannichfaltigfeit in die Rirchengefange zu bringen, und die charafteriftische Gigenthumlichfeit derfelben mehr hervortreten zu laffen, foll Gregor den vier Tonarten des Ambrofins, den fogenannten authen = tischen, noch vier andere, welche plagale oder abgeleitete beißen, deren Anfangspunkt fich nach der Quarte der authentischen bestimmt, bingugefügt haben. 1)

Es handelte sich nun darum, diese neue Singmethode in das Bolf einzusühren. Zu dem Ende gründete Gregor in Rom eine Singschule, mit welcher er den Grund legte zu der in den späteren Jahrhunderten so berühmt gewordenen römischen Singschule, die noch heute in der sixtinischen Kapelle zu Rom ihre anderthalbetausendjährigen Triumphe seiert. Welchen Werth er auf diesen Unterricht legte, mag daraus hervorgehen, daß er trop der ungesheuern, ihm von seinem Pontisisate auferlegten Arbeiten immer

<sup>1)</sup> Die seit Gregor burch die Kirche sanktionirten Tonarten find folgende;

<sup>1)</sup> Die dorische, tonus primus (auth.);

<sup>2)</sup> die hypodorische, t. secundus (plag.);

<sup>3)</sup> die phrhgische, t. tertius (auth.);

<sup>4)</sup> die hypophrygische, t. quartus (plag.);

<sup>5)</sup> die lybische, t. quintus (auth.);

<sup>6)</sup> die hypolydische, t. sextus (plag.);

<sup>7)</sup> die migolydische, t. septimus (auth.);

<sup>8)</sup> die hypomigolydische, t. octavus (plag.).

noch Zeit genug fand, den Übungen perfönlich anzuwohnen und sie zu leiten. Sein Biograph, der Diakonus Johannes, der im neunten Jahrhundert lebte, behauptet, noch das Ruhebett gesehen zu haben, auf welchem Gregor die Sängerknaben unterzichtete, sowie das von ihm eigenhändig geschriebene Antiphonar. Er wies dieser Schule eigene Gebände an, und nannte sie, da er vorzüglich Waisenknaben in dieselbe aufnahm, Orphanotrophium. Als zur Zeit des Papstes Sergins die Gebände verfallen waren, so wurden neue an ihrer Stelle aufgebaut. Die Vorssteher dieser Singschule, Primicerii genannt, gelangten später zu so großem Ansehen, daß sie bei neuen Papstwahlen ihre Stimme abzugeben hatten.

Die römische Sängerschule sollte später aber noch einen höhern Zweck erfüllen, als blos für die Kirchen Roms die Sänger heranzubilden. Denn aus ihr sollte, wie aus seiner Quelle, der gregorianische Gesang nach allen Theilen der Kirche verbreitet werden. Gregor selber gab dem Apostel Englands, Augustin, mehrere Zöglinge derselben mit nach Britannien. Ähnliches thaten Papst Vitalian und Agatho im siebenten Jahrhundert, von denen der erstere den Sänger Johannes mit dem Bischof Theodor von Kanterbury, dem mehrere andere nachfolgten, dorthin schiefte, so daß der englische Klerus bald überall das tägliche Offizium nach römischer Art sang.

Nun fam Gallien an die Neihe. Hier hatte der ambrostanische Gesang Aufnahme gefunden, war aber bald so entstellt,
daß laute Klagen darob ertönten. Den ersten Bersuch, den gregorianischen in den Kirchen Galliens einzusühren, machte der
König Pipin, unter dessen Regierung Papst Stephanus II.
mit einem Theile seiner Hostapelle vor den Longobarden nach
Frankreich gestüchtet war. Nachdem Pipin den herrlichen Gesang
derselben während einer Pontisitalmesse angehört hatte, erbat er
sich von dem Papste zwölf Sänger, welche, in verschiedene Städte
vertheilt, den französsischen Klerus in dem gregorianischen Gesang
unterrichten sollten. Der Bersuch schlug indessen wegen der Ungelenkigkeit und Rauhheit der deutschen und gallischen Kehlen,
wie Johannes Diakonus erzählt, sehl.

Mit größerm Erfolge, wenn auch nicht ohne bedeutende Edwierigfeit, betrieb Rarl Der Große die Cache. Micht nur ichidte er frangofische Beiftliche nach Rom, um fie in der Schule Gregors unterrichten zu laffen, fondern er erbat fich auch von Rom aus genbte Ganger, welche in den gu Det und Goif= fons, Aachen, Lyon, Paris u. f. w. von ihm gegrundeten Cangerschulen Unterricht ertheilen mußten. Bei der Ausführung Diefes Blanes hatte der Raifer aber mit großen Sinderniffen gu fampfen; namentlich mar es der Widerwille, der von Seiten der Beiftlichen gegen die neue Singweise fich geltend machte. Doch Rarl der Große, der gewohnt mar, gange Bolfer zu befiegen, wußte auch hier seinem Worte die nothige Rraft zu geben. Er zwang die Biderfpenftigen durch Drohungen und Strafen gur Unnahme der römischen Methode, und ließ die Bucher des ambroffanischen Ritus verbrennen. Rein Rlerifer durfte vor ibm erscheinen, der nicht geläufig die gregorianische Singweise fannte. Gleich Gregor dem Großen war Rarl ein großer Renner und Freund der Mufit, weshalb er felbst dem Unterrichte in den Schulen perfonlich beiwohnte, und auf feinen Reifen in den verichiedenen Rirchen fich unter die Ganger mischte und mit ihnen fang. Um fich zu verfichern, daß man feinen Befehlen auch nachfame, erließ er im Jahre 806 von nimmegen aus eine Berordnung, nach welcher faiferliche Rommiffarien Rundreifen maden mußten, um den Buftand des Rirchengefanges ju prufen. Fragen wir nach dem Motive, warum Rarl der Große fo eifrig fur den gregorianischen Gesang bemubt mar, fo mar es nicht etwa niedrige Augendienerei gegen den apostolischen Stuhl, fondern neben feiner perfonlichen Borliebe fur jenen Gefang vorjugeweise die Ehrfurcht vor dem apostolischen Stuble und die Rudficht auf die Ginheit in dem Rultus. 1)



Capitular. Aquisgran. Cap. 81. (Tom. IV. Collect. Concil. Harduin. col. 843.): Ut cantum Romanum pleniter et ordinabiliter per nocturnale vel gradale officium peragant, secundum quod beatae memoriae genitor noster Pipinus rex decertavit, quando Gallicanum cantum tulit, ob unanimitatem apostolicae Sedis et Sanctae Dei Ecclesiae pacificam concordiam.

Auch seine Nachfolger waren nicht unthätig auf diesem Gebiete. So sandte Ludwig der Fromme den Amalarius nach Rom, um wegen der bereits wieder eingeschlichenen Abweichungen von der alten Weise dort Nath und Hilfe zu suchen, erhielt jedoch von Gregor IV. die Antwort: "Ich habe keine Antiphonarien, die ich meinem Sohne und Herrn, dem Raiser, schicken könnte; die letzten, die ich noch übrig hatte, sind mit Walla, der als Gesandter hier war, nach Frankreich gegangen." Amalarius, welcher Vorsteher der Hofschule war, legte nun selber Hand an das Werf der Verbesserung, indem er die Abweichungen seiner Zeit von dem ursprünglichen gregorianischen Antiphonarium nach alten Dofumenten, die er in dem Kloster zu Korvey ausgefunden haben wollte, beseitigte, wobei er jedoch auf heftigen Widerspruch von Seiten des Bischoss Agobard von Lyon stieß, der ihn mit seiner Schrist: De correctione Antiphonarii, 1) bekämpste.

#### § 62.

Modifikationen des gregorianischen Kirchen= Gesanges und Berfall desselben.

In ein neues Stadium trat die Entwicklung der Musik seit der Gründung der Universität von Paris. Hatten sich die Besmühungen um den Kirchengesang bisher hauptsächlich um den praktischen Theil der Musik gedreht, so erhielt sie jetzt, durch ihre Aufnahme unter die freien Künste, in das Quadrivium, auch einer kheoretische Behandlung; allein sie siel zugleich auch einer Sosphistist anheim, die den Fortschritt zu ihrer jetzigen Ausbildung auf Jahrhunderte hemmte. Ein anderer Übelstand zeigte sich um diese Zeit und späterhin in Deutschland. Hier, wo Karl der Große, wie in Frankreich, an allen von ihm gestisteten Bisthüsmern, Z. B. Fulda, Mainz, Trier, Korvey, Reichen au und Hersfeld, Schulen errichtet hatte, neigte man wieder start zu dem ambrosianischen Rhythmus hin. Aus dieser mehr denn vier Jahrhunderte lang fortgesetzten Mischung aus allen den saft

<sup>1)</sup> Bibl. Patr. Tom. XIV.

ungabligen Regenstonen bildeten fich dann die beiden liturgifden Singarten, nämlich der Accentus und Concentus hervor, wie fie noch jest in der fatholischen Rirche bestehen. Der erfte, der von dem Liturgen oder einem affistirenden Rlerifer allein vorgetragen und bei den Orationen oder Rolleften, Epifteln und Evangelien, Brophezien, der Leidensgeschichte, den Berfifeln, Gegnungsfor= meln, Brafationen und dem Gebete des Berrn angewendet murde, richtete fich theils nach der Interpunftion, theils nach dem Charafter des Textes, für den die Festzeiten entscheidend maren, und war mehr eine feierliche Regitation, denn ein eigentlicher Gefang, weshalb man ihn auch mit dem Ausdrucke: Choraliter legere, bezeichnete. Um Meiften naberte er fich dem Symnengefang in der Prafation und dem Pater noster. Das größte Meisterftuck und die erhabenfte Romposition in dieser Bortragsweise ift jedoch das Exultet jam angelica turba am Charsamstag. Da der Accentus nie in die Bewalt von Gangern und späteren Romponisten fiel, fo hat er fich auch am Reinsten erhalten. Der Concentus, auch Chorgefang genannt, weil fich an ihm das Bolf entweder felbit oder durch einen Gangerchor betheiligte, fand bei der Pfalmodie und den Antiphonen, bei den Litaneien, den fogenannten Canticis, dem Te Deum, den liturgischen Gefängen der Meffe, welche von dem Bolfe, refp. Chore gefungen werden, 3. B. dem Introitus, Offertorium, der Communio u. f. w., bei den Symnen, dem Gymbolum, dem Agnus Dei und dem Ite Missa est, fatt. Bei dem letteren (dem Concentus) schlichen fich aber nach und nach große Migbrauche ein; namentlich war das bei dem Alleluja : Gefang nach der Epiftel der Fall, deffen lette Gilbe von den Gangern ungebührlich gedehnt murde, und zu den mannichfaltiaften Schnörfeln Beranlaffung gab. Man nannte diefe Dehnungen Reumen. Un ihre Stelle traten fpater die Sequengen.

So hatte sich denn bis zum zehnten Jahrhundert der liturgische Gesang nach dem von Gregor hinterlassenen Systeme in seiner unisonen Bewegung vollständig ausgebildet. Wir sehen aber auch, wie sich schon frühzeitig in den verschiedenen Kirchenprovinzen der abendländischen Kirche verschiedene Modisitationen des gregorianischen Gesangs Geltung zu verschaffen wußten, und

Fluck, Liturgik. 11.

wie derfelbe durch Berunftaltungen feines urfprunglichen Befens Gefahr lief, gang ju Grunde ju geben. Es murden gwar verichiedene Berfuche gemacht, um Diefes Unglud abzuwenden, aber, weil man fich wieder ju febr an das griechische Syftem anlehnte, ohne Erfolg. Dies bewirfte erft die Begrundung des barmo: nifden Befanges, beffen erfte Spuren im gehnten Jahrhundert fich zeigen, und der zugleich als eine weitere Entwidelung des gregorianischen Gefanges anzusehen ift. Er beftand barin, daß man über den einfachen Unisonogesang hinausging, und ihn mit mancherlei Bergierungen umgab; daß man den Cantus firmus mit einer Rebenftimme begleitete. Durch diefen zweistimmigen Befang, discantus genannt, in Berbindung mit den damit verbundenen Tonverzierungen murde der erfte Grund gur Ausbildung der Sarmonie, der Menfur und des Figural-Befanges gelegt. Denn follte der discantus mit feinen Gefangfiguren wirflich auch eine wohl = und zufammenflingende, harmonische Begleis tung des Cantus firmus fein, fo mußten die richtigen Afforde beobachtet werden, und mußte man genau die Z eit (Menfur) wiffen, in welcher jener fortichritt. Benbte Ganger fanden auch ohne bestimmte Regeln ichon das Richtige. Für weniger genbte indeg, und fur den Fall, daß man über die einfache Begleitung binaus. ging, war es nothwendig, daß bestimmte Gefege gegeben, bestimmte Regeln festgestellt murden. Der erfte, der dies gethan, und der darum auch als Begründer des harmonischen Gefangs anzuseben, ift der Benediftiner Sufbald gu St. Amand in Flandern. 1) Es fehlte ihm jedoch nicht an Gegnern. Denn er wurde befampft von dem Chroniften und Abt Rhegino in dem Rlofter Des beiligen Maximilian bei Trier († 915) und von Do von Klugny.

Auf der von Sufbald eröffneten Bahn schritt im elften Jahrhundert Guido von Areggo, Benediftinermonch des

<sup>1)</sup> Die Schriften, in welchen er diefe Regeln niederlegte, führen folgende Litel:

<sup>1)</sup> De harmoniae institutione;

<sup>2)</sup> de musica Enchiriadis;

<sup>3)</sup> Commentatio brevis de tonis et psalmis modulandis.

Rlofters Pompoja bei Ferrara, fort. Sein Sauptverdienst bestebt jedoch weniger in einer innern Fortbildung der Dufit, als vielmehr in formalen Dingen, indem er eine neue und wefentlich beffere und leichtere Art erfand, den Gefang ju lebren, Sobe und Tiefe der Tone genauer zu bezeichnen, die Befangmeifen mit mehr Sicherheit zu bestimmen, und mehr Ordnung und Bleichheit in dieselben zu bringen. Die mufifalische Stala, bis gu Guido's Beiten unficher und unbeftimmt, befam durch ibn fefte Grangen. Dadurch murde dem Lernenden der Überblick über das Tongebiet, das er zu durchwandern batte, wesentlich erleichtert. Geine Stala mar indeffen rein diatonisch und umfaßte der Ordnung nach einundzwanzig Tone, fofern fich das b, damals ichon neben h im Gebrauch, in den beiden oberen Oftaven eingeschloffen findet. Ihm wurde auch vielfach unfere Notenschrift jugeschrieben, jedoch mit Unrecht, da dieselbe alter ift. Die Erfindung des Linien= fyftems nebst Schluffel, die das Lefen geschriebener Tonftude bedeutend erleichterte, gehört ebenfalls einer fruberen Beit an; allein Buido hat doch das Berdienft, Übereinstimmung und Überfichtlichfeit bierin erzielt und verbreitet zu haben, fo daß feine Schuler ohne alle Mube und mit geringer Nachhilfe das gange Untiphonarium in furger Zeit fingen lernten. Gigenthumlich ift ihm nur die Erfindung der fogenannten Solmifation. Man verfteht darunter den Gebrauch der feche Sylben: ut, re, mi, fa, sol, la, zur Bezeichnung der feche erften Tone der Tonleiter. Diese feche Sylben batte Buido den rhuthmifchen Abfat= wörtern des Somnus:

Ut queant laxis
Resonare fibris
Mira gestorum
Famuli tuorum,
Solve polluti
Labii reatum, sancte Joannes.

auf den heiligen Johannes den Täufer entnommen, weil dieser als Patron der Sänger galt. Überdies war die Melodie des Hymnus so beschaffen, daß die sechs ersten Abtheilungen der Berse immer um einen Ton höher anfingen, so daß auf die Sylbe

20 \*

ut der Ton C, auf re der Ton D u. s. w. kam. Bon dieser Zeit an war es üblich, der musikalischen Stala diese Benennungen zu geben, die indessen heute wieder fast ganz verschwunden sind. Man hat oft in diese Ersindung Guido's das Hauptverdienst gesetzt, jedoch mit Unrecht. Dasselbe besteht vielmehr in dem von ihm genauer bestimmten Linienspstem, wodurch es möglich wurde, die gegebenen Melodieen nach bestimmten Zeichen in ihrer Figuration genauer zu versolgen, und ebenso genau und unversfälscht der Nachwelt zu überliesern. \*\*)

Guid o's Berbesserungen der Kirchenmusst, die ihm einen außerordentlichen Ruf verschafften, so daß ihn Papst Johann XIX. nach Nom, und mehrere Bischöse Deutschlands, wie Adam von Bremen erzählt, in ihre Diöcesen zu kommen baten, und die sich bald in ganz Italien und Deutschland verbreiteten, übten auch einen mächtigen Einsluß auf die weitere Ausbildung des mehrestimmigen Gesangs in der Figuralmusif aus. Namentlich wurde es dadurch möglich, die Nebenstimmen, welche bisher ohne Notenzeichen gesungen worden waren, genau zu sixiren, indem man Noten gegen Noten (punctum contra punctum) setze, woraus sich der spätere, oft mit so großer Künstelei ausgebildete Kontrapunkt entwickelte.

Der harmonische Gesang hatte aber nicht blos die bisher besprochene sormale Einrichtung der Musik zur Folge, er trieb auch noch zu einer andern hin, die sich mehr auf das Materielle bezog, wir meinen die Bestimmung des Zeitmaßes oder der Mensur der Töne. Die älteste Anweisung zur Mensuralmusik, die wir besitzen, hat einen gewissen Franko von Köln im dreizehnten Jahrhundert (nicht zu verwechseln mit Franko, Magister Parisiensis, der zweihundert Jahre früher lebte) zum Versassen, der zweihundert Jahre früher lebte) zum Versassen, der zweihundert zuhre früher lebte) zum Versassen, der zweihundert zuhre sein est cantus longis brevibusque temporibus mensuratus; . . . . in omni parte sui tempore mensuratur. <sup>2</sup>) Diese Fortentwicklung schrift jedoch nur langsam voran.

<sup>1)</sup> Guibo v. Areggo in Begere und Belte's Rirchenlegifon. Bb. IV. S. 817 ff.

<sup>2)</sup> Man unterschied maximas, longas, breves, semibreves notas.

Um diese Zeit bisdete sich eine eigne Gattung des Discantus, Dechant, der anfangs noch nicht mensurirt war, sondern nach Berabredung der Sänger in der Art mesismatischer Formeln über dem gehaltenen Cantus sirmus gleichsam als Berzierung desselben von den Sängern extemporirt wurde. Aus diesem, von den Franzosen sogenannten saux bourdon (falso bordone) entwickelte sich unter Anwendung der Mensur der eigentliche Kontrapunkt, der schon im Jahre 1322 jenes heftige Dekret des Papstes Joshannes XXII. [Nonnulli novellae scholae discipuli etc.] 1) hervorzief, welches jedoch den harmonischen Bortrag des gregorianischen Gesanges nicht geradezu verwirft, sondern nur gegen die maßlosen Berunzierungen der Sänger in Schutz nimmt.

In Italien hatte fich der gregorianische Cantus planus forterhalten bis zur Rudfehr der Bapfte aus der fogenannten babylonischen Gefangenschaft (1305-1377). Durch die mitgefommenen Sanger der papftlichen Rapelle, meiftens geborene Belgier, buste er jest auch bier feine ursprungliche Einfachbeit und Majestät ein, murde mit unnaturlichen Bierrathen verseben, ja er mußte nicht felten gang profanen Melodieen weichen. Die Rrone diefer Berirrungen war jedoch, daß man felbst den Text dieser Bolfsmelodieen zwischen den firchlichen hineinfang, sowohl in den Meffen, als auch in den Motetten. Indeffen fehlte es auch nicht an Mannern, die dem beffern Style treu blieben. Dabin gehört namentlich das Saupt der niederlandischen Schule, Johannes Daeghem, gewöhnlich Daenheim genannt, um Die Mitte des fünfzehnten Jahrhunderts, ein febr fruchtbarer Romponift, und feine Schuler Josquin de Pres (Jodocus pratensis), Anton Brumel u. v. A. Daffelbe gilt von mehreren deutschen Romponiften diefer Beit, z. B. von Johann Godendach, Adam von Fulda u. A.



Später famen durch den Benediftiner Balther Dbington von Evesham noch minimae hinzu. Ber fieht hierin nicht dem Befen nach den heutigen Unterschied zwischen ganzen, halben, Biertels, Achtels und Sechzehntels Noten?

<sup>1)</sup> S. daffelbe bei Gueranger, Geschichte der Liturgie, übersett von Dr. Flud. Bd. I. S. 365.

Außer andern, in dem eigenthümlichen Geschmack jener Zeit gelegenen Ursachen trug zu dieser Berweltlichung der Musik nicht wenig der Einfluß bei, welchen die um diese Zeit aus Konstantinopel vertriebenen und nach Italien und andern lateinischen Ländern geslüchteten Griechen auf den Gesang ausübten.

\$ 63.

Biederherstellung des gregorianischen Rirchen. Gefanges.

Mus diesem tiefen Verfalle fonnte die Mufit fich nur dadurch erheben, daß man zu dem driftlichen Alterthum wieder in die Schule ging, feine ebenfo einfachen, als erhabenen Befange ftudirte, und in die ewigen Gefete der Tonwelt einzudringen fuchte, mit andern Borten, daß man der Theorie der Mufit feine Aufmerksamfeit midmete. Wir haben oben vernommen, wie der Grund hiezu durch die Univerfitat von Paris gelegt worden fei. Benn auch bisber nicht gang vernachläffigt, fo mar diefes Studium boch nicht in dem Grade betrieben worden, daß es die gerügten Auswüchse und Abwege der Mufit batte verhindern fonnen. Daffelbe trat erft im funfzehnten Jahrhundert wieder in ein neues Stadium durch die Grundung von Lehranftalten der Mufif an verschiedenen Orten. Go grundete Ferdinand I. (1470) eine folche in Reapel, an welcher zu gleicher Zeit drei berühmte niederländische Meifter, Johannes Tinftor, Bilbelm Guarneri und Bernhard Spraert wirften. Um diefelbe Beit grundete Bergog Sforga eine abnliche Anftalt, an welcher Franchinus Gafor glangte. Im fechgehnten Sahrhundert (von 1520 - 1560) feben mir durch den Riederlander Adrian Willaert die venetianische Schule entstehen, der zwei berühmte Schüler und Nachfolger an Cyprian de Rore und Barlino hatte. In Rom eröffnete in der erften Salfte des fechzehnten Jahrhunderts Claude Goudimel († 1572) eine solche Schule. In ihr finden wir den berühmten Florentiner Animmuccia, den liebenswürdigen Ranini, und deren unfterbe lichen Mitschuler Pierluigi Giovanni aus Paleftrina,

gewöhnlich Johannes Palestrina genannt. Mit Letterem beginnt eine neue Ara in der firchlichen Musik, weshalb wir etwas länger bei ihm verweilen wollen.

3m Jahre 1524 geboren, fam Paleftrina als fechzehnjahriger Jungling (1540) nach Rom, um bort (unter Goudimel) fich in der Mufit auszubilden. Im Jahre 1551 trat er in die von Julius II. geftiftete Rapelle, nach ihrem Stifter Die ju = lifche genannt, als Magister puerorum, murde jedoch bald Magister capellae. Gein erftes Wert, vier Meffen ju vier, und eine gu funf Stimmen, verschaffte ibm den Gintritt in die papftliche Rapelle als Ganger, die er jedoch, weil er nicht Rlerifer mar, bald wieder verlaffen mußte. Im Jahre 1555 ward er Rapellmeifter gu St. Johann im Lateran, und feche Jahre fpater trat er in die Dienfte des Rapitels von St. Maria Maggiore. Sier fomponirte er die Improperia, welche am Charfreitage des Sabres 1560 gum erften Male gefungen und mit fo allgemeinem Beifall aufgenommen wurden, daß Papft Pius IV. eine Abschrift für die papftliche Rapelle verlangte, von der fie feit jener Beit alljährlich an demselben Tage wiederholt murden. Die ergreis fenden Borte diefes Textes verband Paleftrina mit ebenso ergreifenden Tonen, die aller Runftelei entbehrten. Bon jest an beginnt die Thatigkeit des Meifters auf dem Gebiete der beiligen Tonfunft, sowie die durch ibn bewirfte Regeneration derfelben.

Umsonst hatten bisher Concilien, wie das zu Trier 1227 und zu Basel, Päpste, wie Johann XXII. zu Avignon, gegen den Mißbrauch der Kunstmittel, gegen die Vermengung des Seisligen mit dem Unheiligen geeisert. Dem Concil von Trient gelang es erst, eine wahre Resormation des Kirchengesanges durchzusehen. Sie ward in der zweiundzwanzigsten und dreiundzwanzigsten Situng am 14. September 1562 besschlossen. Wie tief die Kirchenmusist damals gesunken gewesen sein müsse, mag daraus erhellen, daß die Väter einen Augenblickzweiselhaft waren, ob es nicht besser sei, den Figuralgesang aus den Kirchen ganz auszurotten. Und es wäre dieser Beschluß gessaßt worden, hätte nicht Ferdinand I., ein Verehrer der Tonstunst, die Kirchenversammlung durch seinen Gesandten ersuchen



laffen, es nicht zu thun, da derfelbe in feiner richtigen Anwendung ein vorzügliches Erbauungsmittel fei. In Folge davon wurde verordnet, daß vor Allem ein gediegener Unterricht im gregorianischen Rirchengesange ber Jugend ertheilt, und daß berfelbe von den eingeschlichenen Migbrauchen gereinigt, namentlich alles Schlüpfrige und Unreine entfernt werden folle. 1) Bur Musfubrung Diefer Befchluffe ernannte Pins IV. im Jahre 1565 eine Rongregation von acht Rardinalen, unter denen Rarl Borros mans und der febr funftverftandige Bitellogo Bitellogi fich befanden. Man verftandigte fich barin über folgende Grundfate: 1) es follten von nun an feine Deffen und Motetten mit ge= mischten Texten, 2) feine folche mit profanen Themen, 3) feine Befange mit phantaftifch jufammengefetten, weder aus der beiligen Schrift, noch auch anerfannt driftlichen Dichtern entnommenen Texten mehr gefungen werden. Gine Disfuffion über Beibehaltung der harmonischen Tonfunft entschied zu Gunften derselben, sofern die Berftandlichfeit des Textes damit verbunden mare. Demgemaß murde Paleftrina der Auftrag ertheilt, eine Deffe zu fomponiren, die durch vollfommene Sarmonie, Reichthum an funftvoller Berflechtung, Bermeidung von allen bereits verworfenen Ausschweifungen, burch einen murdigen und andachtigen Ausdruck, vollfommene Berftandlichfeit des Bortes fich auszeichne, ein Auftrag, beffen fich diefer Meifter auch auf das Bollftandigfte entledigte. Er fomponirte drei Deffen, die im Sabre 1565 den 28. April in Gegenwart aller acht Rardinale vorgetragen wurden. Die britte derfelben (Missa papae Marcelli) trug den Preis davon. nachdem Paleftrina nach dem Tode Unimmuccia's im Jahre 1571 jum Romponiften der papftlichen Rapelle ernannt worden war, übertrug ibm Papft Bins V. Die Emendation des Choralgefanges, insbefondere des Antiphonars. In Berbindung mit feinem Schuler, dem papftlichen Rapellan

<sup>1)</sup> Conc. Trid. Sess. XXII.: Decretum de observandis et evitandis in celebratione Missae. Ab ecclesiis musicas eas, ubi sive organo, sive cantu lascivum aut impurum aliquid miscetur, arceant. Cf. Sess. XXIII. de ref. c. 18.

Buidetti, dem alle alten Rodiges der vatifanischen Bibliothet und das Archiv der Bafilifa zu Gebote fanden, ichritt er gur Ausführung dieses Bertes. Noch ehe es vollendet mar, erschien 1580 gu Benedig in der Druderei des Rolner Patrigiers Petrus Lichtenstein das Gradual, Antiphonarium und Symenarium nach dem Defret des Concils von Trient, und nach der Korm des von Pius V. herausgegebenen Breviers und Miffales in Text und Befang forrigirt, in zwei Banden, ein vorzügliches Werf, weil nach alten und guten Sandschriften beforgt. Gein Berfaffer war nicht genannt. Deffenungeachtet ericbien im Jahre 1582 der erfte Theil der von Buidetti beforgten, von Paleftring revidirten und von Gregor XIII. approbirten Gefange, und im Jahre 1586 als Fortsetzung die Paffion, im Jahre 1587 die Gefänge der beiligen Boche, und im Jahre 1588 die Prafationen nach den beften Sandichriften der apostolischen Rapelle und der vatifanischen Bibliothef. Das Gradual und Antiphonarium aber, welche fich Paleftrina felbft vorbehalten, blieben wegen deffen bald erfolgten Todes (1594) unedirt. Erft unter Paul V. in den Jahren 1614 und 1615 erschien das Gradual, nachdem ichon einige Jahre früher bas Antiphonar erschienen mar. Auch die Melodieen der Symnen murden einer Revifion unterworfen. Sie wurden im Sterbejahre Urbans VIII. 1644 in vortrefflicher, für die Festtage auch in vierstimmiger Bearbeitung veröffentlicht.

Der auf die eben beschriebene Weise verbesserte gregorianische Gesang verbreitete sich unter dem Namen des römischen bald überall, und hat sich bis heute unter diesem Namen sast unversändert erhalten. Bischöse und Synoden kamen Rom in dieser Beziehung sehr bereitwillig entgegen. Die Synoden von Tosledo 1566, von Augsburg 1570, von Mecheln in demselben Jahre, von Mailand 1575, die französsischen zu Cambrai, Bordeaux, Lyon, Avignon u. s. w. geben davon Zeugniß.

Wir haben oben bemerkt, daß sich schon frühe neben der gregorianischen hauptsächlich in Deutschland noch andere Gessangweisen bildeten, z. B. der Mainzer, Münster'sche und Kölnische Choral, die ein Gemisch von ambrostanischem, römisschem und nationalem Gesange waren. Wenn es auch keinem



3weifel unterliegt, daß der durch die Papfte revidirte römische Choral fich treuer an den alten gregorianischen anschließt, so haben sich doch auch diese besonderen Gesangweisen bis jeht erhalten.

Palestrina hatte einen mächtigen Impuls zu neuen Schöpfungen auf dem Gebiete der Musik gegeben. In seinem Geiste wirkten viele andere Komponisten; so z. B. seine Zeitgenossen Rosland de Lattre, gewöhnlich Orlando di Lasso genannt, als Kapellmeister zu München 1595 gestorben, Alessandro Romano, Vittoria, Joh. Maria Nannino und dessen jüngerer Bruder Bernardo Nannino, die beiden Gabrieli, Andreas und dessen Resse Giovanni, Allegri, Sänger der päpstlichen Kapelle, berühmt durch sein Miserere, das noch jest in Rom während der Charwoche in zwei Chören gesungen wird; Alessandro Scarlatti († 1728), Hanpt der neapostitanischen Schule, einer der ersten, der die Instrumentalmusik in die Kirche einführte; Pergolesi († 1739), berühmt durch sein Stadat Mater; Cherubini, Joseph Baini u. v. A.

Außer Italien geschah in Deutschland das Meiste für die Musik. Wer kennt nicht die Wiener und Münchner Schule; wer nicht die Namen eines Mozart († 1791 zu Wien), die beiden Haydn, Joseph († 1809 zu Wien) und Michael († 1806 zu Salzburg); Beethoven († zu Wien 1827), Bogler † zu Darmstadt als Hoffapellmeister und geistlicher Nath, u. v. A.?

#### 8 64.

Abermalige Verirrungen und reformatorische Maßregeln dagegen.

Wenn von den älteren dieser Meister gesagt werden muß, daß ihre Musik den Stempel des ächten Kirchenstyles an sich trägt, daß sie durch Majestät, Würde und Einsachheit sich auszeichnet, so gilt das nicht in gleicher Weise von den jüngern. Hat ihre Musik auch mehr Anmuth, bewegt sie sich auch in einem melodischeren Fluß, so ist dies doch nur auf Rosten des ächten Chorals geschehen. Es gibt sich darin ein Haschen nach Effett fund, das nur störend auf die Andacht wirkt. Ihre Musik sit zu

überladen mit Figurirtem und Fugen. Die Opernmufit, die fich vom fiebengehnten Jahrhunderte an entwickelte, trug bieran eine große Schuld, befonders badurch, daß fie auch die Inftrumentals mufit in die Rirche verpflangte. Bon diesen Berirrungen find felbft die großen Meifter Deutschlands, ein Mogart, Beethoven, Joseph Sandn, - Michael Sandn blieb dem Rirchenftyle treu - nicht gang frei geblieben. Doch fie gaben gewiffermaßen erft ein Signal zu den Abweichungen vom alten Rirchenftyle. Denn feit jener Zeit haben dieselben in einem erschreckenden Dage gugenommen. Die Rirchenmufif ift unter den Sanden von Romponiften, die in völliger Unfunde des Rirchenftyles, und dem verderbten Weschmad der Beit huldigend, fast gang verschwunden. Die profane Opernmufit mit ihren Golo's, Duetten, Quartetten, mit ihren phantaftischen Sprungen von einem Extrem gum andern, fand immer mehr Eingang in die fatholischen Rirchen und ent= weihte die beilige Statte. Dies gefchab nicht blos in Deutsch= land, fondern auch in Italien. Die papftliche Rapelle machte allein eine ehrenvolle Ausnahme. Und von ihr scheint auch jest, wie schon fo oft, eine Reformation des Rirchengesanges wieder ausgeben zu wollen. Die Bahn dazu brach der vor einigen Sahren verftorbene Abbate und Direftor Baini in Rom, der fich gang dem alten Style wieder zugewendet, und diefen Beift feinen Schülern einzuhauchen gefucht bat. Bon einer nachhaltigen Birfung waren diefe Bemühungen erft bann, als, mahricheinlich auf Baini's Anregung, das Dberhaupt der Rirche die Gache in die Sand nahm. Gregor XVI. ordnete gu dem Ende eine Reform der firchenmufifalischen Rompositionen an. Um Diefen Befehl auszuführen, feste die Rongregation der beiligen Cacilia im 3. 1839 eine Rommiffion nieder, mit dem Auftrage, einen Reformplan zu entwerfen. Der Borfiger derfelben, Gpontini, überreichte durch den Rardinal Lambruschini im 3. 1840 denfelben dem Papfte, der ihn mit den Erzbifchöfen auch annahm, und deffen Durchführung anempfahl. Ferner murde die Aufführung harmonischer Gefange beschränft, und bie Inftrumentalmufif aus den römischen Rirchen möglichft verdrängt. Nach einer ausdrudlichen Berordnung des papftlichen Generalvifariates vom



3. 1842 follte diefelbe nur mit spezieller firchlicher Erlaubniß und nur dann stattfinden durfen, wenn wenige Instrumente im rechten Stol den Gesang begleiteten.

Diefe Magregeln zur Berbefferung des Rirchengefanges, ausgegangen von dem Mittelpunkte ber Rirche, verbreiteten fich auch bald nach beren Peripherie. Denn ichon zwei Jahre nachher (1842) erließ der Erzbischof von Decheln eine abnliche Berordnung für feine Diocefe. Und auch in Deutschland war man feit jener Beit bemubt, den Migbrauchen in der Rirchenmufit alles Ernftes zu fteuern. Ja noch früher, ichon im Jahre 1830 fing man in Bapern, mabricheinlich in Folge ber Bemühungen bes Organiften an der Soffirche ju St. Michael in Munchen, Ett, der fich wie Baini gang dem altern Rirchenftyle guge= wendet batte, an, eine Reform anzubahnen. Denn das Ronigl. Ministerium erließ auf ausdrücklichen Befehl des Ronigs eine allgemeine Berordnung, daß Magregeln getroffen werden follten, um den Chorgefang und die Chormufit nach dem alteren guten Style wieder herzustellen, und daß namentlich an den Rathedralen, in ben Geminarien, Schullehrerfeminarien u. f. m., Unftalten gur Erreichung dieses 3medes gegrundet werden follten. Indeffen ift in Deutschland noch Bieles gu thun übrig.

Schließlich sei noch bemerkt, daß auch der Protestantissmus nicht wenige bedeutende Musiker erzeugt. Unter ihnen ragen als Sterne erster Größe Seb. Bach, ein vorzüglicher Kontraspunktist, Händel, Feska, Teleman, Stölzel, und dessen Sohn Philipp Emanuel, Schneider, Minck, Grell u. A. hervor. Da dem Protestantismus aber der eigentlich liturgische Boden sehlt, so haben sich seine Musiker auch mehr in der geistslichen Musik, d. h. auf dem Gebiete der Motetten (figurirte Gesangstücke mit einem biblischen Texte und freierer Bewegung als die Kirchenmusik) und Oratorien (musikalische Dramen, deren Unterlagen meistens biblische Handlungen sind), als in der eigentlichen Kirchenmusik hervorgethan.

Den Choral anlangend, so kommt derselbe im Protestantismus dem katholischen weder in Bezug auf Mannichfaltigkeit und Umsfang, noch in Bezug auf die Form gleich. Denn, welchen Reichs

thum von Choralgefängen bußte er nicht dadurch ein, daß er die Messe und die Heiligenverehrung verwarf, und bezüglich der Form, welche Steisheit und Unlebendigseit herrscht nicht darin! Was er Gefälliges und Schönes an Choralen hat, ist meistens der fatholischen Kirche entlehnt, indem er die flassischen Melodieen der lateinischen und deutschen Hymnen derselben mit hinübergenommen hat.

Ühnliches gilt von der griechischen Kirche. Un den Pfalmengesang sich anschließend, hat der Gesang derselben wohl etwas Liebliches und Frisches an sich; es sehlt ihm aber das Majestätische und Würdevolle der katholischen Gesänge. Ausgessührt wird derselbe durch Sängerchöre; die Gemeinde bleibt ohne allen Antheil. In neuerer Zeit hat allerdings der Kaiser von Rußland zur Hebung desselben Manches gethan, wobei man sich an Palestrina anschloß, ohne daß dadurch aber der trostlose Zustand des Kirchengesangs überhaupt beseitigt worden wäre. I)

## II. Inftrumentalmufit.

§ 65.

Rurze Geschichte der Inftrumentalmusit, insbesondere des Orgelspieles.

Biel späteren Ursprungs als die Bofalmusik bei dem christslichen Gottesdienste ist die Instrumentalmusik, sei es, daß man sich ihrer zur blosen Begleitung des Gesanges bediente, sei es, daß sie eine selbstständige Rolle spielte. Dem jüdischen Gottesz dienste war sie allerdings nicht fremd, wie denn Josephus<sup>2</sup>) berichtet, Salomo habe behufs der Tempelweihe und zum ferneren gottesdienstlichen Gebrauche nicht weniger als 200,000 Trompeten und 40,000 andere musikalische Instrumente fertigen lassen. Ihrer Beschaffenheit nach waren dieselben theils Saitenins



<sup>1)</sup> Rirchenlegiton von Beger und Belte. Art. Mufit. Bb. VII. S. 382-421. Lüft, Liturgit. Bb. II. S. 190-255. Binterim, Denfw. Bb. IV. S. 328-340.

<sup>2)</sup> Antiquitt. Lib. VIII. 3, 8.

ftrumente, g. B. die Bither, und ein der Sarfe abnliches Inftrument, theils Blasinftrumente, g. B. die Gadpfeife oder Panflote, die Pofanne und Trompete, theils Schlaginftrumente, 3. B. eine Art Sandvaufe, die Bombel u. f. w. Umfonft aber suchen wir in den erften Jahrhunderten der chriftlichen Rirche nach Zeugniffen fur den Gebrauch der Inftrumentalmufit bei dem Gottesdienfte. Er icheint ihr fremd geblieben gu fein. Bobl ift bie und da bei mehreren Rirchenvätern die Rede von Inftrumenten. Diefelben dienten aber vermuthlich nur gum Privatgebrauche oder find nur in allegorischem Sinne von der lebendigen Mufif der menschlichen Stimme zu verfteben. Diese Erscheinung fann uns jedoch auch nicht Wunder nehmen, wenn wir auf der einen Seite die gedrückte Lage ber Rirche in jenen Sahrhunderten, und auf der andern die niedrige Stufe der Ausbildung der Inftrumentalmufit gu jener Beit in's Auge faffen. Babrend jene die Unwendung diefer Mufit unmöglich oder doch wenigstens unräthlich machte, fo mußte diefe diefelbe für ungeziemend erscheinen laffen.

Das erste Instrument, welches bei dem Gottesdienst gestraucht wurde, war die Orgel (organon). 1) Jedoch geschah das kaum vor dem achten Jahrhunderte, wenn dieses Instrument auch schon früher bekannt war, ja selbst über das Christenthum hinausreichte. Denn schon die Heiben kannten dassselbe, ob auch noch in sehr unvollendeter Form. Man leitet die Orgel gewöhnlich von dem bei Heiden und Juden gebräuchlichen zusammengesetzen Pseisenwerse ab, das ansangs aus Röhren von Holz, Schilf u. s. w., später von Metall bestand, und dem man dadurch Töne entlockte, daß man es am Munde hins und hersbewegte. Hieraus bildete sich die Wasservegel (organon hydraulicum), so genannt, weil die Pseisen durch den Wassersfall mit Luft gefüllt wurden, und so die gewünschten Töne hervorbrachten, deren Ersinder der berühmte Mechaniser Ktessibius von Alexandrien um das Jahr 230 v. Ehr. [Ters

<sup>1)</sup> Krenfer, der driftliche Kirchenban. Thl. I. S. 99 ff. Binterim, Denkwürdigfeiten, Bb. IV. Thl. I. S. 145 ff. Augusti, Denkwürdigfeiten. Bb. XI. S. 423 ff.

tullian 1) bezeichnet als solchen Archimedes] sein soll. Eine Berbesserung derselben ist die sogenannte Windorgel (organon pneumaticum), deren Pfeisen ihre Sprache durch Blasbälge erstielten, und aus der unsere Orgeln hervorgegangen sind. Schon Sieronymus 2) und Augustinus 3) kennen dieselbe. Deszgleichen erwähnt ihrer Kassiodor 4) im sechsten Jahrhunderte, der ihr die Gestalt eines Thurmes zuschreibt und bemerkt, daß sie viele und große Pfeisen habe, die eine starfe Sprache durch Blasbälge hervorbringen. Von einem kirchlichen Gebrauche der Orgel ist bei diesen Schriftstellern jedoch keine Rede.

In Deutschland und Frankreich wußte man bis zum achten Jahrhunderte noch nichts von der Orgel. Und wo fie uns zum erften Male begegnet, seben wir fie von Ronftantinopel fommen. Denn der griechische Raiser Ronftantin Ropronymus machte mit einer folden dem Ronig Pipin im Sabre 757 ein Geschenf. 5) Eine weit größere, welche, wie der St. Gallische Chronift 6) bemerft, aus den groben und großen Pfeifen eine Donnerstimme, aus den fleinen aber die Geschwätigfeit einer Lyra boren ließ, erhielt Rarl ber Große von dem Raifer Ronftantin Michael zum Geschenke, und ließ fie in der Rirche zu Nachen aufftellen. 7) Da es aber damals in Deutsch= land noch an Orgelspielern fehlte, fo ließ Rarl der Große zwei Canger aus Rom berufen, welche die Ranonifer gu Det und Nachen, wie im Gefange, fo auch im Orgelfpiele unterrichten follten. 8) Man fieht hieraus, daß um diefe Zeit die Drael icon in Italien befannt gewesen, und daß auch in Det eine folche fich

<sup>1)</sup> De anima.

<sup>2)</sup> Ep. ad Dardan. inter opp. Hieron.

<sup>3)</sup> In Psalm. 57, 150.: Non solum illud organum dicitur, quod grande est et inflatur follibus.

<sup>4)</sup> In Psalm. 150.

<sup>5)</sup> Pertz, Monumenta hist. germ. Tom. I. fol. 11. 28. 29. 74. 140. Sigbert, ad an. 766. Eginh. Annal. a. 757.

<sup>6)</sup> Canis. Thesaur. Monum. Tom. II. P. III. Lib. II. c. 10. fol. 74.

<sup>7)</sup> Walafrid Strab. Carmen de ornatu eccl. Aquisgran.

<sup>8)</sup> Eginh. Annal. ad an. 787.

befunden haben muffe. Binterim vermuthet, daß Bipin die ibm von Ronftantinopel überschickte dort aufgestellt habe. Die Machener Orgel icheint aber bald unbrauchbar geworden gu fein. Denn wir vernehmen von Eginhard, daß Ludwig der Fromme einen Orgelbauer aus Benedig, den Priefter Georg, der mit dem Grafen Balderich an den Sof des Raifers gefommen war, mit der Fertigung einer Orgel fur Machen beauftragt habe, 1) ein Auftrag, den diefer gur größten Bufriedenheit des Raifers erfüllte. Bum Lohne dafür ward er bald nachher gum Abte des St. Salvinsflosters gemacht. Bon nun an ward die Orgelbaufunft auch in Deutschland einheimisch; ja fie scheint bier eine beffere Pflege gefunden und eine bobere Stufe der Bollfommenheit erlangt zu haben, als felbft in Stalien, da Bapft Johannes VIII. noch in demfelben Jahrhundert den Bifchof Unno gu Freifingen ersucht, ihm doch eine recht gute Drgel mit einem Runftler ju überschicken, der diefelbe zusammenfügen und spielen fonne. 2) Und diesen Ruhm hat Deutschland bis auf den beutigen Tag bewahrt.

Seit dieser Zeit ging der Orgelbau und das Orgelspiel auch in andere Länder über. Wolft an berichtet uns von einer großen Orgel in England, die oben zwölf und unten vierzehn Blasbälge hatte, von siebenzig Männern gezogen wurde, und den Wind vierhundert Pfeisen mittheilte. Ihr Ton war so ungeheuer stark, daß die Zuhörer sich die Ohren zustopfen mußten. 3) Im zwölften und dreizehnten Jahrhundert hatten auch die Kathedral und Klostersirchen Frankreichs ihre Orgeln. Die Synode ad vallem Guidonis im Bisthum Tours im J. 1242 redet so von den Orgeln, als seien sie in damaliger Zeit etwas sehr Gewöhnliches

<sup>1)</sup> Eginh, l. c. ad an. 826.

<sup>2)</sup> Epist. Joann. apud Baluz. Miscell. Tom. V. p. 490.: Precamur, ut optimum organum cum artifice, qui hoc moderari et facere ad omnen modulationis efficaciam possit ad instructionem musicae disciplinae nobis aut deferas aut cum eisdem redditibus mittas.

<sup>3)</sup> Volstanus in Prolog. ad vit. S. Swithuni ap. Mabillon. Acta Bened. Saec. V. fol. 630.

gewesen. Diese Berbreitung konnte jedoch nicht hindern, daß sich hier und da Stimmen gegen ihren Gebrauch in der Kirche ershoben, sei es, weil man überhaupt den Gebrauch eines Instrumentes bei dem Gottesdienste für unerlaubt, sei es, weil man wegen der damals noch sehr mangelhaften Einrichtung der Orgel deren rauhe und lärmende Töne für unvereinbar mit der wahren Andacht hielt. Unter diesen Gegnern nimmt ohnstreitig der engslische Abt Aelred, ein Zeitgenosse des heiligen Bernhard, die erste Stelle ein.

So häusig die Orgeln aber auch im Abendlande wurden — die päpstliche Kapelle ausgenommen, wo sie bis auf den heutigen Tag noch nicht zugelassen ist, \*1) — so beharrlich war doch der Widerstand, den die griechische Kirche ihrer Aufnahme entsgegensetzte. 2)

Das Orgelspiel theilte übrigens die Schickfale ber Bofalmufif. Die Entartung der letteren führte auch jene des erfteren mit fich. Bur Beit des Conciliums von Trient muß Diefelbe einen hohen Grad erreicht haben, da diefes nabe daran ftand, das Orgelfpiel überhaupt in den Rirchen zu verbieten, und fich nur auf das Bureden des Raifers Ferdinand bewegen ließ, das icon entworfene Defret ju mildern. Es murde nun zwar der Gebrauch der Orgeln geftattet, den Bifchofen aber ftrengftens befohlen, alles Schlüpfrige und Unreine aus dem Orgelfpiel zu entfernen, "damit das Saus Gottes mahrhaft ale ein Bethaus ericheine, und ein folches genannt werden fonne." 3) Diefe Berordnung erneuerte Papft Benedift XIV. im Jahre 1749 durch eine Ronftitution, worin er die Bischofe ermahnt, feine unanftandige Mufif in den Rirchen zu erlauben. Gine Ginicharfung diefer Berordnung und eine forgfältige Übermachung der Organisten wurde auch heutzutage febr an ihrem Orte fein, da

<sup>1)</sup> Mabill. Mus. Ital. Tom. I. p. 47.: Nullus organorum musicorum usus in hujusmodi sacris.

<sup>2)</sup> Le Brun. Explicat. Missae. Tom. II. p. 215.

<sup>3)</sup> Conc. Trid. Sess. XXII. De observandis etc.

Fluck, Liturgik. II.

es nichts Seltenes ift, daß dieses ehrwürdige Instrument zu Opernstücken, Märschen und Tänzen mißbraucht wird.

Beit fpater ale Die Orgel finden wir andere Inftrumente bei dem driftlichen Gottesdienfte angewendet. Bor dem viergebnten Jahrhundert ift feine Spur davon gu feben, ba noch Thomas von Aquin als Grundfat aufftellte: "Mufitalifche Inftrumente, wie Bither und Pfalter, lagt die Rirche nicht gu, damit fie nicht zu judaifiren fcheine." 1) Erft als die Fi= guralmufit fich ausgebildet, findet auch fie, jedoch nur mit wenigen Inftrumenten, Eingang. Gie hatte anfangs nur ben Bred, den Gefang zu unterftugen; bald aber beaufpruchte fie dem Befange gegenüber daffelbe Recht des felbitftandigen Musdruckes. Und diefes Recht beutete fie nun aus. In ihrem vollen Umfange murde fie durch Lodovico Biadana's Rirchentongerte, welche 1602 erfchienen, eingeführt. Bas die Ginführung der neuen Form in die Rirche befonders beforderte, war der Umftand, daß der Rlerus die Leitung des Rirchengefanges Laien überließ, wodurch es geschah, daß man von nun an dieselben Perfonlichfeiten Abende im Theater fand, Die man des Morgens als Romponiften, Ganger, Inftrumentiften, Dirigenten in ber Rirche gefeben hatte. Durch Diefe nahe Berührung der Rirche mit dem Theater ergab fich dann auch die unausbleibliche Folge, daß die firchliche Inftrumentalmufit nach und nach gang profan wurde und den größten Ausschweifungen fich überließ.

Wenn schon die Orgel ihre Gegner hatte, so noch vielmehr die Instrumentalmusik. Schon Karl V. hatte ein Verbot gegen ihre Anwendung erlassen. Dasselbe hatte Karl Borromäus durch eine Synode für das Erzbisthum Mailand verordnet. Auch in den Diöcesen Lyon und Köln war sie nach dem Besrichte Bona's verpönt. Daß die päpstliche Kapelle keine Instrumentalmusik dulde, darf schon daraus geschlossen werden, daß sie nicht einmal die blose Orgel zuläst. Aber auch in den übrisgen Kirchen Roms ist sie durch die obenerwähnte Verordnung Gregors XVI. fast ganz verschwunden. Wo sie aber auch sonst



<sup>1)</sup> Thom. Aqu. Summ. Theol. 2. II. qu. 91. art. 2.

geduldet wird, da muß fie doch in einzelnen Theilen des Rirchenjahres, im Advent und in der Fastenzeit, unterbleiben.

Die griechische Kirche hat, wie der Orgel, so auch jeder andern Instrumentalmusit den Zutritt zu ihren Gotteshäusern verschlossen.

#### § 66.

Liturgische Grundsätze bezüglich der Anwendung der Musik bei dem Gottesdienste.

Da sowohl das Wesen der Bokalmusik oder des Gesanges, als auch die Geschichte derselben keinen Zweisel in Betress der Statts haftigkeit ihrer Anwendung überhaupt übrig lassen, so fragt es sich jest, welche Grundsätze die Kirche bei dieser Anwendung bestolgt habe und noch jest besolgt wissen wolle.

1) Die erfte und allgemeinfte Frage, Die fich uns bier gur Beantwortung aufwirft, wird wohl die fein: Bei welchen Theilen des Rultus ift der Befang anzuwenden? Das Wesen des Gesanges weist uns naturlich auf den latren= tifchen Gottesdienst bin, da ja nur in diesem die religiosen Befühle gur Darftellung fommen. Und bier find es wiederum porzugemeife nur jene Beftandtheile, Die ihrer Natur nach eine besondere Lebendigfeit der Gefühle voraussetzen und erfordern, wir meinen die Anbetung und Lobpreifung Gottes, die Danffagung, die Rundgebungen des Echmerges und der Trauer, der Ruf um Erbarmung. Diefen Grundfat befolgte daber auch die Rirche von jeher, wie die oben aufgezählten Theile des Rultus, bei welchen der Concentus angewendet wurde, beweisen. Wenn darunter auch das Credo genannt wird, fo darf uns das nicht befremden, da daffelbe ja für jeden Chriften der Gegenstand der bochften Freude fein muß.

Aber verlegt die Kirche diesen Grundsatz nicht, indem sie auch noch Theile des sakramentalen Kultus, z. B. die biblischen Perikopen, die Epistel und das Evangelium, oder Theile des latreutischen, die wegen ihres Inhaltes sich nicht für den Gesang

eignen, g. B. die Rolleften, das Gebet des herrn u. f. m., fingen läßt? Es ift icon oben bemerft worden, daß bier vom eigent= lichen Gefange feine Rede fein fonne, wie denn auch die Musdrude, welche die Rirchensprache fur Diese Darftellungsweise gebraucht, 3. B. Orationem dicere, legere, recitare Scripturas, Orationem Dominicam, choraliter legere etc., hinlanglich beweisen, daß die Rirche biebei weniger an einen Gefang, als vielmehr an eine dem Zwede der Mittheilung fur die gange Gemeinde entfprechende, über das gewöhnliche Sprechen hinausgehende Bortragemeife gedacht. Gie befolgte biebei nur die fcon im Judenthum übliche und gewiß bochft lobliche Beije, das Gejet in einem erbobten, feierlichen Tone vorzulesen. Wenn fie darin am Schluffe der einzelnen Gate oder des gangen Abschnittes eine gemiffe Modulation der Stimme durch Radengnoten gestattete oder anordnete, fo geschah das abermals im Intereffe der Buborer, damit fie den Bufammenbang der Borte beffer verftunden. Gin eigentliches Singen beabsichtigte fie biemit aber fo wenig, daß fie vielmehr im Mittelalter, wo bier und da die biblifchen Lefeftucke, Drationen, das Webet des herrn u. f. m., formlich abgefungen wurden, mit aller Entschiedenheit fich dagegen aussprach. Befannt ift der Borfall, der fich im Jahre 1053 gu Borme in einem Sochamte am Beihnachtsfeste, dem Papft Leo mit Raifer Beinrich beiwohnte, ereignete. Gin Diafon, Ramens Sum= bert, fang, "wie Biele wegen der Große diefes Teftes damals zu thun pflegten," nachdem die Dration gesprochen mar (dicta oratione), die Leftion (decantavit lectionem). Der Papft ließ es ibm unterfagen. Als derfelbe aber in jugendlichem Übermuthe fich um das Berbot nicht fummerte, wiederholte der Papft den Befehl, worauf er mit ebenfo lauter Stimme, als er gefungen, Die Leftion bis jum Ende fortfette (eadem vocis sonoritate, qua prius cantavit, decenter lectionem usque ad finem perduxit), 1) Much Concilien erhoben ibre Stimme gegen Diefe Unfitte, mit der ausdrücklichen Bemerfung, weil durch den Befang der biblifchen Lefestude das Berftandniß der Buborer gehindert, dadurch aber

<sup>1)</sup> Analist. Sax. ad a. 1053.

die Andacht der Gläubigen geschwächt werde. I) Diese Vortragsweise der genannten Kultbestandtheile ist auch durch die im sechzehnten Jahrhunderte von Pius V. vorgenommene Resormation des Breviers und Missales bestätigt worden, und besteht bis heute noch.

- 2) Aus dem Wesen des Gesanges ergibt sich sodann bezüge lich der Dauer ein neuer Grundsatz. Ist derselbe, wie wir vernommen, die Manisestirung gesteigerter Gesühle, so liegt es nahe, daß er nicht während des ganzen Gottesdienstes ununtersbrochen sortdauern dürse und könne, sondern von Zeit zu Zeit mit Gebet und andern Kultbestandtheilen abwechseln musse. Ein Gottesdienst, nur aus Gesang bestehend, müßte im höchsten Grade unnatürlich erscheinen, und am Ende auch die stärfste Kraft ausreiben. Diesem Bedürsniß trägt der katholische Gottesdienst auch in der That die gebührende Rechnung, indem er sich zwischen Gesang, Gebet, biblischen Borlesungen u. s. w. theilt.
- 3) Da der Gesang der Ausdruck potenzirter Gesühle ist, diese aber nicht urplöglich, sondern nur nach und nach entstehen, so ergibt sich als weiteres Erforderniß, daß der Gesang durch Gebet und Betrachtung eingeleitet werden musse. Durch diese nämlich werden die Gesühle überhaupt erst erregt. Streng gesnommen sollte daher kein Gottesdienst mit Gesang beginnen. Eine Ausnahme von dieser Regel dürfte nur in dem Falle gestattet sein, wenn jene Borbereitung schon vor dem Beginne des Gottessdienstes stattgefunden hat, wie dies an Sonns und Festtagen angenommen werden darf, an denen die Gläubigen bereits in



<sup>1)</sup> Conc. Grad. (a. 1297.) c. 7.: Ne melodiae seu cantilenae in epistolis, evangeliis et praefationibus, dum cantantur, intellectum audientium impediant vel perturbent, et propter hoc in mentibus fidelium devotio minuatur, auctoritate Concilii duximus statuendum, ut epistolae et evangelia et praefationes in Missis, exceptis liber generationis et factum est autem et primis evangeliis diaconorum cum melodiis, praeter episcopi licentiam nullatenus decantentur, transgressores autem per septimanam ab officio et beneficio sint suspensi.

frommer Stimmung zur Rirche fommen, sonach also die Borbedingung des Gesanges schon zu hause erfüllt haben.

- 4) Sehen wir auf den Inhalt der in dem Kirchengesfange zur Darstellung kommenden Gefühle, der nichts Gerinsgeres ist, als die Ehrfurcht vor Gott, die Bewunderung Gottes, die Liebe zu Gott, die Freude über seine Berheißungen, die Trauer über unsere Unwürdigkeit u. s. w., so werden wir wohl als ein weiteres Erforderniß aufstellen müssen, daß der Kirchengesang je nach der Berschiedenheit der Gefühle auch verschieden sein, daß er bald den Charafter der Freude, bald jenen des Schmerzes an sich tragen, daß er sich bald rascher, bald langsamer bewegen müsse.
- 5) Da diese Gefühle aber allzeit in engster Beziehung zu Gott, der ewigen Majestät, stehen, so ist ferner nothwendig, daß ihm Würde und Feierlichkeit zukommen. Es ist eine ziem, lich allgemeine Klage, daß der Kirchengesang in dieser Beziehung an vielen Orten Manches zu wünschen übrig lasse, daß er einen zu weltlichen und profanen Charakter an sich trage. Woher diese Erscheinung rühre, ist oben bereits angegeben worden. Sie wird in dem Maße wieder verschwinden, als man zu den alten Schähen der Kirchenmusik wieder zurücksehrt, als die Komponisten des Kirchengesanges von einem gläubigen Gemüthe sich durche dringen lassen, und die Singenden selbst dieser Eigenschaft nicht entbehren.
- 6) Wie erhaben aber auch die religiösen Gefühle sein mögen, die in dem Gesange sich kundgeben, so sind es doch immer bestimmte Gefühle. Diese Bestimmtheit wird daher wie in dem ganzen Charafter des Gesanges, so auch in seinen einzelnen Worten hervortreten müssen. Dieselben sollen nämlich deutlich und verständlich sein. Da die Figuralmusik am Meisten der Gessahr ausgesetzt ist, dieses Erforderniß zu vernachläßigen, und da dem Zeugniß der Geschichte zu Folge dasselbe wirklich vielsach außer Acht gelassen wurde, so hat die obenerwähnte, Behufs der Berbesserung des Kirchengesanges in Rom zusammengetretene Kommission im sechzehnten Jahrhundert die Regel ausgestellt, daß

nur jene Figuralmufif in der Kirche zugelaffen werden folle, deren Text verftändlich sei.

Alle bisber genannten, von dem Befen des Rirchengefanges geforderten Gigenschaften tragt in ausgezeichneter Beife ber ro= mifche Choral an fich. Aus dem Leben der Rirche unmittel. bar hervorgegangen, von der Rirche durch die Jahrhunderte berab mit gartlichfter Sorgfalt gepflegt und ausgebilbet, ift er ber Rirchengesang zar' & 50xiv. In majestätischem Bange vorwarts. schreitend, dem Texte, weil nur rhythmifch fich bewegend, ftets die gebührende Rechnung tragend, verbindet er die Feierlichfeit mit Deutlichfeit, und ift darum vorzuglich geeignet, mabrhaft zu erbauen, die Geele in bobere Regionen zu erheben und mit unendlichem Wonnegefühle und Trofte zu durchdringen, ja auch ahnen zu laffen die Göttlichkeit jener Religion und Rirche, welche Die Mutter folder Gefange ift. Ginen Beleg fur Das Lettere wird folgendes Faftum liefern. Gin Turfe, der altefte Cohn eines Pafcha, mar in Italien von dem beiligen Rarl, dem Erzbischofe von Mailand, getauft worden. 21s man ihn fragte, aus welchem Grunde er den Muhamedanismus verlaffen und bas Chriftenthum angenommen batte, antwortete er: "Gines Tages fei er zu Ragusa in die Rirche der dortigen Benediftiner getreten, als eben das Officium verrichtet wurde. Die lieblichen Tone der Drgel und die Schönheit des Rirchengesanges hatten einen folchen Eindruck auf ibn gemacht, daß er bei fich felbft gefagt hatte: "Unmöglich fann die Religion eine falfche fein, die das Lob Gottes durch einen fo lieblichen Befang verfündet. ""

Freilich besitzen wir den gregorianischen Choral heutzutage nicht mehr in seiner ursprünglichen Eigenthümlichseit und Reinsheit, da der Strophengesang, wo die Melodie in den einzelnen Strophen wiederkehrt, die blos rhythmische Bewegung desselben größtentheils verdrängt hat. Eine nothwendige Folge davon ist, daß Text und Melodie nicht immer Hand in Hand gehen. Doch kömmt man in neuerer Zeit allmählig darauf zurück, dem rhythmischen Choral wieder mehr Recht einzuräumen, die alten majestätischen Choralmelodieen, wenn auch mit deutschem

Texte wieder einzuführen, wie das neue Mainzer Gesangbuch zur Genuge beweist.

Was die Statthaftigkeit des Gebrauches des harmonisschen Gefanges oder der Figuralmusik angeht, so wird ihm wohl nicht gleiches Recht neben dem einfachen Choral, in dem sich das Wesen des Gesanges am Natürlichsten ausdrückt, zugeschrieben werden wollen; es wäre aber gewiß Unrecht, wollte man ihn ganz verurtheilen, wie denn auch die Kirche, jedoch mit dem Borsbehalte, daß der Verständlichseit des Textes kein Eintrag geschehe, daß er alles Gekünstelte und Unnatürliche vermeide, und nur bei ganz besonderen Feierlichseiten angewendet werde, ihn zugelassen hat. Wir haben schon oben bemerkt, wie man heutzutage diese Grundsähe der Kirche vielsach unberücksichtigt läßt, wie man Tonstücke in Kirchen zur Ausführung bringt, in denen wohl eine große Fertigkeit der Kehlen sich fundgibt, der sirchliche Charafter, und damit das wahrhaft Erhebende und Erbauliche aber ganz verschwunden ist.

Abnliches gilt von der Anwendung der Inftrumental= musif bei dem Gottesdienfte. Mäßig gebraucht, und ihrem 3mede, eine Tragerin der Stimmen ju fein, entsprechend, wird fie von der Rirche freudig begrüßt. Und warum follte fie es auch nicht? Berschmäht doch die Rirche fein Mittel, Die Chre Gottes ju fordern! Dag aber die Inftrumentalmufit, namentlich in der beutigen Ausbildung der mannichfaltigen Inftrumente, Bieles dazu beitragen fonne, wer wollte daran zweifeln? Ein verfehrter Beschmack bat jedoch auch in diefer Beziehung in unferer Beit große Tehler begangen. Die Rirche ift baufig gu einem Rongertsaale, ju einem Theater gemacht worden, indem man darin gang weltliche Stude, Opernbeftandtheile, oft ohne allen Befang aufführte. Die Rudwirfung fonnte nicht ausbleiben. Um der Entweihung des Gotteshauses durch derartige Erscheinungen eine Granze zu fegen, bat man blos den Gebrauch der Drgel gestattet, jede andere Inftrumentalmufif aber verboten, ohne daß diefes Berbot jedoch bis jest überall durchgedrungen mare.