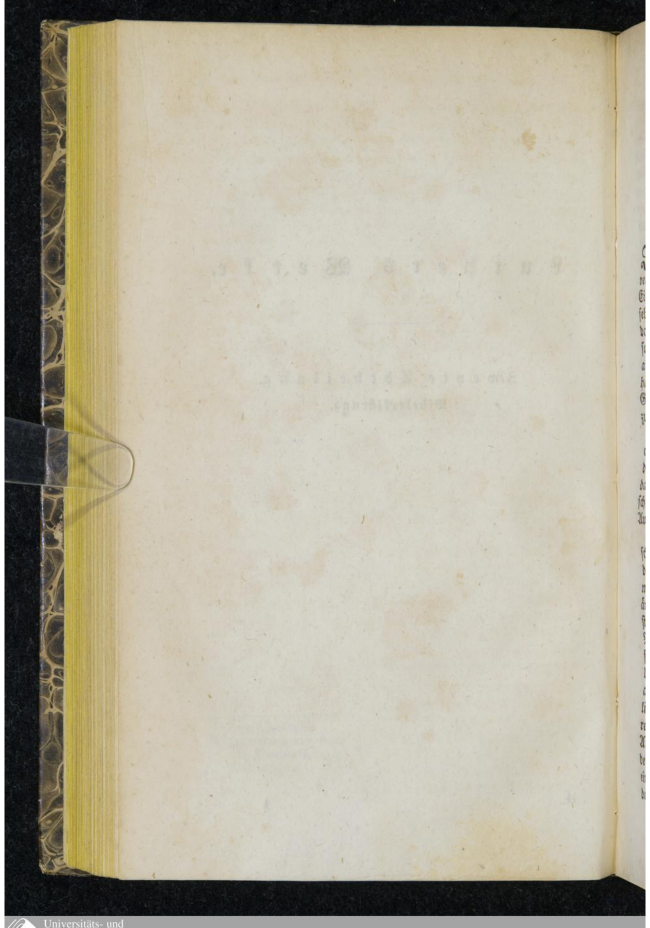
Euthers Werfe.

3 wente Abtheilung. Bibeterklårung.

11.

1





#### Bom Ebenbilde Gottes.

1 Buch Mof. 1, 26.

Sch besorge, weil wir dieses Bild gar durch die Sunde und Fall verloren haben, wir werden es nicht genugsam verstehen können. Ein Gedächtniß, Willen und Verstand haben wir zwar, aber sehr verderbet und auf das höchste verrücket und geschwächet, ja, daß ich es deutlicher sage, allerdings aussätzig und unrein. Denn, so diese Kräfte Gottes Bild senn sollten, so würde folgen, daß auch der Teufel, der wahrlich solche natürlichen Kräfte weit stärcker hat, denn wir, zum Bilde Gottes geschaffen wäre; wie denn sein Gedächtniß und Verstand sehr hoch und behende, sein Wille aber zum höchsten verstockt ist.

Darum ist das Bild Gottes viel ein ander Ding, nemlich ein sonderlich Werck Gottes. Doch so jemand fechten will, daß die Krafte der Seelen Gottes Bild seyn, der mag auch bekennen, daß sie auffähig und unrein seyn; wie wir einen auffähigen Menschen gleichwohl einen Menschen nennen, obwohl im Fleisch des

Muffaßigen schier alles tobt und erftorben ift.

Derohalben ift bas Bild Gottes, nach welchem Abam ge= ichaffen ift, das allerherrlichfte und ebelfte Ding gemefen, nemlich, ba fein Muffat ber Gunden, weder in der Bernunft noch in feis nem Willen, gemefen ift, fondern beibe, bie innerlichen und auferlichen Ginnen, alle auf bas reinefte gewesen fenn. Der Ber= ftand ift gang rein, bas Gebachtniß gang gut und frifch, und ber Bille gang aufrichtig und mahrhaftig gewesen, in einem fehr fconen, reinen und ficheren Gewiffen, ohne alle Gorge und Furcht bes Todes. Bu diefer innerlichen Bollkommenheit ift barnach auch gekommen bes Leibes und aller Glieber schonfte und treff= lichfte Rraft und Berrlichkeit, damit er alle andere lebende Creatus ren übertroffen hat. Denn ich es gang bafur achte, bag Abams Mugen vor bem Fall fo fcharf und helle gewefen fenn, baß er mit bem Geficht über die Luchse und Abler gewesen fen; fo ift er, als ein viel ftarderer, mit ben Lowen und Baren, welcher Starde boch fehr groß ift, alfo umgegangen, wie wir mit fleinen Sundlein. So fenn auch die Früchte, die er zur Speise gebrauchet hat, viel lieblicher und kräftiger gewesen, denn sie jeso senn.

西海野野

wi fer dir lid fagi run

ou fu ter De gr ge fin

and

ben

in

ren

Aber nach dem Fall ift der Tod geschlichen, gleichwie ber Muffas, in alle Sinne, alfo, daß wir ein folches Bild, wie wir erftlich gehabt, auch nicht mit Gedanden faffen tonnen. Udam hatte feine Sevam nicht anders erkannt, denn in einem gant ftillen und friedlichen Gemuthe und willigen Gehorfam gegen Gott, ohne alle fundliche Luft und Gebancken; nun aber, nach bem Kall, wiffen und fublen wir alle, was fur ein Grimm in unferm Fleifch ftedet, welches nicht allein grimmig und brunftig geluftet und begehret, fondern edelt auch, wenn es uberfommen. barnach es geluftet hat. Darum feben wir an uns ber feines rein und vollkommen, weder die Bernunft, noch den Billen, fon= bern fuhlen an und mehr benn viehische Lufte und Brunft. Ift aber bas nicht ein schwerer und schablicher Auffat, welchen Udam vor bem Fall nicht gehabt hat, uber das, daß er großere Starde und Scharfere Ginne gehabt hat, benn die anderen Thiere? Wie weit übertreffen jebo den Menschen die wilden Schweine mit dem Gebor, die Adler mit dem Geficht, ein Lowe mit der Starde u. f. w. Darum fann fein Menich auch mit Gebanden erlangen, wie weit Die Natur vor dem Kall beffer gewesen ift, benn jego.

Darum verstehe ich Gottes Bild also, daß es Abam wesentslich an ihm gehabt habe, und daß er nicht allein Gott erkannt und geglaubet hat, daß er gutig sep, sondern daß er auch gar ein göttlich Leben geführet habe, das ist, daß er ohne Furcht des Todes und aller Gefahr gewesen ist, und sich an Gottes Gnade hat lassen begnügen; wie an Heva zu sehen ist, daß sie mit der Schlange ohne alle Furcht redet, wie wir mit einem Lamm oder Hund. Darum leget ihnen auch Gott 1 Mos. 2, 17. diese Strafe für, so sie sein Gebot übertreten würden: Welches Tages ihr von diesem Baum essen übert schen würden: Welches Tages ihr von diesem Baum essen und Heva, ihr lebet nun sicher und ohne alle Furcht und Gefahr, ihr fühlet noch sehet den Tod nicht. Das ist mein Bild, darinn ihr lebet, wie Gott lebet; werdet ihr aber sündigen, so werdet ihr solches Bild verlieren und sterben.

Daher sehen wir nun, was für Gefahr, Tod und allerlen Ursachen des Todes, diese elende Natur tragen und versuchen muß, über die schändliche Luftseuche und grimmige Sünden und unordentliche Erregungen in aller Menschen Herhen. Wir können uns nimmer sicherlich auf Gott verlassen, sondern Schrecken und Furcht plaget uns, auch im Schlaf. Solches aber und dergleis

den Plagen und Gebrechen fenn des Teufels Bild, das er uns angehanget und aufgedrucket hat. Bor bem Fall aber hat Abam in bochfter Luft und Sicherheit gelebet, bat weber Feuer noch Baffer, noch ander Unglud, damit dif Leben angefochten wird, gefürchtet, dafür wir nns alzu febr fürchten.

Run mag bie Erbfunde flein und geringe machen, wer ba will, fo scheinet es mahrlich an ben Gunden und an ben Stra= fen, daß es die großte und ichwereste Gunde ift. Giebe alleine Die Ungucht und Wohlluft an, ift fie nicht febr groß und fchrecks lich, bende mit Geluften und Edeln? Bas wollen wir aber fagen von bem Sag und Feindschaft gegen Gott und Gotteslafte= rungen? Denn bas fenn bie rechten groben Gunden, Die ba wahrhaftig anzeigen, daß das Bild in uns verloren ift.

Darum, wenn wir von biefem Bilbe reden, fo reben wir von einem unbekannten Dinge, welches wir nicht allein nie verfuchet; noch erfahren haben, fondern wir erfahren auch ohne Unterlaß das Widerspiel und hören nichts davon, denn bloße Worte. Denn in Abam ift die Bernunft erleuchtet gewesen mit mahrer Erkenntnig Gottes, bargu ein richtiger und gehorfamer Bille, Gott und Rachften zu lieben, wie er Bevam geliebet und fo bald erkannt hat als fein Fleisch. Darzu fenn auch gekommen andere geringere Gaben, die aber, wenn man fie mit unferer Schmach= heit vergleichet, auch sehr groß senn, als, eine vollkommene Er= kenntniß der Natur aller Thiere, Krauter, Fruchte, Baume und anderer Creaturen.

Mennest bu nun, wenn man alles zusammen rechnet und beneinander fetet, ob es nicht einen folchen Mann geben follte, in dem bu einen Wiederglang bes Bilbes Gottes feben und fpuren konntest? Ja frenlich, sonderlich so bu darzu thust die Gewalt und Berrichaft über bie Creaturen, daß, gleichwie Mbam und Beva ben Beren erkannt haben, fo haben fie barnach über andere Creaturen in ber Luft, im Baffer und auf der Erde regieret. Wer konnte nun eine folche Sobeit und Majeftat mit Worten genugfam ausdrucken? Denn ich glaube, daß Ubam mit einem Bort einem Lowen hat gebieten konnen, wie wir gebieten einem gewöhnten Sund. Go ift es ihm auch fren gewesen, bas Land zu bauen, auf daß es truge, was er wollte.

Denn daß Dorner und Difteln dazumal noch nicht gewesen fenn, wird fich hernach erweisen; wie ich auch achte, daß fo fcheus= liche und schädliche Thiere, wie sie jetund fenn, dazumal nicht gewesen fenn.

orandet

inie ber

nie wir

Man

tem ams

im gegen

det, not

or mmin brunftig

fommen.

er feines

Men. fon:

mft. It hen Abam

tarte und

Die meit

t dem Ge:

rieu.i.w.

m, wie weit

im wesent-

t erfannt

auch gar

urcht des

es Gnade

red tim en

damm ober

17. hiji

des Zages

bes ferben.

in fider und

en Zed nicht.

ebet; went

und finke

111) 1817

m) whit

STAN IN

Strain.

Tinfo und

and deciples

M.

Aber bif ift ber Erbfunde Schuld, bavon bie gange Creatur beschmiget worden ift, also, daß ich es dafür halte, es fen por bem Fall die Sonne viel heller, bas Baffer viel reiner und lau= terer, die Baume viel fruchtbarer und das Land von allen Ge= wachfen viel reicher und voller gewesen. Durch die Gunde aber und ben schrecklichen Fall ift nicht alleine das Fleisch mit Auffat ber Gunden verftellet worden, sondern es fenn auch alle Dinge, die man zu diesem Leben gebrauchet, verderbet und schwächer worden.

mi Si vor gle ger do hiii a

Damit gehet aber nun bas Evangelium um, daß es folch Bild erstatte und wiederbringe. Es ift zwar im Menschen geblie= ben Berftand und Wille, aber alles bendes fehr verrucket und ge= schwächet. Darum hat bas Evangelium furnemlich damit gu thun, bag wir zu diefem und einem beffern Bild wiederum ge= Schaffen werden. Denn burch ben Glauben werden wir wiederge= boren zum ewigen Leben, ober vielmehr zur hoffnung bes ewigen Lebens, bas wir in Gott und mit Gott leben, und eines fenn mit ihm, wie Chriftus faget. Wir werden aber nicht alleine zum Leben wiedergeboren, fondern auch zur Gerechtigfeit; benn ber Glaube ergreiffet das Berdienst Chrifti, glaubet und halt es dafur, daß wir durch ben Tod Chrifti erlofet fenn. Davon kommt denn eine andere Gerechtigkeit, nemlich ein neues Leben, barinnen wir, nachdem wir mit dem Wort unterrichtet fenn, durch Sulfe des Seil. Geiftes uns befleißigen, Gott gehorfam zu fenn. Uber biefe Gerechtigkeit hebet fich in diefem Leben nur an, und fann in Diesem fundlichen Fleisch nicht vollkommen fenn. Gott aber laffet fie ihm gefallen, nicht als mare fie vollfommen, ober eine Be= zahlung fur die Gunde, fondern daß fie aus dem Bergen fommt, welches fich im Glauben troftet und verlaffet auf die Barmbertig= feit Gottes durch Chriftum. Darnach geschiehet dif durch das Evangelium auch, daß uns gegeben wird ber Beil. Geift, welcher widerstehet dem Unglauben in uns, Reid und andern Laftern, daß wir mit Ernft munichen und begehren, ben Ramen Gottes und fein Wort zu ehren.

Auf diese Weise hebet an in diesem Leben die Erstattung dies fes Bilbes ber neuen Creatur burch bas Evangelium, wird aber in diesem Leben nicht vollbracht. Wenn sie aber wird vollbracht werden im Reiche Gottes, alebenn wird ber Wille rechtschaffen, fren und aut fenn, ber Berftand rechtschaffen erleuchtet und das Bedachtniß ftarck und beständig. Denn wird auch geschehen, baß fich uns alle Creaturen unterwerfen und gehorfamer werden fenn,

benn fie Abam im Paradies gewesen fenn.

Ehe aber dieses in uns vollbracht und erfüllet wird, können wir nicht eigentlich wissen, was das Bild Gottes, durch die Sünde im Paradies verloren, gewesen sen. Das wir aber jetund das von sagen, das lehret uns der Glaube und das Wort, die uns, gleich als von ferne her, die Herrlichkeit des göttlichen Bildes zeizgen und weisen. Denn gleichwie Himmel und Erde erstlich, ehe das Licht hinzugekommen ist, roh und grob gewesen senn, so haben die Christen dieses Bild auch grob und unvollkommen in ihnen; Gott wird es aber vollkommen machen am jungsten Tage

an benen, fo bem Bort werben geglaubet haben.

Darum ift das Bild Gottes gar ein trefflich Ding gewefen, darein geschloffen gewesen ift ewiges Leben, ewige Sicherheit und alle Guter. Durch bie Gunde aber ift es bermaaffen verdunckelt und geschwächet, daß wir es auch mit Gebanden nicht faffen tonnen. Denn die blogen Borte mogen wir wol haben und fprechen konnen; aber wer ift, der ba verftehen konnte, mas ba fen, in fanfter Ruhe und Gicherheit leben, ohne Furcht und Ge= fahr, bargu meife und verftandig fenn, aufrichtig, fromm und frey von allem geiftlichen und weltlichen Unglud und Glend? Roch ift das viel ein grofferes gewesen, daß er auch des ewigen Lebens fåhig gewesen ift. Denn Ubam war alfo geschaffen, baß er, fo lang er in diefem zeitlichen Leben mare, hatte mogen bie Erbe bauen, welches ihm benn nicht eine verdriegliche Arbeit, und die den Leib mude gemacht, gewesen ware, sondern die hochste Luft; nicht, daß er bamit die Zeit hatte konnen hinbringen und vertreiben, fondern, daß er Gott mare gehorfam gemefen, und fich nach feinem Willen gehalten.

Auf dieses leibliche oder zeitliche Leben ware darnach gefolget ein geistliches, darinnen er keiner leiblichen Speise hatte gestrauchen durfen, noch andere Dinge thun, damit dis Leben umgehet, sondern hatte ein engelisches und geistliches Leben gehabt. Denn das zukunftige ewige Leben wird uns also in der heil. Schrift abgemahlet, daß wir darinnen weder Essen noch Trincken, noch andere leibliche Wercke thun werden. Darum saget Paulus 1 Cor. 15, 45: Der erste Mensch Idam ist gemacht in das naturliche Leben, das ist, er muß leben naturlicher Weise, muß essen, trincken, schlasen, u. s. w. aber der andere Mensch wird erneuert werden in das geistliche Leben, das ist, wird ein geistlicher Mensch senn, wenn er zum Bilde Gottes wieder kommen wird. Denn er wird Gott gleich senn, im Leben, in Gerechtigkeit, Heiligkeit,

Weisheit, u. f. w.



reatur

en bor

of lane

In Bez

the cher

mgs, bi

morben

es fold

geblie:

und ge:

mit zu

tum qu

wiedettle:

es emigen

fenn mit

im Leben

t Glaube

ifut, bus

umt benn

innen wir,

Hillfe bes

(but biefe

fann in

er läffet

eine Bes

fommt,

rmberbig:

durch das

ift, welcher

en Baftern,

men Gottes

fattung der wird aber

to relient

世四份

elitetes lus

metal fight

### Von der Stiftung des Sabbaths.

1 B. Mof. 2, 3.

Marc. 2. 27. spricht Christus: ber Sabbath sen gemacht um des Menschen willen, und nicht ber Mensch um des Sabbathes willen. Moses aber schweiget hier von dem Menschen stille, und saget nicht, daß der Sabbath dem Menschen geboten sen; sondern das saget er, daß Gott den Sabbath gesegnet und ihn geheiliget habe. Solches hat er an keiner andern Creatur gethan. Den Himmel und Erde oder einige andere Creatur hat er ihm nicht geheiliget, ohne allein den siebenten Tag hat er ihm geheiliget. Dieses gehöret sonderlich dahin, daß wir daraus verstehen lernen, daß der siebente Tag fürnemtich dem Gottesdienst gebühre und zugeeignet werden soll. Denn heilig heißet, das von allen andern Creaturen abgesondert und Gott zugeeignet ist, und heiligen heißet, zum heiligen Gebrauch oder Gottesdienste erwehlen und absondern, wie diese Art zu reden Moses oft gebrauchet, als, wenn er von heiligen Gesässen redet.

Es folget derohalben aus diesem Tert, daß, wenn Mam gleich in feiner Unschuld gestanden und geblieben mare, fo hatte er doch den fiebenten Tag beilig gehabt, das ift, er hatte barin= nen feine Nachkommen gelehret von Gottes Willen und Gottes= bienft, hatte Gott gelobet, gedandet, geopffert u. f. m. Die anbern Tage hatte er bas Land gebauet, bes Biehes gewartet, u. f. w. Ja, er hat auch nach bem Fall diefen fiebenten Tag bei lig gehalten, bas ift, er hat am felben Tage feine Rinder geleh= ret, wie ba zeuget bas Opffer feiner Gohne Cains und Abels. Derohalben ift ber Sabbath vom Unfang ber Welt jum Gottes: dienst verordnet. Und also hatte die menschliche Natur, wo sie in ihrer Unfchuld und Erbgerechtigkeit geblieben mare, Gottes Ehre und Wohithat geruhmet, und hatten die Menschen am Sabbath mit einander geredet von der unaussprechlichen Gutigfeit Gottes ihres Schopffers, hatten geopffert, gebetet u. f. w. Denn diß alles bedeutet und schleuft in fich bas Wort: beiligen.

Weiter wird in diesem Wort: ruhen, auch bedeutet und angezeiget die Unsterblichkeit des menschlichen Geschlechts, wie denn die Spistel zum Sbraern Cap. 3, 18. fein meisterlich difpustiret von der Ruhe Gottes aus dem 95. Pfalm v. 11: Sie

follen nicht zu meiner Rube eingehen. Denn Gottes Rube ift ewig. Und hatte Abam bis auf eine gewiffe Beit im Paradies gelebet nach Gottes Gefallen, barnach mare er hinauf= genommen worden zu der Rube Gottes, welche Gott durch die Beiligung des Sabbathes ben Menschen nicht allein anzeigen wollen, sondern auch ruhmen und preisen. Also ware es bendes gefcheben: Diefes zeitliche ober naturliche Leben mare felig und heilig gewesen, wie auch geiftlich und ewig. Run aber haben bafur wir arme Menschen auch dieses bendes. Die Geligkeit und Wohlfahrt bes naturlichen Lebens haben wir um ber Gunbe willen verloren und, fo lange wir leben, fenn wir mitten im Tod; und doch gleichwol, weil ber Rirche bas Gebot vom Sabbath ge= laffen wird, ift angezeiget, daß uns das geiftliche und ewige Le= ben burch Christum foll wieder erstattet und gegeben werden. Die denn die Propheten folche Spruche, darinnen Mofes heim= lich und verdeckt weiset auf die Auferstehung bes Fleisches und ewiges Leben, fleißig erwogen haben.

Darnach wird hier angezeiget, daß ber Mensch furnemlich zu Gottes Erkenntnig und Gottesbienst geschaffen ift. Denn ber Sabbath ift nicht um ber Schafe und Rube willen, fonbern um des Menschen willen geordnet, daß in ihm Gottes Erkennt= niß follte geubet werden und zunehmen. Und ob nun wol der Mensch Gottes Erkenntniß durch die Gunde verloren hat, so hat boch Gott bas Gebot vom Sabbath zu heiligen wollen bleiben laffen und hat gewollt, daß man am fiebenten Tage fein Wort und Bottesbienft, von ihm geordnet, uben und treiben follte, auf daß wir Menschen erftlich bedachten, was furnemlich unfer Beruf und Stand mare, nemlich, bag unfere Natur bagu gefchaffen

mare, daß wir Gott erfennen und preifen follten.

Bum andern, daß wir in unfern Bergen behielten eine ge= wife hoffnung bes gufunftigen und ewigen Lebens. Denn bie Dinge alle, fo Gott gewollt bat, daß man am Sabbath handeln und thun follte, find gewiffe und flate Beichen und Beugniffe ei= nes anderen Lebens nach diefem. Und mas mare es vonno= then, daß Gott durch fein Wort mit uns redete, fo wir nicht in ein funftiges und ewiges Leben geboreten? Denn fo ein funf= tiges Leben nicht zu hoffen ift, warum leben wir nicht als bie, mit benen Gott nicht redet, und die Gott nicht erkennen? Uber weil bie gottliche Majeftat mit bem Menschen allein rebet, und er allein Gott erkennet und ergreiffet, fo folget nothwendig, daß nach biefem Leben ein anderes fev, welches zu erlangen wir

gimant

arpjas

hier wa

bbath ben

ben Gah

am feiner

emige an:

ben fieben:

rlich babin,

ag fürnem:

foll. Denn

fembert und

n Gebrauch Art ju te:

gen Gefaffen

wenn Abam

e, so batte

dete barins

o Gottes=

Die ans

gewattet,

ien Lag heis

Rinder geleh

und Alvis.

:mm Gettess

atur, me fit

mare, Gotte

Meniden I

bliden Gidy

rebetet # f. n.

Rett: Might

5 School and with the

witty dipus

1111: Gir

Gottes Wort und Erkenntniß haben muffen. Denn bis zeitliche und jetige Leben ist ein naturlich Leben, welches auch haben alle

Jugan

Miters

runbelt

Glied D

hem M

immert

Arbeit

in das

ben at

Lieblich

Artener

Muntet

liche &

nicht !

Darau

fo Got

auch d

Stard

daß fe

tern 1

kömmt liche Hi nach der Defen r wege be

ringe ! halben

Baum gepflar

der B

arbeit

daß f

ånder

endlic

(d) affe

bens,

ys ur

den he

unvernunftigen Thiere, die Gott nicht fennen.

Solches alles bedeutet der Sabbath oder Ruhe Gottes, darinnen Gott mit uns durch sein Wort redet und wir wiederum
mit ihm reden, durch das Gebet und Glauben. Unvernünftige
Thiere, als Hunde, Pferde, Schafe, Ochsen, u. s. w. lernen auch
zwar des Menschen Stimme kennen und verstehen, werden auch
von Menschen erzogen und erhalten; aber unser Stand ist weit
besser, die wir Gott hören, wissen seinen Willen und werden berusen zu gewisser Hossnung eines unsterblichen ewigen Lebens,
wie da zeugen die hellen und klaren Verheissungen vom ewigen
Leben, welche uns Gott nach diesen dunckelen Deutungen (als
diese ist von der Nuhe Gottes und Heiligung des Sabbathes,)
durch sein Wort hat offenbaret, wiewol diese Deutung vom Sabbath klar genugsam ist.

Daß berohalben Gott sein Wort giebet und gebeut, daß man es lehren, üben und treiben soll; item daß er gebeut den Sabbath zu heiligen, und heisset ihm dienen, solches alles zeiget an, daß nach diesem Leben ein anderes sen, und der Mensch nicht allein zu einem zeitlichen und natürlichen Leben, wie die unvernünftigen Thiere, geschaffen ist, sondern zu einem andern, das da ewig ist, wie Gott, der dieses gebeut und ordnet, ewig ist.

### Bom Baum des Erkenntniffes.

1 B. Mof. 2, 9.

Dier wird abermal der Mensch von den unvernünftigen Thieren unterschieden, nicht allein des Ortes halben, sondern auch mit Begnadung und sonderlicher Frenheit eines längeren Lebens, und daß er immer in einem Stand und Gestalt bleiben sollte. Denn da der andern Thiere Leiber allein in der Jugend zunehmen und stärker senn, im Alter aber schwach werden und dahin fallen, hätte es um den Menschen viel eine andere Gelegenheit gehabt. Er hätte gegessen und getrunken, es hätte sich auch Speise und Trank im Leibe verändert, aber nicht so unfläthig, als jehund; sondern dieser Baum des Lebens hätte den Menschen ben steter

Jugend erhalten, bag er fein Ungemach noch Befchwerung bes Alters jemals gefühlet hatte. Die Stirne mare ihm nicht vers rungelt worden, fo mare fein Sug, noch Sand, noch ein ander Glied bes Leibes schwach, matt ober fiech worden. Und waren bem Menfchen durch Sulfe und Dienft diefer Frucht feine Rrafte immerbar vollkommen geblieben zum Kinderzeugen und allerlen Arbeit, bis er endlich aus dem leiblichen ober naturlichen Leben in bas geiftliche mare verfetet worden. Und alfo hatte er von ben andern Baumen Nahrung gehabt, fo ba gut, gartlich und lieblich gemefen mare; Diefer Baum aber mare gemefen als eine Argenen, baburch fein Leben und alle Rrafte ben vollkommenet Munterfeit maren erhalten worden.

Sier fallet aber noch eine Frage vor: Die boch eine leib: liche Speife oder Frucht den Leib hatte fonnen erhalten, daß er nicht mit der Beit frander und fcmacher follte worden fein? Darauf ift leicht zu antworten: Er fprach, ba ward es. Denn fo Gott aus Steinen Brod machen fann, follte er benn nicht auch durch ein Gewachse ober Mepffel bes Leibes Rraft und Starde erhalten konnen? Sehen wir boch jeto nach ber Gunbe, daß febr große Rraft und Wirdung auch in den geringften Rraus

tern und Saamen ift.

Laffet uns aber unfere eigenen Leiber anfeben. fommt die Rraft, daß das Brod, wenn es gegeffen, durch naturs liche Sige verdauet und in Blut verwandelt wird, bavon barnach ber gange Leib geftardet wird und gunimmt? Bringe gange Defen mit Feuer ber, fo wirft bu boch bamit nicht tonnen gu= wege bringen, bag aus Brod Blut murbe, welches doch eine geringe Sige, fo in unferm Leib ift, vermag auszurichten. Dero= halben foll uns bas nicht Bunder nehmen, bag biefer Baum ein Baum bes Lebens gewefen ift, ba es Gott alfo gefallen, er ihn auch alfo gepflanget und gemacht hat. Udam hatte einen naturlichen und der Bewegung unterworfenen Leib, welcher Rinder zeugete, af, arbeitete, u. f. w. welches alles Werche fenn, die man dafur halt, baß fie gur Bermefung, ober boch gum wenigften gu einiger Ber= anderung etwas bentragen, dadurch der Menich naturlicher Beife endlich gar verweset mare. Aber diefer naturlichen Ordnung Schaffete Gott eine Urgenen und Rath durch den Baum des Les bens, daß der Mensch ohne allen Abgang feiner Rrafte ein langes und gefundes Leben in fteter Jugend haben follte.

Dieses fenn alles hiftorische Dinge, welche ich fleiffig merden heiße, auf daß fich Unvorsichtige nicht irren laffen burch bas



jettliche

den alle

is, bar:

minde

तेश तात

com mó

iff their

erden ber

Kebens.

ewigen

agen (als

abbathes.)

vom Saks

beut, das

gebeut den

alles reiget

n Merid n, wie die

m anbern,

emig iff.

den Thieren

ra aud mi

Bebens, unb

follte Don

mehmin m

datin falsa

militi septifi.

& England

as its und; in in feter Unsehen der Bater, welche die Historien fahren laffen und suchen Allegorien.

lichen &

noch her

nod be

Theolo

haus:

Regen

ben,

Pebens

dienen

In un

cramen

bein,

allein

und J

Stuhl

Bofen,

Mort

auch (

geldia

Born v

der M

gegeben

fenbaret

Irrthu

वेवह रहे

then a

Hand

bandet

wif A

toare,

Haup

herna

dienst

falem.

fo eine

tibt o

baram.

tathen

Das ift aber noch wunderlicher, was hier gesaget wird vom Baum des Erkenntnisses des Guten und Bosen. Denn hier wird gestraget: Was es für ein Baum gewesen, und warum er also genennet sen? Was auch geschehen ware, wo dieser Baum

im Paradies nicht gewesen ware?

Augustinus und die andern, so ihm nachfolgen, sagen recht, daß er also genennet sep von zukunftiger Wirkung. Denn Abam war also geschaffen, daß wo er irgend einen Mangel oder Beschwerung in der Natur gefühlet håtte, sollte er darwider Hülfe und Nath haben am Baum des Lebens, welcher ihm seine Stärcke und vollkommene Gesundheit zu aller Zeit erhalten sollte. Darum wäre er also gant und gar ertruncken in der Gütigkent seines Schöpffers, wo er in Unschuld geblieben wäre. Er hätte Gott seinen Schöpffer erkannt und nach seinem Gefallen die Thiere regieret, ohne alle Mühe und Beschwerung, ja mit der höchsten Lust. Denn alles war dermaassen geschaffen und zugerichtet, daß es dem Menschen nichts schaden, sondern ihn auf das höchste belustigen konnte.

Nachdem berohalben Abam also geschaffen war, daß er für Freude gegen Gottgleichsam truncken war, hatte auch seine Lust und Freude in den andern Creaturen, so wird nun geschaffen ein neuer Baum, zu unterscheiden das Gute und Bose, auf daß Abam ein gewiß Zeichen hätte des Dienstes und Ehre gegen Gott. Denn nachdem ihm alle Dinge übergeben waren, daß er derselben seines Gefallens, entweder zur Nothdurft oder Lust, gebrauchen möchte, so fordert endlich Gott von ihm, daß er an diesem Baum des Erkenntnisses des Guten und Bosen Reverent und Gehorsam gegen Gott beweisen, und also gleichsam eine Uebung des Gottesdienstes haben und davon nicht effen sollte.

Was derohalben bisher von Mose ist gesaget worden, das gehöret entweder in die Natur= oder Haus= und Welt-Regiment, Juristeren oder Arhenen. Das aber gehört in die Theologie, daß allhier Adam vorgeleget wird ein Wort und Gebot von diessem Baum, daran er auch, dem natürlichen Leben und Wesen nach, ein äusserlich Zeichen, Gott zu dienen und äusserlichen Geshorfam zu leisten, haben sollte; wie denn der Sabbath, davon wir oben gesagt haben, auch fürnemlich gehöret zur Beweisung der innerlichen, geistlichen Gottesdienste, zum Glauben, Liebe, Anrusung, u. s. w.



Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf

Aber diefe zum allerheften vorgenommene Beife bes aufferlichen Gehorfams ift, leiber! gum allerubelften gerathen, wie wir noch heute feben, daß das Wort, über welches nichts beiligeres noch befferes ift, den Gottlofen ein Mergerniß ift.

So gehoret nun dieser Tert eigentlich in die Rirche oder Theologie. Denn, nachdem Gott dem Menschen Policen und Saus = Regiment gegeben hat, und ihn gefeget zum Ronig und Regenten derer Creaturen, hat ihm auch Sulfe und Rath gege= ben, biefes zeitliche Leben zu erhalten, nemlich ben Baum bes Lebens: fo bauet er ihm nun gleichfam eine Rirche, bag er Gott bienen und dancken foll, der ihm folches fo gutig gegeben hat. In unseren Rirchen haben wir einen Altar, barauf wir bas Ga= crament austheilen, wir haben auch Predigt= Stuhle, ober Can= beln, davon wir das Bold lehren; folches alles haben wir nicht allein von Nothdurft wegen, sondern auch um der Golennitat und Rirchen = Bierde willen. Abams Altar aber und Predigt= Stuhl ift gewesen diefer Baum bes Erkenntniffes bes Guten und Bofen, an welchem er Gott pflichtigen Gehorfam leiften, Gottes Wort und Willen erkennen und ihm banden follte, ja, baben er auch Gott wider die Unfechtung anrufen follte.

Die Vernunft ift wol unwillig darauf, daß dieser Baum geschaffen ift, weil wir baran gefundiget haben, und in Gottes Born und ben Tod gefallen fenn. Warum ift fie aber nicht gleis der Beife auch barauf unwillig, baf uns von Gott bas Gefet gegeben und hernach durch feinen Sohn das Evangelium geof= fenbaret ift? Denn, fenn nicht daraus ungahliche Mergerniffe, Brethumer und Regerenen erfolget? Darum follen wir lernen, daß es dem Menfchen, nachdem er alfo geschaffen mar, vonnothen gewesen ift, daß er alle andere lebende Creaturen in seiner Sand und Gewalt hatte, feinen Schopffer erkennete und ihm bandete, item, bag er einen aufferlichen Gottesbienft und ein ge= wiß Werck bes Gehorfams hatte. Und fo Ubam nicht gefallen ware, fo mare diefer Baum gleichwie ein gemeiner Tempel und Saupt-Rirche gewesen, bargu fich bas Bold versammelt hatte, wie hernach in der verderbten Natur ein gewiffer Drt gum Gottes= dienst verordnet worden ift, nemlich das Tabernackel und Jerus falem. Beil aber nun ber Baum zu miffen Gutes und Bofes so einen Schrecklichen Fall verursachet hat, wird er von Mofe recht genennet der Baum bes Erkenntniffes Gutes und Bofes, darum, daß er zu einer unseligen und erbarmlichen Geschichte ge= rathen ift.

d fuchen

mod bom

un bier

ts mitte

to South

agen tels.

Den

ingel ober

darwider

ibm feine

iten follte.

Gutiafett

Er bitte

efallen bie

ja mit der

und juge:

on ion out

baf er fur

ine Eust und

baffen ein

auf daß

bre gegen

n, day er

ober Luft, bağ et an

Rosen Rent

jo gleidfam

st effen follte.

morben, bus

at:Meaiment

is Theologic

ebot ton his n und Mein

Action Go

State, twen

u Seriung

caba, Liebe,

femnt

die all

bas N

fam t

er, 11

ben L

gutet

gut g

Gotte

es ei

die Er

ober N

folger

konne haftia

nemli

ihm

berft diß

[dill

Moar

Bein

hoher

told ,

1100

Bier mochte man aber fragen: Db es allein ein Baum. ober beren mehr gewesen fen, und ob, nach ber Schrift Urt eines fur viele genommen wird? Mich zwar bundet es nicht fast unbequem zu fenn, daß man verftehe, der Baum bes Lebens fen gemefen ein gemiffer Plat mitten im Paradies, und gleichsam ein Bald, barinnen viele Baume gleicher Art gewesen fenn, und mit einem Namen fenn genennet worden der Baum bes Lebens. Denn moglich ift es, bag man ben Baum bes Erkenntniffes Gutes und Bofes collective oder insgemeinhin kann nennen einen gangen Wald, welcher gleichwie eine Capelle gewesen ift, barinnen viel Boume einerlen Urt, nemlich Baume bes Erkenntniffes Gutes und Bofes, gewesen fenn, bavon Gott Ubam verboten bat, nichts zu effen, fonft murbe er des Tobes fterben. Dicht aber, daß des Baumes Natur oder Eigenschaft gewesen sen, die Leute zu tobten, fondern, daß folche burch bas Wort Gottes alfo verkundiget war, welches Wort allen Creaturen ihre Wirchung giebet, erhalt auch alle Creaturen, daß fie nicht aus der Art schlagen, sondern eine jede in ihrer Urt bleibe, ob fie wol unendlicher Weise fortgepflanget werden.

Also ist es durch das Wort zugegangen, daß aus einem Felsen in der Busten viel Wassers gequollen ist, 2 Mos. 17, 6.; item daß die eherne Schlange alle die heilete und gesund machte, die sie ansahen, u. s. w. 4 Mos. 21, v. 9. So hat auch eben auf diese Weise dieser einige Baum, oder einige Art solcher Bäume mitten im Paradies, Adam erwürget, da er dem Wort Gottes ungehorsam worden ist; nicht, daß der Baum zu dieser Art und Eigenschaft geschaffen wäre, sondern, daß es durch das Wort also war ausgesaget. Dieses sollen wir auch versteshen von dem Baum des Lebens, davon Gott Adam hatte heißen essen, wenn er seine Stärcke wollte erneuert haben, welches denn durch die Kraft des Worts von diesem Baum geschehen konnte.

Solches dünket die Vernunft sehr tächerlich zu seyn, wie boch ein einiges Gewächse so schädlich habe seyn können, daß es das gante menschliche Geschlecht, in einer unendlichen Folge, habe verderben und verdammen können, und zwar mit dem ewigen Tode. Aber im Gewächse oder Apssel ist diese Kraft und Vermögen nicht gewesen. Es setzt wol Adam seine Zähne an die sem Apssel; aber in der Wahrheit setzt er die Zähne in einen Stachel, welcher war Gottes Verbot und Ungehorsam gegen Gott. Das ist die rechte und eigentliche Ursach dieses Jammers, nemlich, daß er sündiget wider Gott, verachtet sein Gebot

und folget dem Teufel. Es ist zwar ein Baum gewesen des Erkenntnisses Gutes und Boses, denn gut ist er gewesen, daß er die alleredelsten und köstlichsten Fruchte getragen hat; weil aber das Verbot darzu kommt und der Mensch demselben nicht gehorsam ist, so wird er ein Baum, viel schablicher, denn aller Gift.

Den Namen aber des Erkenntnisses Gutes und Boses hat er, wie Augustinus saget, davon, daß, nachdem Abam daran gestündiget, er nicht allein gesehen und erfahren hat, was Gutes er verloren habe, sondern auch in was großen Jammer er durch den Ungehorsam geworfen sep. Darum ist es an ihm selbst ein guter Baum gewesen, wie auch das Gebot, so darzu geschehen, gut gewesen ist, daß es ein Baum sepn sollte, daran Abam Gottesdienst und Gehorsam auch mit einem aussertichen Werck leisten und beweisen sollte; aber um folgender Sünde willen wird es ein Baum der Verdammniß.

## Bon ber Erbgerechtigkeit und Erbfunde.

1 B. Mof. 2, 17.

Dier findet fich eine Frage, bavon aller Cophiften Bucher viel Gefchwage machen und nichts gewiffes berichten, nemlich: Bas die Erbgerechtigkeit fen? Und machen etliche eine Gefchicklichkeit ober Bermogen baraus, etliche was anderes. Go wir aber Moff folgen wollen, fonnen wir fagen, bag bie Erbgerechtigkeit bas fonne genannt werden, daß ber Mensch gerecht gemefen ift, mabre haftig, aufrichtig, nicht alleine leiblich und aufferlich, fondern furnemlich innerlich im Bergen, und bag er Gott erkannt hat, ift ihm gehorfam gewesen mit aller Luft, hat die Berde Gottes verstanden ohne eines andern Unterricht, von ihm felbst. diß ein flar Erempel dieses ift, ba Abam einen tiefen Schlaf Schlafet, und Gott aus feiner Ribben Sevam bauet, erkennet Abam Gottes Werck, fo bald er erwachet, und fpricht, bas ift Bein von meinem Bein. Ift aber bas nicht ein trefflicher und hoher Berftand, daß er Gottes Werck verftehet und erkennet, fo bald er es ansiehet?

Bu diefer Erbgerechtigkeit gehoret bas auch, bag Abam Gott und Gottes Werch von gangem Bergen und aus ben reineften

Baum,

art eines

faft une

bend fen

**distin** 

विता हिंदी

105 Ethant

fenntning

nennen in

ift, barin:

enntniffes

n. Richt

en fen, bie

Bottes alio

e Wirdung er Art folse unenblicher

aus einem 2 Mof. 17,

und gefund So hat

einige Art

ba et bem

Baum zu

of es burch

auch verfte

batte beifen

meldes benn

oben fonnte.

au feen, mit

nnen, baf es

en Folge, fabe

it dem eniger

traft mi der

Billion an No

Baffer is einen aberfam gegen

Mes Jam

tet frin Geber

Affecten liebte; item, daß er im Frieden unter den andern Creaturen lebete, ohne Furcht des Todes und ohne Scheu für allen Kranksheiten. Daß er auch einen Leib hatte zu allem Gehorsam gefolgig, ohne alle bose Affecten und schnöde Lust, die wir jezund an unsern Leibern fühlen. Wie wir denn ein schön und gewiß Gemälbe der Erbgerechtigkeit haben können an der Verderbung, die wir in dieser unserer Natur jezund fühlen.

ten,

und at

tie B

in bas

sein

nun

oder

hat n

denn

fom

itand

Willen

ten ba

ber, o

größte

fonde

Thier

den b

daran

bon

Got

Gno

fep.

dieje

ben,

Brism

Wenn die Sophisten von der Erbfunde reden, fo reden fie allein von der elenden und schändlichen Unzucht und Lustseuche. Aber eigentlich ift die Erbsunde der Fall der gangen Natur, da= durch erstlich der Berftand verdunckelt ift, dag wir Gott und fei= nen Willen nicht weiter konnen mercken und verfteben, auch feine Wercke nicht. Darnach ift auch der Wille wunderlicher Beife verrucket und gefalschet, daß wir der Gute und Barmberhigkeit Gottes nicht trauen, furchten Gott nicht, fondern fenn ficher, laffen Gottes Wort und Willen fahren und folgen der Luft und Unreigung des Fleisches; item, daß unfer Gewiffen nicht mehr ftille und zufrieden ift, fondern verzaget, fuchet und folget uns ziemlichen und verbotenen Mitteln und Sulfe, wenn es an Gottes Gericht bencket. Solche große und scheusliche Gunden stecken fo tief in ber Natur, daß man fie in biefem Leben feinesweges mag ganglich herausreiffen, und bennoch ruhren fie die elenden Sophi= ften nicht mit einem Bort. Alfo zeiget die Erbfunde an, mas Erbgerechtigkeit fen, und wiederum kann man auch verfteben, wenn man die Erbgerechtigkeit bedencket, was Erbfunde fen, nemlich eine Berlierung ober Mangel ber Erbgerechtigkeit; wie die Blindheit eine Beraubung ober Mangel bes Gefichtes ift.

In der Seele aber ist der fürnehmste Schade, daß sie Gottes Erkenntniß verloren hat, daß wir Gott nicht allenthalben
und in allen Dingen dancken, daß wir an seinen Wercken und
Thaten nicht Lust haben, vertrauen ihm nicht, werden ihm seind
und lästern ihn, wenn er uns mit wohlverdienter Strafe angreiffet. Item, wenn wir mit unserm Nächsten zu handeln haben,
folgen wir unsern Lüsten und eigenen Uffecten, rauben, stehlen,
sind Ehebrecher, Todtschläger, tyrannisch, unfreundlich, unbarmherbig, u. s. w.

Daher gehöret auch mancherlen Strafe der Erbfunde, welche man nicht besser nennen kann, denn daß man saget, Erbsunde sen der Verlust aller Vollkommenheit, die Adam im Paradies gehabt hat; als, daß er eines behenden und listigen Verstandes gewesen ist, und bald verstanden hat, daß Heva seines Fleisches

gemefen ift, hat auch fertig und eigentlich gekannt alle Creatus ren, ift gerecht gemefen, aufrichtig, eines trefflichen Berftandes und aufrichtigen, aber boch eines unvollkommenen Willens. Denn die Bollkommenheit ward gesparet nach dem naturlichen Leben in das geistliche.

# Von der Versuchung.

1 B. Mof. 3.

Sm nachften Capitel haben wir gehoret, wie ber Menfch am fechsten Tag geschaffen fen nach Gottes Bild und Gleichheit, baß fein Wille gut und rein fenn follte, barnach, bag auch die Bernunft ober ber Berftand gefund mare, auf bag, mas Gott wollte ober fagte, daffelbe der Menfch auch wollte, glaubete und verftunde. Ginem folden reinen und vollkommenen Erkenntniß hat nothwendig gefolget bas Erkenntniß aller andern Creaturen; denn wo Gottes Erkenntniß vollkommen ift, da muß auch voll= fommen fenn bas Erkenntnig anderer Dinge, fo unter Gott fenn.

Diese Dinge aber zeigen an, wie schrecklich und greulich ber Fall Adams und Seva muß gewesen senn, dadurch wir den Berstand der Vernunft, so herrlich und schon erleuchtet, und ben Willen, der nach Gottes Wort und Willen gerichtet mar, verlo= ren haben. Go haben wir auch verloren die Ehre unferer Leis ber, also, daß jegund nackend geben oder gefeben werden, die größte Schande ift, welches dazumal die schonfte Ehre und ein fonderlicher Vorzug des menschlichen Geschlechts vor allen andern Thieren gewesen ift. Aber wie dem allen, fo ift ber großte Schaden daran, daß nicht allein folches alles verloren ift, sondern ift darauf gefolget eine Verkehrung und Abwendung des Willens von Gott, alfo, daß der Mensch der keines will oder thut, was Gott will und gebeut, item, daß wir nicht wiffen, mas Gott, mas Gnade, was Barmhertigkeit, noch was die Gunde an ihr felbft fen. Welches mahrlich schreckliche Gebrechen fenn, und muffen diejenigen blinder fenn, als ein Maulwurf, die fie nicht verftes hen, noch feben. Die Erfahrung lehret uns zwar folches Jam= mere viel, aber boch konnen wir vollkommlich nicht fühlen, wie groß er ift, wo wir nicht feben auf bas Bilb im Stand ber Un= ichuld, wie wir es auch faffen und verstehen konnen, barinnen

П.

n Cred:

Rranf.

m gefol

an day

this Ge-

sid grand

reden fie mitfeuche.

tur, dos

und fei: nd seine

ur Meise

mertialent

ficher, lofe

Luft und

nigt mehr

folget un:

an Gottes

n fieden jo

iweges mag

den Sophi:

an, was

versteben,

inde fen,

feit; wie

tis iff.

an hie Got

Menthalien

Recien und

n ihm feind

rafe angreife

ndeln baben

ben, fehlen

id, unbarm

Tinh ride

ut, Edition

im Parabite

and Fleisches

ber Wille gut und die Vernunft rechtschaffen gewesen ist; barzu ist auch der Leib des Menschen voll der hochsten Ehre und Herrlichkeit gewesen. Wenn wir nun solcher Gaben Verlust und Veraubung dargegen betrachten, so konnen wir etlichermaassen nachdencken und verstehen, was fur ein Schade und Jammer die Erbsunde sep.

mon

Mr gi

tur ti

id,

Gro

man

meh

meh

ttf fl

gerlic

ben

lidjet

nent

ret t

von

per

well

die

defte

fren

fomm

Lehrer

welch

meni

alsbi

und

Spell

und

Darum geben die zu vielem großen Irrthum Ursach, so diesen greulichen Schaden noch extenuiren und gering machen, und reden von der verderbten Natur philosophischer Weise, als sep sie nicht verderbt. Wie sie denn sagen, daß die natürlichen Kräfte nicht allein in des Menschen Natur, sondern auch im Teusel gantz geblieben seyn. Das ist aber öffentlich falsch. Denn was und wie wenig davon geblieben sey, können wir etlichers maassen sehen und fühlen; wie viel wir aber davon verloren haben, sehen wahrlich nicht die, so noch disputiren, daß die natürlichen Kräfte gantz geblieben seyn. Denn der Wille, so da gut und rechtschaffen seyn sollte, und Gott gefallen, Gott gehorsam seyn, Gott vertrauen und der Creatur recht und mit Dancksagung gebrauchen, ist verloren, also, daß unser Wille aus Gott einen Teusel macht, scheuet sich und erschrickt, wenn man er mit Gottes Gericht gedrückt wird. Heißen aber das ganze natürliche Kräfte?

Run bebencke aber andere geringere Dinge, fo ba weit unter Gott fenn. Der Cheftand, oder Bufammenfugung Mannes und Weibes, ift von Gott geordnet. Aber wie fchrecklich ift fie nun nach der Gunde? Welche Unfinnigkeit und Brunft ftedet im Fleisch? Darum auch diese Zusammenfügung nun nach ber Sunde nicht mehr geburlich, als ein Werck Gottes, öffentlich geschiehet, sondern auch eheliche Leute fliehen das Licht und verber= gen sich. Also haben wir ja noch den Leib; aber, lieber Gott, wie elend und in viele Wege verletet und verderbet? Wir ha= ben auch den Willen und Vernunft noch, aber wie auf mancher= len Weise ift fie gerruttet, verrucket und geschwächet? Denn gleich wie die Bernunft mit großer und mancherlen Unwiffenheit verbundelt und gedampffet ift, also ift auch der Wille nicht allein gerruttet und zerftoret, fondern von Gott gar abgewandt, ift Gott feind, und eilet mit Luft zum Argen, ba er doch bas Di= berfpiel thun follte.

Darum follte man nicht so sicher folche vielfältige Verberbung der Natur glimpfflich oder klein, sondern groß machen; nemlich, daß der Mensch von Gottes Vild, von Gottes und aller andern Creaturen Erkenntniß, von der allerehrlichsten Blosse, in Gotteslästerung, in Haß und Berachtung Gottes, ja, das noch mehr ist, in Feindschaft gegen Gott gefallen ist; ich geschweige der grausamen Tyrannen des Teufels, welchem diese elende Nastur um der Sunde willen unterworfen seyn muß. Darum, sage ich, soll man solches groß machen, darum, daß wo man die Größe des Schadens und der Kranckheit nicht recht erkennet, man auch die Urhenen nicht erkennet, noch begehret. Denn je mehr du die Sunde verglimpsfen und gering machen wirst, je mehr wird auch die Enade gering und klein werden.

Darum, wenn sie nun sagen, die Vernunft weiset und führet zum besten, so sage du, ja, zu dem besten politischer und burgerlicher Weise, davon die Vernunft urtheilen kann; in demselben saget, richtet und sühret sie zu dem, das leiblicher und weltlicher Weise ehrlich und nühlich ist. Wie kann man sie aber gut
nennen in höheren und geistlichen Sachen, weil sie ohne alle Erkenntniß Gottes ist, und sie von Gottes Willen sich gar abgekehret und abgewandt hat? Nun weiß man diß auch, wenn man
von Gottes Erkenntniß lehret und damit umgehet, daß die, so
ber besten Vernunft und Willens (daß ich es so nenne) seyn
wollen, dem Evangelio auf das bitterste seind seyn.

Darum sollen wir in der Theologie erstlich also sagen, daß die Vernunft in den Menschen wider Gott, und Gott am seinzbesten ist; zum andern, sey auch der Wille, da er am ehrlichsten seyn will, Gottes Willen zum höchsten entgegen, wie davon denn kömmt Haß des Worts und Verfolgung frommer Christlicher Lehrer. Derohalben, wie gesaget, sollen wir diesen Schaden, welcher um der Sünde willen unserer ersten Eltern auf die menschliche Natur gerathen ist, nicht gering machen oder ertenuizren, sondern vielmehr groß machen und amplissciren: so wird alsdenn folgen, daß wir unsern Jammer und Elend beklagen und seuszen nach dem Herrn Christo, dem einigen Artt und Helfer, der darum vom Vater gesandt ist, daß diese Schäden und Wunden, so uns der Teufel durch die Sünde angehänget hat, durch ihn sollen geheilet werden, und wir zur verlornen ewizgen Herrlichkeit durch ihn wiederkommen.

Bir wollen Mofis Worte vom Gundenfall nacheinander befeben.

Erstlich thut es der Satan Gott nach. Denn wie Gott Abam erst geprediget hatte, so prediget er hier auch der Hevå. Und ist wahr, wie man im Sprüchwort saget: In Gottes Namen hebet sich alles Unglück an, denn wie aus Gottes Wort,

ett:

lichen

im

Denn

der:

t ha:

mini:

da qui

orfam

aguing

Sottes

trifte?

rit un:

mnes

if fie edet

per

d des

stpst:

Gott, Ste for

moer

aleid

it wr

alleis

allet

anh

前

man

ein

nen

wie

wil

bin

et i

Gott

wie

Låsse

nich

but

fpet

bet

fid

daf Et

gehê bab

et ei

tiger wol

ihr

ten

de

gen

wid

tun

San

wenn es rechtschaffen ift, die Seligkeit kommt, fo kommt auch baraus bas Berberben, wenn es gefalfchet ift. Ich nenne aber bas verfalschete Wort nicht allein das mundliche Predigt = Umt. fondern auch die innerlichen Gedancken, Bahn und Gutbunden. wenn fie vom Bort abfallen. Und zeiget Mofes folches bier mit dem Bort an, die fprach. Denn damit ging ber Teufel um, daß er Sevam durch fein Sprechen von bem abführete, bas Gott gefaget hatte, und hat alfo, nachdem er das Wort aus bem Bege geraumet, verderbet ben beften Willen, welchen der Menfch zuvor hatte, daß er fich wider Gott legete, hat auch verrucket und verderbet den Berftand, daß er an Gottes Willen zweifelte. Mus bem folget benn eine ungehorsame und Gott widerfebige Sand, fo fich wider Gottes Gebot ausstrecket, den Apffel zu brechen: barnach auch ein ungehorfamer, widersetiger Mund und Bahne. In Summa, bem Unglauben ober Zweifel an Gott und feinem Wort folget alles Urge. Denn was fann arger fein, benn Gott ungehorfam werden und dem Teufel gehorchen.

Darum ist es hernach um den Fall bald geschehen; denn unvorsichtige Leute lassen sich vom Wort absühren auf gesährliche Disputationes, und nachdem sie am Wort nicht Genüge haben, fragen sie, wie und warum das oder jenes also zugehe. Wie Heva, sobald sie höret den Teusel das Wort in Zweisel sehen, verloren ist: so auch wenn wir zweiseln, ob denn Gott gewollt habe, daß wir elende und verdammte Sünder durch Christum sollten selig werden, so ist es leicht geschehen, daß wir betrogen werden, und lassen uns Narren-Kappen anziehen und überreden,

als mußten wir durch Wercke felig werben.

Also kann der Teusel bald, daß es die Menschen nicht einmal mercken, einen neuen Gott mahlen. Denn er giebet auch ein Wort, aber nicht ein solches, wie es von Gott gegeben ist, nemlich, daß man im Namen Christi predigen soll Buse und Vergebung der Sunden: (sondern ein solches, daß man Vergebung der Sunden erwerbe, wenn man ein Monch wird u. s. w. und viel betet, fastet, singet, u. s. w.) Wenn also Gottes Wort verändert oder gefälschet wird, so kommen, wie Moses in seinem Liede saget, neue Götter, welche unsere Väter nicht geehret has ben. 5 B. Mos. 32, 17.

Solche Fallstricke des Teufels soll man wissen, und ist gut. Denn wenn Satan lehrete, daß man todtschlagen, Hureren treisben, den Eltern ungehorsam senn sollte: könnte ein jeder bald sehen, daß er darzu riethe, das von Gott verboten ware, darum

tonnte man fich leichtlich vor ihm huten. Aber bier, ba er ein ander Bort vorleget, bifputiret von Gottes Willen und wendet fur ben Namen Gottes, ber Rirche, bes Boldes Gottes: fann man fich fo leicht nicht fur ihn huten, fondern es gehoret gar ein scharf Urtheil und Judicium des Geiftes darzu, daß wir konnen Unterscheid halten zwischen bem rechten und neuen Gott, wie Chriftus einen Unterscheid machet, ba ihn ber Teufel bereben will, daß er fagen foll, daß die Steine Brodt werden, daß er fich hinab von der Binnen des Tempels laffen foll. Denn ba wollte er ihn überreden, daß er etwas vornehmen und wagen follte ohne Aber Chriftum fonnte er alfo nicht betrugen, wie er Sevam betrog. Denn Chriftus behalt bas Wort, und laffet fich von bem rechten Gott auf einen unrechten und neuen nicht weisen noch abfuhren. Denn Unglaube und Zweifel, da= burch man vom Wort abtritt, ift eigentlich eine Quelle und Ur= fprung aller Gunden; weil aber folches die Belt voll ift, fo bleibet fie in Abgotteren, verleugnet die Mahrheit Gottes und machet fich einen neuen Gott.

Darum gehöret dieser Tert dahin, daß wir daraus lernen, daß diese Versuchung des Teufels sen gewesen der Unfang der Erbsünde, da er Hevam vom Wort Gottes abgeführet hat zur Abgötteren wider das erste, andere und dritte Gebot. Denn da gehören eigentlich diese Worte her: Ja, sollte Gott gesaget haben. Dieses ist eine schreckliche Kühnheit des Teufels, daß er einen neuen Gott machet, und verleugnet den ersten wahrhaftigen und ewigen Gott mit so großem Troß und Sicherheit, als wollte er sagen: Ihr send doch wahrlich Thoren und Narren, so ihr gläubet, daß Gott also gesaget habe; denn Gott ist mit nichten ein solcher, der da groß darnach fraget, ob ihr esset oder nicht esset. Denn weil es der Baum ist des Erkenntnisses des Guten und Vösen, wie könnet ihr Gott eines solchen Neides beschuldigen, daß er nicht wollte, daß ihr weise senn solltet.

Es zeiget aber diese unaussprechliche Bosheit genugsam an, wiewol Moses nur der Schlange und nicht des Teufels gedenschet, daß der Satan ben diesem Handel der Urheber und Meister gewesen. Und haben die Bater und Propheten, wiewol es verwickelte Dinge senn, jedoch durch des Heiligen Geistes Erleuchtung wohl gesehen, daß dieses nicht gewesen sen der Schlangen Handel, sondern daß in dieser Schlange gestecket habe der Geist, welcher der unschuldigen Natur seind gewesen ist, von welchem Christus im Evangelio Joh. 8, 44, klar saget, daß er in der

dua si

le aber

: Umt,

unden,

et hier

lejuis 1

ite, bus

dus dem

Menid

det und

e. Aus

Sand.

brechen:

Babne.

d seinem

mn Gott

n; denn

eführliche

ge haben,

he. Wie

el seben,

aewollt

briftum

etrogen

erreben,

richt eine

ebet aud

raeben ift,

Rate and

un Recide.

) u. f. m.

tes Wort

in final

perhet he

er bold

barum

Wahrheit nicht bestanden sen, und sen ein Todtschläger und Lugner. Denn klärlicher und deutlicher anzuzeigen, daß dieser Gottes und der Menschen Feind ware, hat eigentlich gehöret dem Evangelio.

Thei

ihren

gen t

er bi

fage

bere

boter

bas i

Mat:

habe

aufg noth

biefer

Moan

ento

ber

Gree

gehab

mußt

gegeb

aber

Ber

den

aber

die

nen

hat

bag

trief

Dif

Seva widerstehet erstlich dem Versucher fein, denn sie wird noch regieret und geleitet von dem Geist, der ihr vorleuchtet, wie ich oben angezeiget habe, daß der Mensch vollkommen und zum Bild Gottes geschaffen sen; aber zulett halt sie sich nicht, sondern

laffet fich überreden.

Bum andern, foll man auch betrachten die fonderliche Lift bes Teufels, die man erftlich baran merchet, bag er die hochsten Rrafte des Menschen antaftet und bas Chenbild Gottes, nemlich ben Willen, fo gegen Gott recht ftunde, fturmet und anficht. Der Schlange Lift, faget der Tert, war großer, benn aller Thiere auf dem Erdboden. Aber diese List ist über alle natürliche List ber Schlange, daß fie mit bem Menschen bisputiret von Gottes Wort und Willen. Diefes hat die Schlange aus naturlicher Rraft nicht vermocht, weil fie der Berrschaft des Menschen unterworfen gemefen ift. Der Geift aber, ber aus der Schlange rebet, ift fo liftig, bag er ben Menfchen überwinden und bereden fann, bag er iffet von ber Frucht bes verbotenen Baumes. Darum redet eine Creatur Gottes, die gut ift, nicht alfo, fondern der allerhefftigfte Feind Gottes und der Menfchen, der gwar auch wol eine Creatur Gottes ift, ift aber fo bofe von Gott nicht gefchaf= fen, benn er ift in ber Bahrheit nicht beftanden, wie Chriftus faget Joh. 8, 44. Dieses folget klar aus dem Evangelio und diesem Tert.

Darnach wird diese Listigkeit auch an dem gemercket, daß ber Satan die menschliche Natur allba angreiffet, da sie am schwächsten ist, nemlich die weibliche Person, Hevam, und nicht den Mann, Abam. Denn ob sie wol alle berde gleich gerecht geschaffen seyn, so ist doch Abam über Heva gewesen. Denn gleich wie sonst in der ganzen Natur die männliche Kraft die weibliche übertrifft, so ist auch in der vollkommenen Natur der Mann etwas über das Weib gewesen. Darum sich auch der Teufel an Abam nicht machen darf, weil er siehet, daß er etwas trefslicher ist; denn er besorget sich, sein Vornehmen möchte ihm mißlingen. Und ich gläube auch, daß, wo der Teufel Abam erstlich hätte versuchet und angegriffen, würde Abam gewonnen haben. Er würde die Schlange eher mit Füßen getreten haben und gessaget: Schweig du, der Herr hat uns ein anderes befohlen.

Darum macht sich der Satan an Hevam, als den schwächeren Theil, und versuchet ihre Stärcke; denn er siehet, daß sie sich auf ihren Mann also verlässet, daß sie nicht meynet, daß sie sundi-

gen fonne.

的 部

er Got:

tet dem

विश्वां अन

litet, wie

and tam

fondern

iche List

böchsten

nemlich

anfidit.

er Thiere tliche Life

n Gottes

atirlider

en unter:

lange re-

b bereben

Darum

bern ber

nd but

aefchaf:

bristus

lio und

fet, daß

a fit am

um) nicht

id gerecht

1. Denn

Rraft W

Matur let

and put

E II ING

ははいい

THE REP

ne fatett.

and go

hefoblett.

Alfo leget ihr ber Satan zwenerlen Berfuchungen vor, bamit er boch ein Ding fuchet. Die erfte ift: Gott hat bas nicht gefaget, barum moget ihr wohl von biefem Baum effen. Die an= bere ift: Gott hat euch alles übergeben, barum habt ihr alles, (fend alles machtig,) und ift euch diefer einige Baum nicht verboten u. f. w. Nun geben bende Unfechtungen dahin, daß Beva vom Wort und Glauben abgeführet werbe. Denn bies Gebot, das ihnen von Gott gegeben, von diefem Baum nicht zu effen, beweifet, daß Udam mit feinen Nachkommen, auch wenn bie Natur vollkommen geblieben mare, im Glauben murbe gelebet haben, bis er aus diesem zeitlichen Leben in das geistliche ware aufgenommen worden. Denn wo das Wort ift, da ift auch nothwendig der Glaube. Run ift bier ein Bort, daß er von biesem Baum nicht effen foll, sonft foll er fterben: barum haben Mam und Beva glauben muffen, daß diefer Baum bem Leben entgegen und Keind mare: alfo ift eben mit diefem Gebot auch ber Glaube eingeschloffen.

Also hat die unverderbte vollkommene Natur, die Gottes Erkenntniß rechtschaffen gehabt hat, dennoch ein Wort oder Gebot gehabt, das über Adams Verstand wäre und gegläubet werden mußte. Es ist aber dies Gebot der unschuldigen Natur darum gegeben, daß Adam ein Zeichen oder Weise haben sollte, Gott zu dienen, Gott zu dancken, und seine Kinder zu unterweisen. Weil aber das der Teufel siehet und weiß, daß es über des Menschen Vernunft ist, versuchet er Hevam, daß sie sich erst bedencket, ob denn dies Gottes Gebot und Wille sep oder nicht? Dieses ist aber der Ursprung und Haup-Ursache aller Versuchung, wenn die Vernunft von ihr selbst, ohne das Wort, von Gott und seis

nem Wort fich unterftebet zu urtheilen.

Denn Gott wollte, daß der Mensch an diesem Gebot Ursach haben sollte des Gehorsams und ausserlichen Gottesdienstes, item, daß dieser Baum ein Zeichen seyn sollte, daran der Mensch bewiese, daß er Gott gehorsam ware; aber weil es der Satan zum Disputiren bringet, ob Gott das geboten habe, gehet er damit um, daß er den Menschen von solchem Gehorsam abweise und verursache zu fündigen.

Bier mare bies bie einsige Geligfeit gewesen, wenn Seba

"Grte

henn

bem (

weil

da m

(Sott

ordn

Gofe

rechte

nicht !

Das

gegeff

fonde

darin

Und &

er ftim

26, 3

day fi

dafür

Gewii

alfo b

Geda

Soll

nicht

hin r

daß f

19, 80

nicht

merber

mit ur

auf Gottes Gebot gefuffet und geftanden und fich auf andere Disputationes nicht hatte verführen laffen, ob es Gott geboten hatte, und nachdem Gott alle Dinge um des Menschen willen geschaffen hatte, ob benn biefer einige Baum geschaffen mare, ben Menfchen zu verderben? Es fcheinet wol, als fen es eine Beisheit, nach biefen Dingen grundlich und eigentlich forfchen; aber sobald bas Berg anhebet folden Disputationibus nachzuhangen. fo ift es geschehen. Bers 6 merche, wie die Gunde immer mablich schleichet, und durchgegoffen wird in alle Ginne. Denn mas unterlaffet Beva, bas zu der Gunde bienet, diefelbe großer und fchwerer zu machen, nachdem fie dem Teufel wider Gottes Gebot glaubet, fie werden nicht fterben, fondern werden vielmehr ihre Augen aufgethan werden, daß fie erkennen, mas gut und bofe ift? Es konnen sich ihre Mugen nicht fatt feben, und halt es fur ein geringes, daß fie Gottes Erkenntnig und rechte Bernunft hat, fondern will auch noch wiffen, mas bofe ift. Das ift eigent= lich des Teufels naturliches Gift, daß fie fluger fenn will, benn ihr von Gott geboten ift. Denn diefe Beisheit ift ber Tod und ber Beisheit Gottes im Gefet offenbarlich feind und entgegen, bie ba machet, baf fie bas fur Gerechtigfeit halt, bas Gunde ift, und fur die hochfte Beisheit, was die aufferfte und die größte Thorheit ift.

Denn bahin pfleget es der Teufel in allen Versuchungen und Anfechtungen zu bringen, daß je ferner der Mensch vom Wort kommt, je gelehrter und weiser er sich duncken läßt.

Und biefes zeiget hier auch an bes Satans Lift. Denn mit ber Lieblichkeit des Upffels bringet er Bevam nicht erft zu fundi= gen, fondern greiffet die hochfte Tugend des Menfchen an, nem= lich den Glauben an das Wort. Darum ift der Unglaube und Abwendung von Gott die Burgel und Urfprung aller Gunden, wie wiederum der Urfprung und Burgel der Gerechtigkeit ift der Glaube. Und führet der Satan erftlich ab vom Glauben auf ben Unglauben (wie bier zu feben ift). Da er es mit Beva ba= hin gebracht hatte, daß fie dem Gebot, von Gott gegeben, nicht mehr glaubete, hatte er fie barnach leicht zu bereden, daß fie ben Baum antaftete, ben Upffel bavon brach und af; benn ber außer= liche Ungehorfam folget ber Gunde, die im Bergen vollbracht und begangen wird. Und alfo foll man ber Gunden Befchaffen= heit betrachten nach ihrer rechten Große und Schwere, barinnen wir alle verloren fenn. Run folget, wie die Gunde offenbaret wird mit ihrer Strafe.

Darum ift diefe Hiftorie gleich eine Muslegung des Spruches Pauli, da er faget Rom. 3, 20: "Durch bas Gefet fommt "Erkenntniß der Gunde. " Denn das Gefet thut nichts anders, benn daß es die Gunde offenbaret und lebendig machet, die vor bem Erkenntniß des Gefetes lieget als todt oder fchlafend. Denn weil fie im Werch ift, ruhet fie; wenn aber das Befet fommt, ba werden die Augen aufgethan, daß der Mensch gedencket, mas Gott geboten, und mas fur Strafe er uber die Uebertreter ge= ordnet und beschloffen habe. Wenn das nun geschiehet, daß bas Gefet im Gewiffen alfo herrschet und gewaltig wird, fo ift bie rechte Erkenntnig der Gunden da, welches ein menschlich Berg nicht kann ertragen, wo Gott nicht sonderlich halt und troffet. Dag berohalben Mofes faget, baß fie, nachbem fie ben Upffel gegeffen haben, feben, bag fie nackend fenn, ift nicht vergeblich, fondern, wenn man ihm fleiffig nachdendet, findet man, bag darinnen fcon und herrlich befchrieben ift die Erbgerechtigkeit.

## Von den Folgen des Gundenfalls.

1 B. Mof. 3, 8 flg.

Und dies halte ich, sey der rechte Verstand dieses Tertes, denn er stimmet überein mit der Bedräuung Mosis, da er 3 Mos. 26, 36. saget von den Strasen, so den Sünden folgen sollen, daß sich die Sünder für einem rauschenden Blatt fürchten, und daßtich, als für einem Schwerdt, sliehen sollen. Denn wenn das Gewissen recht getrossen und geschrecket ist, so wird der Mensch also bedränget, daß er nicht allein nichts thun, sondern auch keine Gedancken vornehmen kann; wie man saget, daß es in einer Schlacht zugehet, da die Soldaten für Furcht und Schrecken nicht eine Hand regen können, sondern lassen sich den Feind dahin würgen. Eine solche greuliche Strase solget auf die Sünde, daß sich das Gewissen für dem Rauschen eines Blattes entsetzt, ja, daß es die allerschönste Ereatur, nemlich das Licht des Tages, nicht leiden kann, durch welches wir doch von Natur erquicket werden.

Darum siehest du hier abermal die Große der Erbsunde, so mit uns geboren und uns durch die Sunde der ersten Eltern ein=

ambere

geboten

willen

tied isti

u Weis:

en; wer

uhangen,

der mile

enn was

ger und

& Gebot

ebr ibre

und bose

balt es

Bernunft ift eigent:

ill, denn Tod und entgegen, Zünde ist.

bie größte

chungen h vom

nn mit

u jundi:

m, nem:

onte und

Simbra,

eit ift bet

mben auf

hera di

ven, nicht

of fe but

bir bir

Market

Subaret

gepflanket wird. Das machet auch, daß wir desto schwerer verstehen können, was die erste Gerechtigkeit gewesen sey. Denn im Menschen war erstlich gar ein trefflicher Glaube und Bertrauen auf Gott, also, daß er sich auch nicht gefürchtet hatte,

De8 9

dien

horage

perde

welch

nicht

wie

nod

rifte

Biun

gregen

fo fol

ben,

die at

unmö

ift bic

welch

nachb

fleucht

bies, f

trauet,

Thorhe

zu rath

Denn

darun

potrur

und o

je fer

fludt

Dare

die qu

werde

men !

don

Gott ?

wenn er hatte feben ben himmel fallen.

D, wie ist das so ein schwerer Fall, aus der hochsten Sicherheit, Bertrauen und Lust gegen Gott gerathen und fallen in eine so schreckliche Furcht, daß der Mensch vor Gottes Ungesicht mehr fleucht, denn vor dem Teufel, wenn er ihn gegenwärtig vorhanden sähe. Denn Udam und Heva fliehen vor dem Teufel nicht, vor Gott aber, ihrem Schöpfer, sliehen sie, den halten sie für ernster und mehr zu fürchten, denn den Teufel, den sie für befser achten; denn sie fliehen vor ihm nicht. Darum ist diese Furcht

eigentlich ein Glieben, Sag und Feindschaft vor Gott.

Sier foll man auch feben, wie die Gunde fteiget und immer je großer und ftarcker wird, bis fo lange fie überschwenglich und überaus fundig wird, wie fie Paulus Rom. 7, 13. pfleget gu nennen. Denn, erstlich fallet ber Mensch vom Glauben in Unglauben und Ungehorfam, dem Unglauben aber folget die Furcht, Saf und Fiehen vor Gott, welche endlich mit fich bringen Berzweiflung und Unbuffertigfeit. Denn wohin wollte ein Bert Buflucht haben, wenn es fich vor Gottes Gegenwart fo fürchtet und erschricket? Soll es zum Teufel flieben? Das ift weder nute, noch zu rathen, und gefchiehet bennoch. Denn diefe Si= ftorie zeiget an, bag Gott den Menfchen geschaffen und gum herrn uber alles gefest habe, und bennoch fliehe er vor Gott, und fen nichts, bem er feinder fen und ubeler bulben tonne. Denn fonst wurde er sich von ihm nicht abwenden, murbe vor ihm nicht flieben, noch fich vor feiner Stimme entfegen, wenn er fommt, nicht ben Rachte, auch nicht mit Donner und Bligen, wie auf dem Berge Sinai, fondern am hellen und lichten Tage, ba die Luft fein fauberlich gehet und die Blatter der Baume ein wenig reget und beweget. Darum ift nichts fchwacheres noch elenderes, benn ein Gewiffen, fo burch bas Gefet Gottes gefchreckt wird und feine Gunde beginnet zu feben und gu fublen. Diefes machet, welches doch das argefte ift, daß Abam und Seva ihren Gott und Schopffer flieben und ihre Buflucht nehmen gu einem hochst schlechten Schub, daß fie fich nemlich bededen und mitten unter die Baume verbergen.

Derohalben ift hier abermal zu feben, wie recht ber Wille und bie Bernunft nach bem Fall in ber Gunde fen. Denn, baß

der Wille falsch und unrecht sey, beweiset die That, daß sie sich deß gelüsten lassen, das von Gott verboten ist, und sich also gestüsten lassen, als die Gott ungehorsam sind, dem Teusel aber geshorchen. So können wir nun nicht zweiseln, daß die Vernunft verberbet und gefälschet sey, weil wir den Anschlag sehen, durch welchen Adam und Heva gedencken, sicher zu seyn. Denn ist das nicht die höchste Thorheit, sich unterstehen unmöglicher Dinge, wie sie denn thun, weil sie fliehen, vor dem sie doch nicht kliehen noch verdorgen seyn können; zum andern, die Flucht auf so närzische Wege und Weise vornehmen, daß sie gedencken, unter den Bäumen sicher zu seyn, da sie doch keine eiserne Mauer, keine großen Berge noch Klüste vermochten zu schüßen!

Wenn also der Glaube und Zuversicht auf Gott hinweg ift, so folget greuliche Furcht im Willen; und wenn die schönsten Gasben, als Weisheit und Verstand, hinweg senn, so folget darauf die ausserstenderit, daß man sich auf die allernarrischsten Wege unmöglicher Dinge unterstehet. So gar ein tiefer Schade ist die Erbsunde, und ist doch dieses noch kaum ein Vorspiel; denn es ist die Sache noch nicht zum Austrag und Urtheil gekommen,

welches viel greulicher und schrecklicher ift.

Es folget nunmehr die Beschreibung bes Gerichtes. Denn nachbem Ubam burch bas Gewiffen feiner Gunbe gefchrecket ift, fleucht er vor Gott und fuhlet, daß ihm nicht allein bas Paras bies, fondern die gange Welt zu enge wird, und fich nirgend ge= trauet, ficher zu bleiben. Darum giebet er in folder Ungft feine Thorheit an ben Tag, daß er ber Gunbe mit Flieben gebendet zu rathen, ba er boch schon allzuweit von Gott geflohen war. Denn die Gunde ift an ihr felbft ein mahres Ubtreten von Gott, barum mare ihm nicht vonnothen gemefen, eine andere Flucht vorzunehmen. Aber fo gehet es, und ift dies ber Gunden Art und Natur, daß, je weiter ein Menich von Gott gegangen ift, je ferner er munichet von ihm zu fommen, und wer einmal fluchtig und abtrunnig worden ift, der bleibet ewiglich fluchtig. Darum faget man auch von der Strafe in der Bolle, daß dies die größte Ungst und Dein fein wird, daß die Gottlofen immer werden flieben wollen und boch fuhlen, daß fie davon nicht tom= men tonnen, wie allhier Abam auch immer fliehen will, ba er ichon ergriffen und gefangen ift.

Diese Worte: Wo bist du? sind Worte bes Gesetes, durch Gott in das Gewissen gerichtet und gesprochen. Denn obwol por Gott alles entbecket und bekannt ift, Ebr. 4, 13: so redet er



eter ber

Denn

nd Ret:

at håtte,

en Gider:

en in time

sicht mebe

borban:

ifel nicht.

n fie für

für bef:

lese Furcht

und im:

dwenglid

13. pfleget

lauben in

bie Kurcht,

moen Ber:

ein Bert

lo fürchtet

ift weber

piese Si

mus da

or Gott,

n könne.

nor strium

en, wenn

nd Blistn

hten Tage

Siume ein

tures not

Gottes ge

# 前四

und Gent

menter in

emin und

Denn, das

faget:

वेवह ध

dett,

aber d

gehabt

Denn

bet 2

war

turen

Gott;

Gott 1

und B

Sinde

und 9

berum

und n

eine üt

Bergw

fich ur

lest (

Sind

fundige

de, un

benn id

bes Un

Herb r

Borte

nicht e

willen

Jonden

auf fei

häufet

und g

höchste

Schrec

oder th

is fidisf

triberfal

boch unserm Berstande nach, weil er siehet, daß wir damit umgehen, daß wir uns seinem Gesicht entziehen und vor ihm sliehen wollen. Darum, daß er saget: Wo bist du? ist eben so viel, als wenn er sagte: Meynest du, daß ich dich nicht sehe? Denn er will Adam sehen und fühlen lassen, daß der, so verborgen ist, vor Gott nicht verborgen ist, und der, so vor Gott sleucht, vor ihm nicht gestohen ist.

Denn das träget sich von Natur zu in einer jeglichen Sünde, daß wir uns in närrischer Meynung bemühen zu sliehen vor dem Zorn Gottes, dem wir doch nicht entgehen können. Und ist das die höchste Thorheit, daß wir uns vielmehr gedencken zu rathen mit der Flucht von Gott, denn mit dem Wiederkehren zu ihm, und kann dennoch die sündige Natur zu Gott nicht wieder kommen. Wie meynest du denn, wie Adam mag zu Muthe gewessen sein, da er diese Stimme gehöret hat? Denn siehe, da stehet er vor dem Nichterstuhl Gottes und wird zur Strase gesfordert, da er närrische Hoffnung hat, er könne sich verstecken und verbergen.

Wie Abam feine Flucht narrifch hatte vorgenommen, fo giebet er hier auch narrische Untwort, fo gar fehlet ihm nach der Gunde alle Beisheit und Rath. Denn er will Gott leh= ren, baß er nackend fen, der ihn doch nackend geschaffen hatte. Ulfo machet er fich felbst zu schanden, verrath und verdammet fich mit feinem eigenen Mund. Er fpricht auch, er habe bes Berrn Stimme gehoret und fich gefürchtet, fo er bie Stimme des herrn boch zuvor auch gehoret hatte, ba ihm verboten ward, vom Baum zu effen. Warum hatte er fich benn ba auch nicht gefürchtet und verftecet? Warum ftund er frohlich und aufgerichtet, ba er Gott vor Augen fiehet und horet? Sier aber ent= feget er fich vor einem rauschenden Blatt. Go folget ja, bag er ber Abam nicht mehr ift, ber er gewesen war, fondern ift gant verwechselt und ein anderer Mann worden, daß er fich mit einer erlogenen Urfache schuten und verantworten will. Denn wie kann es mahr fenn, daß die Stimme die Urfach ber Furcht ift, fo er fich doch zuvor vor Gott nicht gefürchtet, fondern ihm mit Lust gehöret hatte.

Darum laffet uns lernen, daß folche verkehrte Thorheit der Sunde allezeit folget; nemlich, daß sich die Sunder felbst mit dem anklagen, damit sie sich entschuldigen wollen, und verrathen, indem sie sich schützen wollen, sonderlich vor Gott, wie hier Abam feine Sunde verhehlen und sich schmucken will mit dem, daß er

faget: er fliehe nicht barum, daß er gefündiget habe, sondern, daß er die Stimme des Herrn gehöret habe, dafür sen er erschrocken, und schäme sich darum, daß er nackend sen. Es bedencket aber der arme Stümpler nicht, daß er diese Furcht zuvor nicht gehabt, noch sich geschämet habe, daß er nackend gewesen sen. Denn dieweil ihn Gott also geschaffen hatte, warum sollte er sich der Blöße wegen scheuen, welche Gott geschaffen hatte? Zuvor war er nackend gegangen im Paradies vor Gott und allen Greaturen, wußte, daß ihn Gott lieb hatte, und hatte seine Lust an Gott; nun aber schämet er sich, daß er nackend ist, sleucht vor Gott und versteckt sich. Solches alles senn gewisse Argumenta und Beweisungen, damit Adam sich selbst verdammet und seine Sünde an den Tag giebet.

Derohalben laffet uns lernen, daß diefes der Gunden Urt und Natur ift. Wo Gott nicht bald hilft und den Gunder wieberum rufet, fo fleucht er ohne Ende und Mufhoren von Gott. und weil er die Gunde mit Lugen entschuldigen will, haufet er eine über die andere, bis daß er kommt zur Gottesläfterung und Bergweifelung. Go fchleppet immer eine Gunde bie andere nach fich und machet einen ewigen Fall, bis fo lange ber Gunder qu= lett Gott vielmehr die Schuld giebet und anklaget, denn feine Gunbe erkennet. Ubam hatte fagen follen: Berr, ich habe ges fundiget. Das thut er aber nicht, fondern zenhet Gott der Gunbe, und faget nichts anders, benn: Berr, du haft gefundiget; benn ich ware wol heilig geblieben im Paradies, nach dem Unbig bes Upffels, mareft bu zufrieden gewesen. Denn bag Abams Bert und Gedancken endlich also gestanden fenn, zeigen diese Worte an: Ich ware nicht gefloben, wo mich beine Stimme nicht erschrecket hatte.

Also, wenn gleich der Mensch von Gott um der Sunde willen angeklaget wird, so erkennet er doch nicht seine Sunde, sondern klaget vielmehr Gott an und wirset die Schuld von sich auf seinen Schöpffer; daß sich also die Sunde unzählicher Weise häuset und mehret, wo Gott nicht zu Hulfe kömmt mit Gnade und Barmhertigkeit. Und hält dennoch Adam diese gottlose und höchste Thorheit für die größte Klugheit. Denn so gar ist er mit Schrecken betreten und übereilet, daß er nicht weiß, was er redet oder thut, und, indem er sich entschuldigen will, klaget er sich selbst zum hefftigsten an und mehret die Sünde unzählich.

Wir follen aber nicht gedencken, daß folches Udam allein widerfahren fen, sondern wir thun alle also, und laffet uns un-

mit um:

n flieben

fo viel

Denn

证明

100t, 10t

en Stinde

bor bem

ed iff das

u rathen

ju ihm,

eder fom:

othe gences

fiebe, da

Strafe ge

versteden

mmen, fo

ibm nad

Gott leb

ffen batte.

rdammet

habe des

Stimme

en ward,

ud nicht

ind aufge:

aber enti

in haf et

en ift ganh

mit einer

Denn me

Surdi ili

m ibm mi

borbit ber

alf mit

pertitben,

Ste Moam

m, daß er

biefen

in St

den fi

wie m

Aucht

nicht

Gott

und

erfdie

menn

nidt

machet

than t

wollte

teft du

nicht b

den gel

der du

fundic

nichts

fie febe

ten fon

die Her

bung be

tet fold

lium v

jur N

nachder

Moam.

die E

Dier !

Schla

daß fie

die du

mid be

die Sch

fallen u

fere Natur nichts anders thun, wenn die Sunde begangen ift. Denn wir klagen alle vielmehr Gott an, benn daß wir uns vor Gott für Sunder erkennen; wie Adam hier thut und saget, die Ursach, daß er gestohen, sey gewesen des Herrn Stimme, halt also Gott für den Urheber seiner Flucht. Dieser Sunde folget nun eine andere. Denn, wer Gott seines Schöpffers nicht schoenet, wie sollte er der Creatur schonen? Warum wirft er Gott seine Bloße vor, als der ein schändlich Ding geschaffen habe. Denn durch die Sunde ist er dermaassen bethoret, daß er aus der Ehre der nackenden Gestalt eine Schmach und Lästerung Gottes seines Schöpffers machet.

So gar ist des Sundigens kein Aufhören, wenn man eins mal vom Wort gewichen ist. Erstlich hatte er gefündiget mit Ungehorsam und Unglauben; nun machet er der Sunden mehr mit Schmach und Gotteslästerung, daß er saget: Ich habe die Schlange nicht gehöret, habe mich des Baumes nicht gelüsten lassen, da ich ihn ansahe, habe meine Hand nie ausgestrecket, die verbotene Frucht davon zu brechen, sondern das alles hat das Weib gethan, das du mir zugegeben hast. In Summa, Adam will nicht erkennen, daß er gesündiget habe, sondern will rein und

unschuldig fenn.

Darum gehoret bies Stuck auch zu ber Befchreibung ber Gunde und mas ber Gunde Urt fen. Denn wenn die Berbei= Bung von der Vergebung der Gunden, oder der Glaube nicht ba ift, fo fann ein Gunder anders nicht thun. Satte Gott gefaget: Mbam, bu haft gefundiget, ich will dir aber beine Gunde fchen= den, da hatte Abam die Gunde zum hochften verfluchet und biefelbe demuthig und ohne falfch erkannt. Weil aber die Soff= nung ber Bergebung ber Gunden noch nicht ba ift, fo fublet und fiehet er nichts anders, benn ben Tod, barum, daß er bas Bebot Beil aber dafur die Natur fleucht und fich übertreten hat. Scheuet, fo fann Abam gur Erfenntniß ber Gunde nicht gebracht werden, fondern versuchet es auf alle Urt, wie er die Schuld von fich malgen konne. Go ift ein jeder Gunder feiner Strafe feind, weil er aber ber Strafe feind, fo haffet er auch zugleich Gottes Gerechtigfeit und Gott felbft, und unterftehet fich mit ganger Gewalt, Gott und alle Menschen zu bereden, bag er unschuldig leibe.

Ulso verglimpffet hier Abam seine Sunde, daß er ber Schlange nicht gehorchet, noch den Apffel abgebrochen habe. Das Weib, spricht er, das du mir zugethan hattest, hat mir gegeben von

diesem Baum. Eben also sühlen fast die Sünde die Leute, so in Verzweiselung fallen, welche, so sie zur Erkenntnis ihrer Sünzben kommen, erhencken sie sich entweder selbst, oder lästern Gott, wie man von Hiob weiß, daß er Cap. 3, 3. 11. spricht: Versslucht sey der Tag, darinnen ich geboren bin; warum bin ich nicht gestorben von Mutter-Leib an u. s. w. Denn sie geben Gott die Schuld, daß sie gesündiget haben, werden ungeduldig und murren wider Gott, daß er sie zum Tod und Verdammniß erschafsen habe. Denn ein Mensch kann anders nichts thun, wenn die Hoffnung der Vergebung und Verheißung der Gnade nicht da ist. Denn weil der Tod der Natur unleidlich ist, so machet er Verzweiselung und Gotteslästerung.

Darum seyn diese Worte: Das Weib, das du mir zugethan hattest, u. s. w. voll Unwillens und Jorns wider Gott, als wollte er sagen: Diesen Unrath treibest du selbst auf mich; hattest du dem Weib etwa einen eigenen Garten gegeben und mich nicht beschweret, ben ihr zu wohnen, so ware ich wol ohne Sunden geblieben; daß ich aber nun gesundiget habe, ist deine Schuld,

ber du mir bas Weib zugethan haft.

Also wird Adam hier vorgestellt zum Fürbild aller, die da sündigen, und in Sünden verzagen. Denn sie können anders nichts thun, denn Gott anklagen und sich entschuldigen, sintemal sie sehen, daß Gott allmächtig ist und solchen Sünden hätte wehren können. So ein schrecklich Ding ist es um die Sünde, wo die Herhen nicht zu rechter Zeit mit der Verheißung der Vergebung der Sünden aufgerichtet und getröstet werden. Und richtet solches das Geseh aus, wenn es allein ist, ohne das Evangelium und Erkenntniß der Gnade, nemlich, daß es endlich führet zur Verzweiselung und Unbußfertigkeit.

Nun folget v. 13. auch das Erempel von Heva, welche, nachdem sie durch die Sunde verderbet ist, nichts besser ist, denn Abam, der da fur unschuldig wollte gehalten werden und warf die Schuld auf Gott, daß er ihm hatte das Weib zugethan. Hier will sich Heva auch entschuldigen und giebet die Schuld der Schlange, welche auch Gottes Creatur war, und bekennet ja, daß sie den Apssel gegessen habe; aber die Schlange, spricht sie, die du geschaffen und im Paradies hast lassen umhergehen, hat mich betrogen. Heißet das nicht, seinen Schöpffer anklagen und

die Schuld von fich ablehnen?

So feben wir, daß Abam und Heva alfo in die Gunde ge- fallen und versenket sind, daß sie nicht konnten tiefer hinein kom-

gen ift.

ins por

get, die

e, hilt

de folget

idit for:

et Gott

en have

s et aus afteruna

tan eine

iget mit

den mehr

babe die

gelüften

recket, die

hat das

rein und

bung bet

Berbei:

idit ba

efaget:

fchen:

esid bir

ie Hoff:

iblet und

as Gebot

und fich

gebracht

wall pos

afe feind,

d Gottes

men. Denn aus bem Unglauben folget ber Ungehorsam aller Glieber und Rrafte im Menschen; nach dem Ungehorsam folget bie Entschuldigung und Vertheibigung der Sunden; dem Vertheis bigen folget, daß ber Mensch Gott anklaget und verdammet.

beffel.

Inco

nom

Soffn

nach

fo m

nun

verdie die S aufhört jugleich

fen wi

Sinds noch di

ju fom

und ar

tes G

richtet

berfch!

fie, abe

die Soff

ften Za

der Er

das al

fo nid

Sunde

Saam

hoffen

aufgeh

De, 20.

terber

willen

ben, be

ouf me

Denn

Denn

Und ist dieses der lette Grad der Gunden, nemlich Gott laftern und ihm zumessen, daß die Gunde von ihm herkomme. Höher kann die Gunde, wenn sie also steiget, nicht kommen, wo nicht die Herhen durch das Vertrauen auf Gottes Barmherhigskeit gewiesen und aufgerichtet werden.

## Bon der erften Berheißung.

1 B. Mof. 3, 15.

Dieses ist der Tert, welcher Abam und Heva lebendig gemachet und aus dem Tod wieder zum Leben erwecket hat, welches sie durch die Sunde verloren hatten, doch also, daß sie es mehr in der Hoffnung haben, denn in der Besitzung, wie Paulus auch oft redet: "Ich sterbe, spricht er 1. Cor. 15, 31. tagelich." Denn wenn wir schon dies Leben, so wir hier zeitlich haben, nicht wollen einen Tod heissen, so ist es doch wahrlich nichts anders, denn ein steter Gang zum Tode. Denn, gleich wie einer, den die Pestilent vergiftet hat, so bald anhebet zu sterben, wenn er vergiftet ist, also kann dieses Leben, nachdem es durch die Sunde vergiftet ist, eigentlich nicht mehr ein Leben heissen, um der Sunde willen und Strafe für die Sünde, welche ist der Tod. Denn alsbald von Mutter-Leib an fangen wir an zu sterben.

Durch die Taufe aber werden wir gum Leben ber Soffnung,

ober vielmehr zur Soffnung des Lebens wieder gebracht.

Denn das allererst ein rechtes Leben ist, dadurch wir vor Gott leben, und ehe wir zu demselben kommen, seyn wir mitten im Tod, sterben und versaulen in der Erde, wie ein ander Aas, als ware nirgend kein Leben mehr. Doch haben wir, die wir an Christum gläuben, diese Hoffnung, daß wir am Jüngsten Tage zu einem ewigen Leben wieder sollen ausgewecket werden. Ulso ist Abam auch durch diese Predigt des Herrn wieder erweschet, nicht aber zwar vollkömmlich; denn das Leben, so er verlozren hat, hat er noch nicht wieder gekriegt; die Hoffnung aber

beffelben hat er empfangen, da er gehoret hat, daß des Satans Tyrannen follte gutreten und zerftoret werden.

Darum fasset dieser Spruch zugleich in sich die Erlösung vom Geset, Sunde und Tod, und zeiget eine klare und gewisse Hoffnung der Auserstehung und Erneuerung im andern Leben nach diesem. Denn, so der Schlange Kopf soll zutreten werden, so muß ja auch der Tod aufgehaben und getilget werden. Soll nun der Tod vertilget werden, so muß auch das, dadurch der Tod verdienet ist, aufgehaben werden, das ist die Sunde. Soll nun die Sunde auch aufgeräumet werden, so muß auch das Gesetz aushören. Und geschiehet das nicht allein, sondern es wird auch zugleich mit erstattet der Gehorsam, so versoren ist.

Weil nun dieses alles in und durch diesen Saamen verheifsen wird, so ist es klar und offenbar, daß die menschliche Natur nach dem Fall durch ihr Vermögen und eigene Kräfte nicht die Sunde, noch die Strafe um der Sunde willen wegzunehmen, noch dem Tod zu entgehen, noch zum verlornen Gehorsam wieder zu kommen vermocht hat; denn darzu gehöret eine grössere Kraft und grössere Stärcke, denn Menschen haben. Darum hat Gottes Sohn mussen ein Opffer werden, daß er für und solches auserichtete und erwürbe, daß er die Sunde wegnähme, den Tod verschlunge und den verlornen Gehorsam wieder brächte.

Solcher Schäße in Christo seyn wir mächtig und besißen sie, aber in Hoffnung. Und also lebet und überwindet durch die Hoffnung Adam, Heva und alle Gläubigen bis an den Jüngsten Tag. Es ist ja der Tod schrecklich und ein unüberwindlicher Tyrann; aber Gottes Kraft und Gewalt macket aus dem, das alles ist, nichts, wie sie wiederum alles macht aus dem, so nichts ist. Denn siehe Adam und Heva an, die seyn voll Sünde und Todes; jedoch, weil sie hören die Verheissung vom Saamen des Weibes, der der Schlange Kopf zutreten sollte, so hossen sie eben das, so wir hossen, nemlich, daß der Tod wird ausgehaben, die Sünde vertilget und Gerechtigkeit, Leben, Friede, zc. wieder gebracht werden. In dieser Hossnung leben und sterben die ersten Eltern, und seyn auch um dieser Hossfnung willen wahrhaftig heilig und gerecht.

So leben wir auch in dieser Hoffnung, und wenn wir sterben, behalten wir um Christi willen diese Hoffnung des Lebens, auf welche uns das Wort weiset, weil es uns heisset auf des Herrn Christi Verdienst und Wohlthaten trauen und glauben. Denn auf eine solche Vollkommenheit, daß wir gant und gar

im aller

an folget

Werthei:

The Gott

ertemme.

men, no

empersia:

gemachet

eldies fie

ts mehr

e Danlus

31. the

itlid ba:

h nichts

wie et:

fterben,

es burch a beissen,

nd fif and

en fferben.

Hoffnung,

wir vot

vir mitta ander Acid

t, die mir

Ting fra

of miles.

n verlos

II.

gerecht fenn, Gott vollkömmlich lieben und unsern Rächsten als uns selbst, warten wir in diesem Leben umsonst. Wir kommen wol ein wenig hinan, aber die Sunde, die sich in allen unsern Gliedmaassen gewaltig reget und uns überall anhänget, verderbet entweder, oder hindert diesen Gehorsam. Wie nun derohalben dieses unser Leben darum, daß es den Tod vor sich hat, wol mag der Tod genennet werden, so ist auch die Gerechtigkeit mit Sunden gar bedecket und beladen.

Darum behalten wir in Hoffnung bende, das Leben und die Gerechtigkeit, welches vor unsern Augen und der Vernunft verborgene Dinge seyn, die aber zu seiner Zeit sollen offenbaret werden. Indeß ist unser Leben ein Leben mitten im Tod, und bleibet doch wol auch mitten im Tod die Hoffnung des Lebens, weil uns das Wort so lehret, heisset und uns solches zusaget; wie im 68. Ps. v. 21. ein herrlicher Trost ist: Wir haben einen Gott, der da hilft, und den Herrn, der vom Tod erretztet. Diesen Titel lasset uns Gott geben, daß er nicht allein in diesem zeitlichen Leben hilft, wie auch der Teusel denen, so ihm dienen, zu Zeiten benstehet und hilft, wie der Henden Erempel ausweisen; sondern, daß er ist ein Herr, der vom Tod hilft, das ist, der die erlöset, so vom Tod überwältiget sind und bringet sie in das ewige Leben. Solches thut er aber, wie hier Moses anzeiget, mit dem, daß er der Schlange Kopf zerknirschet.

# Eva's Glauben an die Verheissung.

gir gets go for the second

wo

abe

wie

(30

hat

wife

wit

mer

1. B. Mof. 4, 1.

Dieraus kann man auch eine andere Ursache nehmen, warum Heva den Cain nicht Sohn genennet habe, nemlich, daß sie ihn für gar zu großer Freude und Neverent nicht hat wollen Sohn nennen, sondern hat gedacht, er würde etwas größeres seyn, nemtlich der Mann, so der Schlangen Kopf zutreten würde. Darum nennet sie ihn auch nicht schlecht einen Mann, sondern einen Mann des Herrn, als welchen der Herr gemeynet hätte, da er ihr zugesaget: Dein Saame soll der Schlange den Kopf zutreten.

Biewol ihr aber diese Hoffnung gefehlet hat, so scheinet doch hieraus, daß Beva ein heiliges Weib gewesen ift und der

Berheisfung von dem zukunftigen Hepl, durch den gebenedepeten Saamen gegläubet hat. Und weil sie gläubet, freuet sie sich so sehr ihres Sohnes und redet also prächtig von ihm: Ich habe den Mann des Herrn überkommen, der sich besser halten wird, denn ich und mein Mann Udam uns im Paradies gehalten haben; darum will ich ihn nicht meinen Sohn nennen, sondern er ist der Mann Gottes, von Gott verheissen und gegeben. Dieses, sage ich, hat auch können die Ursach gewesen seyn, darum sie den Sain nicht Sohn genennet hat.

Daß nun Seva so hanget und klebet an göttlicher Verheiffung und am Glauben der Erlösung, so durch ihren Saamen
geschehen sollte, daran thut sie recht. Denn durch diesen Glauben an den zukunftigen Saamen seyn gerecht und selig worden
alle Heiligen. Aber in der Person irret sie und gläubet, Cain
werde es seyn, der dem Jammer, darein sie der Teufel durch die
Sunde gestürket hatte, ein Ende machen werde. Aber solches
gläubet sie aus ihrem eigenen Wahn, ohne ein gewisses Zeichen
und gewisses Wort. Es war wol die Verheissung gewiß und
wahrhaftig, aber der Person halben war nichts angezeiget, daß
entweder Cain oder Habel der Schlangentreter seyn wurde.

Weil fie berohalben auf die Perfon fchlieffet, fehlet fie und giebet ihrem Sohn einen prachtigen und frohlichen Ramen vergeblich. Denn der Tert giebet, daß Cain genennet wird, vom Wort Ranah, bas beiffet, befigen ober überkommen, bag fie fich alfo mit diefem Namen felbst troftet wider ben empffangenen Schaden, und halt gegen dem, daß fie durch die Gunde und den Teufel bas Leben und Geligkeit verloren hatte, diefes wiederum, daß fie nun durch diefen Saamen baffelbe Leben und Seligfeit wieder überkommen habe, als wollte fie fagen: Ich weiß mich wohl zu erinnern, was wir durch die Gunde verloren haben, nun aber hoffe und rede ich nichts anders, denn daß ich zu dem allen wieder gekommen bin, benn ich habe überkommen ben Mann Gottes, der uns zu aller Ehre und Herrlichkeit, die wir verloren haben, wieder helfen wird. Weil alfo Beva der Zufage allzuge= wiß ift, fo eilet fie und mennet, bag biefer erfte Gohn ber fenn wird, von dem der Berr die Berheiffung gethan habe.

Aber die arme Frau wird betrogen und siehet ihren Jammer noch nicht recht, nemlich, daß vom Fleische nichts anders, denn Fleisch kann geboren werden, daß auch durch Fleisch und Blut die Sunde und der Tod nicht können überwunden werden. Darzu weiß sie auch nicht die Zeit und Stunde, zu welcher die-

1 0/3

men

rfern

erbet

Uben

toot

拉世世

n und

munft

tharet

und

weil

mi sid

ein in

o ibm

tempel t, das

get sie

arum

Sohn

mm:

曲即

no er

einet

n ber

brogen als mi

wie fe

um i

ten u

tiget

ihm ! ein D Gott

men

gúti

zeit,

den

dur

erin

und

bogen

Gott

laffer

week

fein

alle

wir

ber

bag

dut

ohn

nen

fen

eine

in a

fer gebenedeyete Saame vom Heiligen Geist empfangen, von einer Jungfrau in die Welt würde geboren werden, wie auch die Zeit und Stunde die Patriarchen nicht gewußt haben, obwol die Verheissung immerzu durch Offenbarung des Heiligen Geistes klärer worden ist. Also wissen wir heut zu Tage auch, daß ein Jungstes Gericht seyn wird, den Tag aber und die Stunde wissen wir nicht, wie auch Christus zu seinen Aposteln saget. Ap. Gesch. 1, 7.

# Wom Ursprung der Opfer.

1. B. Mof. 4, 3.

Das ist hier der erste Tert in der Schrift, darinnen des Opfferns gedacht wird. Daraus zu sehen ist, daß die Gewohnheit zu opssern nicht neu, sondern von Anfang der Welt gewesen sey. Darum ist es kein Wunder, daß die Weise zu opffern von Adam bis auf Mosen gepflanzet und überreichet, und hernach durch Mosen in eine gewisse Ordnung und Art gefasset und gebracht ist, welcher ohne Zweisel viel unnühes Dinges, so von abergläubischen Leuten darzu wird gekommen seyn, davon wiederum abgeschaffet hat.

Dieses aber sollen wir ben diesem Tert hier sonderlich bestrachten, daß Abam und Heva nicht allein Eltern sind, und ihre Kinder ernähren und unterweisen, wie sie sich in diesem Leben halten sollen, sondern führen auch ein priesterlich Amt. Denn, weil sie des heiligen Geistes voll, und erleuchtet sind mit dem Erkenntniß des zukunftigen Heylandes Christi, predigen sie von solcher Hoffnung zukunftiger Erissung ihren Kindern und vermahnen sie, daß sie so einem gutigen und gnädigen Gott Danckbarkeit erzeigen. Denn, daß sie auf keine andere Meynung ihre Opffer angerichtet und gehalten haben, ist gewiß.

Nun siehe aber, Lieber, was so eine gottliche und gute Predigt für Schüler gewinnet. Denn hier sind zweyerlen Zushörer; erstlich ist Cain, der Erstgeborne, den man für heilig anssiehet und für einen Herrn halt, gottlos und glaubet der gottlichen Zusage nicht; wiederum ist Habel, von dem man nichts halt, und der auf das Feld getrieben wird, der Schafe zu hüten und zu warten, fromm, gottesfürchtig und glaubig. Und kann

bennoch der gottlose Cain sein gottloses Hert und Gedancken so bergen und heimlich halten, daß er seiner Eltern Lehre zuhöret, als ware ihm Gottes Wort ein groffer Ernst, und opffert auch, wie sein anderer Bruder, der fromm und gottesfürchtig ist. Darum ist dieses ein Exempel der benden Kirchen, nemlich der rechten und heuchlerischen, wie wir an einem andern Ort weitlausstiger anzeigen wollen.

Wiewol aber allhier allein des Opffers, nicht aber der Prebigt gedacht wird, soll man es doch dafür halten, daß sie ohne die Predigt des Wortes nicht geopffert haben. Denn Gott lässet ihm mit einem stummen Werck nicht dienen, sondern es muß ein Wort darben seyn, welches dem Menschen im Herzen und Gott in Ohren schallet; wie denn auch die Unruffung des Na-

mens Gottes zu diefem Opffer gefommen ift.

Man fraget aber hier, ob Cain und Sabel auch irgend ein Wort oder Gebot Gottes zu opffern gehabt haben? Untwort: Ja. Denn bas beweisen alle Siftorien ber Beiligen Schrift, bag ber gutige, barmbertige Gott durch feine überschwengliche Gnade alle= zeit, neben bem Wort, auch ein aufferlich und fichtbarlich Bei= den der Gnade gegeben und aufgerichtet hat, daß die Menfchen, durch ein folch aufferlich Zeichen und Werck, als ein Sacrament, erinnert, befto gewiffer glauben fonnten, bag ihnen Gott gunftig und gnabig fenn wollte. Alfo ift nach ber Gundfluth ber Regen= bogen darzu erschienen, daß er ein gewiß Zeichen senn follte, daß Bott hinfort folche Strafe nicht mehr uber die Welt wollte geben laffen. Abraham ward die Befchneibung gegeben, wie wir horen werden, daß er darben schlieffen und gewiß fenn follte, daß Gott fein Gott fenn und ihm einen Saamen geben wollte, barinnen alle Bolder follten gefegnet werden. Im neuen Teftament haben wir die Taufe und Sacrament des Altars, als fichtbarliche Beichen ber Gnade, daß wir glauben und barben gewiß schlieffen follen, daß unfere Gunden durch Chrifti Leiden aufgehaben und wir durch feinen Tod erlofet find. Go ift die Rirche niemals fo gar ohne aufferlich Beichen gewesen, daß man nicht hatte wiffen fon= nen, wo fich Gott eigentlich und gewiß wollte finden und antreffen laffen.

Wiewol aber die Welt fast Cain nachfolget und solche Gnaben Zeichen mißbrauchet zur Heuchelen, so ist es doch wahrlich eine unaussprechliche Gnade und Barmhertigkeit Gottes, daß er sich uns auf so mancherlen Weise erzeiget, wie denn diese Gnade und Gabe hoch gepreiset wird, Spruchw. 8, 30. 31: Ich hatte



bon

and

lites

ein

Wif:

ferns

Hern

acum

ien in

uten

bes

ibre

eben

enn,

bem

THE

ten

ann

meine Luft taglich und spielete auf feinem Erdboden, und meine Luft war ben den Menschen = Rindern.

[時

bet fei

im &

11,4

fchen

uns t

ligen also 1

men

Sie

innen

get, d

men (

alles

Sole

Beit

Geld

Bel

für

hatti

Den

darni

Sono

Und hat sich Abam deß sonderlich getröstet, daß, nachdem er das Paradies, den Baum des Lebens und andere Bequem-lichkeit, welche seine Gnaden = Zeichen waren, verloren hatte, ihm Gott ein ander Zeichen, nemlich das Opffer, gegeben hatte, daburch er verstehen könnte, daß er von Gott noch nicht verstoffen wäre, sondern daß er sich sein noch annehme und auf ihn sähe. Denn das zeiget Gott damit an, daß er die Opffer mit Feuer vom Himmel anzündete und verzehrete, wie wir von dem Opffer Mosis und Eliä lesen. Denn das waren gewisse Anzeigungen göttlicher Gnade, welche die armen Menschen bedurften, daß sie nicht ohne einigem Licht und Erkenntniß wären der Gnade Gottes.

Ulso seyn jest unsere Morgensterne das Wort, die Taufe und das Nachtmahl des Herrn, auf welche wir sehen, als auf gewisse Zeichen der Sonne der Gnaden. Denn wir können gewisslich schliessen und sagen, daß allba Christus Vergebung der Sünden und ewiges Leben sey, da das Sacrament, die Tause und das Wort ist. Wiederum, wo auch diese Gnadenzeichen nicht sind, oder von den Menschen verachtet werden, daß daselbst nicht allein keine Gnade ist, sondern mussen auch gräuliche Irrthümer solgen, daß sich die Leute andere Gottesdienste erdencken und ans dere Zeichen ausstellen.

Also hat es Gott balb von der Welt Anfang, da er die Verheissung von unserer Seligkeit hat bekräftigen und gewiß machen wollen, dahin gerichtet, daß die Menschen gewisse Zeichen haben möchten, damit sie sich in ihren Sünden trösten und durch das Vertrauen auf die göttliche Gnade aufrichten könnten. Denn im Opffer gilt nicht das Werck, sondern Gottes Gnade und die Kraft göttlicher Zusage, daß Gott einen solchen Gottesdienst selbst ordnet und zusaget, er wolle denselben sich gefallen lassen. Das nun ben uns jezund ist die Taufe und des Herrn Nachtmahl, das ist ben Adam nach der Verheissung gewesen das Opffer. Denn Gott hat in den Opffern seine Gnade offenbaret und mit dem Anzünden und Verzehren durch das Feuer angezeiget, daß er sie sich gefallen ließe.

So unterweiset nun Abam seine Sohne zu solchem Gottessbienst, daß sie also Gott dancken, Gott loben und von seiner Gnade und Barmherhigkeit gewissen Trost und Hoffnung haben. Sain aber ist gottlos, blaset sich auf und überhebet sich der ersten Geburt, verachtet solche schöne Predigt des Vaters, und opffert

zwar, wie ihm fein Bater gebeut, hat aber ben sich einen hoffartigen Wahn, als sen er heilig, und bencket, Gott werde sich
solch Werck um der Person willen gefallen lassen. Habel aber,
ber seinem Namen nach nichts vor ihm gilt, opffert auch, aber
im Glauben der Verheissung, wie die Spistel zum Ebraern Cap.
11, 4. saget.

Von den Sunden der ersten Welt überhaupt, als der Ursach ihres Untergangs.

1. B. Mof. 6.

In den ersten fünf Capiteln hat Moses beschrieben der Menschen Geburt, wie sie in der ersten Welt gewesen ist, und hat uns vor Augen gemahlet die wunderbarliche Herrlichkeit der heiligen Patriarchen, so dieselbe erste Welt regieret haben. Und hat also mit diesen fünf Capiteln, gleichsam als mit dem ersten Buch, beschlossen die Historien des allerglückseligsten Theiles des ganzen menschlichen Geschlechts, und der ersten Welt vor der Sündsluth. Hier werden wir nun anheben das andere Buch Genesis, darinnen beschrieben wird die Historie der Sündsluth, die da anzeiget, daß Cains ganzes Geschlecht vertilget sep, aber der Frommen Geschlecht bleibe in Ewigseit. Denn da in der Sündsluth alles verdirbet und untergehet, wird der Frommen Geschlecht ershalten, wie eine ewige Welt.

Aber sehr schrecklich ist dis, daß das ganze menschliche Geschlecht vertilget wird, bis auf acht Menschen, so doch dieselbe Zeit die rechte gulbene Zeit gewesen ist. Denn die folgenden Geschlechte senn der Herrlichkeit, Grösse und Majestat der ersten Welt gar nicht gleich; und hat Gott dennoch dasjenige, so er als für das beste und herrlichste im menschlichen Geschlecht geschaffen

hatte, also vertilget, baß wir billig bafur erschrecken.

Doch hat Gott-auch in dieser Strafe seine Weise gehalten. Denn was am höchsten und trefflichsten ist, pfleget er am meisten darnieder zu schlagen und zu demuthigen, daß Petrus nicht verzehlich saget 2 Epist. 2, 5: Gott habe der ersten Welt nicht verschonet; denn er will damit anzeigen, daß sie gegen der folgenden Welt wie ein Paradies gewesen sep. So hat er auch der aller



eme

阿阿阿

pffer ngen

is fie ottes.

Laufe 18 auf

en ge:

ig der

Laufe

nicht

bamer

d an:

die

wif

den

**Ö**TUG

Denn

nd die

Das

Dun

t Mil

世世

int

eften

offert

herrlichsten Creaturen, der Engel, nicht verschonet, auch nicht der Könige in seinem Bolk, noch der Erstgebornen zu allen Zeizten; sondern, je mehr und höher die Menschen mit Gaben seyn gezieret gewesen, je harter und ernster er sie gestrafet hat, da sie

you

her:

tich

übet

2(d)

gen,

und

edell

Die .

ter

Det

und

Me

fon

fent

eure.

Bild

und

Der

erffer

die 1

geni

adit

derb

Rot

ihrer

nicht ich of

denn

begunt haben ihrer Gaben zu mißbrauchen.

Co fpricht ber beilige Geift im andern Pfalm v. 9. von ben Ronigen: Du follt fie mit einem eifernen Scepter gufchla= gen, wie Topfe follt bu fie zerschmeiffen. Ift aber nicht der, fo bie Konige geordnet hat, und will, daß fie jedermann ehren und ihnen gehorfam fenn foll, der Berr felbft? 201fo verdammet und verwirfet er der Rlugen Weisheit, und der Gerechten Gerechtig= feit. Denn das ift Gottes eigentliches und ftetes Werck, daß er verbammet, was am herrlichften ift; barnieber schlaget, mas am gewaltigften ift; und mas am frareften ift, fchwach machet, fo es boch feine Creaturen fenn: er thut aber das barum, auf daß bie Welt viele und fchreckliche Erempel habe feines Borns, Die Gott= lofen bamit zu fchrecken, und uns zu erwecken, bag wir lernen an une felbst verzagen, und auf feine Gnad allein trauen. Dar= um muß man entweder unter bem Schatten ber Flugel Gottes, und bem Bertrauen auf feine Gnade und Barmbergigfeit leben, ober verberben.

Run hat es aber nach dem Fall mit den Menschen eine solche Gestalt gewonnen, daß, je mehr einer mit Gaben gezieret ist, je mehr er sich derselben überhebet. Dis ist der Engel Sünde gewesen, die gefallen seyn: dis ist der ersten Welt Sünde gewesen, darinnen der beste und herrlichste Theil, und ein Ausbund von Menschen gelebet hat. Weil sie sich aber ihrer Weisheit und anderer Gaben übernommen haben, seyn sie umgekommen. Dis ist die Sünde gewesen der allerhöchsten Könige: dis ist die Sünde gewesen fast aller Erstgebornen. Und, was darf es viel Worte! das ist die Erbsünde, daß wir die grossen und tresslichen Gaben Gottes nicht erkennen, noch derselben recht gebrauchen können.

Es ist aber nute, daß man solche Erempel fleißig merke, die Hoffartigen damit zu schrecken, und uns zu demuthigen, daß wir lernen, wie wir unser Leben und alle das Unsere, von Gottes Winck und Willen dependiren, der den Demuthigen Gnade geben will, die Hoffartigen aber verderben, 1 Pet. 5. 5. Weil aber die Welt das nicht verstehet, noch thut, so fallen ohne Unterlaß dahin Könige, Gewaltige, Gerechte, einer nach dem andern, kömmt dahin, daß die Welt voll wird der Erempel des Borns und Gerichtes Gottes. Wie die Jungfrau Maria auch

finget Luc. 1, 51. 52. 53: Er zerstreuet die hoffartig fenn in ihres Bergens Sinn: Er stoffet die Gewaltigen von dem Stuhl:

Er laffet die Reichen leer.

nich

in Zi:

n fenn

na fie

9, 500

der, jo

ten uni

met und

Daf et

mas am

et, jo es

Die Gett:

it lernen

IL DIE

Gettes,

ot lives,

ten ene

gezieret Sünde

de ges

Ebund

eit und n. Dis

e Gimte

n (Rabett

thanen.

igen, dis

in Goale

加斯

nel des

ia audi

Solcher Exempel senn voll alle Zeiten, alle Herren= und Fürsten= Höse, alle Länder und Leute; und dennoch haben wir von des heiligen Teufels, des Fürsten der Welt, Gnade, so harte Herzen, daß wir uns an solches alles nicht kehren, sondern weidelich verachten; ob wir schon sehen und fühlen, daß wir auch darüber müssen zu Boden gehen. Darum, wohl denen, die darauf Achtung geben, und lassen sich solche Exempel des Zorns bewegen, daß sie gedemuthiget werden, und in Gottessurcht leben.

Darum lasset uns bedencken, wie die erste Welt, die in der Sündsluth umgekommen ist, ein trefflicher Ausbund gewesen ist, und, dem Schein und Ansehen nach, die besten, heiligsten und edelsten Männer gehabt hat, dargegen wir zu rechnen seyn wie die Hefen der Welt. Denn die Schrift saget nicht, daß sie unster sich selbst bose und ungerecht gewesen seyn, sondern vor Gott. Derselbe, spricht Moses, sahe, daß sie bose waren. Nun sehen aber und richten Gottes Augen viel anders, denn der Menschen Augen. Weine Wege, spricht er Esaia 55, 8. 9, seyn nicht eure Wege, sondern wie viel höher der Himmel über der Erde ist, so hoch seyn meine Wege über euren Wegen, und meine Gedancken von euren Gedancken.

Darum seyn diese Tyrannen und Niesen unter sich selbst gehalten und angesehen worden für die allerweisesten und gerechtesten Menschen; wie zu unserer Zeit Könige und Fürsten, Pähste, Bischöse, Theologen, Medici, Juristen, Edelleute, obenan sigen und groß gehalten werden, als besondere Edelgesteine und Lichter der Welt. Solche Leute seyn gewesen die Kinder Gottes in der ersten Welt, nicht dem Wahn nach, sondern mit Wahrheit, als die da mit Tugend, und vielen herrlichen Gaben seyn gezieret gewesen. Weil sie aber unter diesen Gaben in Hoffart und Verachtung Gottes gerathen seyn, hat sie Gott verworsen und verderbet, samt ihren Gaben, als wären sie die Hesen, Oreck und Koth der Menschen.

Und ist dieses zwar ein gemein Gebrechen unserer Natur. Denn dieselbe kann es nicht lassen, sie muß sich aufblasen, und ihrer Gaben, die ihr von Gott gegeben senn, überheben, wo sie nicht vom heiligen Geist bavon abgehalten wird. Darum habe ich oft gesaget, daß ein Mensch keinen schädlicheren Feind habe, benn sich selbst. Denn das lerne und ersahre ich an mir felbst,



daß ich so groffe Ursach mich zu furchten außer mir nicht habe, als in mir. Denn die Gaben, die wir in uns haben, reigen

biefell

fir h

haben

tichti

ginde

per e

Berr

und

gette

Tafel

Gotti

abet

das

polle

verde

die B

Welt

mad

Rever

Befer

naber

ift, 1

arger

gleich

über

das

ande

und

tige

dag

wird

turger

gottle

Dill

咖

und treiben unfere Natur gur Soffart.

Wie es aber Gott, als der von Natur der gütigste ist, nicht lassen kann, er muß uns mit mancherlen Gaben zieren und überschütten, als da sen, frischer und gesunder Leib, Geld und Gut, Weisheit, Geschicklichkeit, Erkenntniß der Schrift z., also können wir es auch nicht lassen, wir mussen uns solcher Gaben erheben, und damit stolkieren. Darum wurde unser Leben das allerelendeste Ding senn, wenn wir der Gaben Gottes darben mussen: noch ist es zweymal ein elenderes Ding, wenn wir sie haben; denn wir werden dadurch zweymal ärger. Eine solche Unart und Bosheit ist die Erbsünde, die doch alle Menschen, ausgenommen die Gläubigen, nicht wissen noch verstehen, oder ja, wie ein schlechtes und geringes Ding, verachten.

Wir sehen aber solche Bosheit nicht allein an uns selbst, sondern auch an andern. Denn wie stolz und übermüthig macht wol Geld und Gut, das doch unter den andern Gaben das Gezingste ist? Darum halten die Reichen, es seyn Edelleute, Bürger oder Bauern, die andern Leute alle für Mücken und Fliegen. Aber viel grösserer Mißbrauch geschiehet mit andern höhern Gaben, als mit Weisheit und Gerechtigkeit. Weil es derohalben alles Gaben seyn, die Gott unter uns Menschen austheilet, so geschiehet damit bepdes, nemlich, daß Gott solchen Uebermuth

nicht leiden fann, und wird ihn nicht laffen fonnen.

Dieses ist gewesen die Sunde der ersten Welt. Unter Cains Nachkommen seyn die besten und klügsten Leute gewesen: vor Gott aber seyn es die ärgsten gewesen; benn sie überhuben sich ihrer Gaben, und verachteten Gott, von dem sie doch solche Gaben hatten. Solche Unart verstehet und richtet die Welt nicht,

sondern Gott richtet sie allein.

Und wo diese geistlichen Laster standhaftig seyn und im Schwang gehen, da ist man darnach bald gerathen auch in die sleischlichen. Denn der Ansang der Sunde ist, von Gott abkalten, wie Jesus Sir. Cap. 10, 14. saget. Also ist des Teusels erster Fall, aus dem Himmel in die Hölle, das ist, aus der ersten Tasel in die andere. Denn wenn die Leute beginnen gottlos zu werden, das ist, fürchten Gott nicht, und gläuben ihm nicht, sondern verachten ihn, sein Wort, und seine Diener, so kömmt es mit ihnen dahin, daß sie von der rechten Lehre gerathen in keiserischen Wahn und Gedancken, sehren, vertheidigen und schmücken

Diefelbigen. Run fenn bas aber folche Gunden, bag fie bie Belt für die hochste Beiligkeit halt, und die, fo diefelben aufbringen, haben bas Lob allein , bag fie die Religion mennen , fenn gottes= fürchtig, fromm, gerecht, und haben den Namen ber Rirche und Rinder Gottes allein. Denn Menschen tonnen von den Gunden ber erften Tafel nicht urtheilen, und gerathen barnach folche Berrather Gottes in greulichen Chebruch, Diebstahl, Tobschlag,

und andere grobe Gunden in der andern Tafel.

Diefes ergable ich barum, daß man verftebe, bag die erfte Welt nicht allein den Gunden in der andern Tafel unterworfen gemefen fen, fondern habe allermeift gefundiget wider die erfte Tafel; bas ift, habe, bem auferlichen Unfehen nach, Beisheit, Gottseligfeit, Gottesbienft und Religion zum beften gehabt, die aber an fich felbft falfch und unrecht gemefen ift. Da berohalben bas gottlose Befen, und die Gunden wider die erfte Tafel, in vollem Schwang gegangen fenn, da ift auch gefolget bas andere verderbte Wefen, davon Moses in diesem Capitel redet, daß sich die Leute erstlich mit allerlen Unzucht beflecket, und darnach die Welt voll Tyrannen, Blutvergieffens, Gewalt und Unrechtes gemacht haben.

Da derohalben also die gottlose Welt bende Tafeln mit Fussen getreten hatte, kam Gott fie zu richten, ber ein verzehrendes Keuer, und ein eifriger Gott ift. Darum ftrafet er das gottlofe Befen alfo, daß schlecht alles mufte wird, und weder Dbrigkeit noch Unterthanen bleiben. Darum tonnen wir benden, daß, je naher die Welt dem Fall Abams gewesen ift, je beffer fie gewesen ift, hat aber darnach abgenommen, und ist von Tage zu Tage ärger worden, bis auf unsere Zeit, darinnen die Grundsuppe und gleichsam letter Dreck bes menschlichen Geschlechts noch lebet.

Nachdem nun Noah und die Seinen lange gerufen, und über der Welt Bosheit geklaget hatten, zeiget Gott endlich an, daß er dieselbe Bosheit auch sehe und strafen wolle. Auf diesen andern Proces oder Grad hoffen wir nun zu unserer Beit auch: und ift fein Zweifel, es werden etliche fenn, welchen bas funf= tige Berderben ber Belt wird offenbaret werden; es mare benn, daß daffelbe Berderben der Jungste Tag und Jungste Gericht fenn wurde, das ich muniche und begehre. Denn wir haben in diefer furgen und bofen Beit unfers Lebens Ungludes genugfam gefeben: gottlose Leute fcmucken ihre Schande und Lafter mit dem Namen der Beiligkeit und Gerechtigkeit; wie denn zu Roah Beit auch geschehen ift. Darum barf man feiner Buffe noch Beteh:



of have

telser

060:

THE PARTY NAMED IN

N Francisco

a stide

alleries.

miga.

haben;

dur tut

DIMENTAL PROPERTY.

The en

us fáit.

total profit

has Ge

nt Sir

d diver

iben Go

henhalten

villet, fo

ermuth

Cint

n: W

mien fid

組織

m) th

nd in th

Bett office of Supility

"是智作 TO COMPANY

河流

mut

in feber

amilitet!

rung warten. Da es nun zu Noah Zeit auf diesen Grad gekommen ist, da wird ein endliches Urtheil und Sententz gesprochen, welche der Herr droben angezeiget hat, da er gesaget, sein Geist solle nicht weiter Nichter seyn, und es reue ihn, daß er den Menschen gemacht habe.

nicht

einem fen w

Denne

nicht alles

mare i

dem m

Aber i

nung

hoher

fen fa

andere

vels i

ffen !

nem §

haustr

mit Go

will id

nicht

der M

gange

Sund

len.

Police

Geis,

gehen,

land st

Monu

Diesen Zorn aber kann die Vernunft nicht glauben, noch vollkömmlich verstehen. Denn siehe, wie dieser Tert dem, das droben gesagt ist, gar nicht gleich ist. Droben, Mos. 1, 31. haben wir gehöret, daß Gott gesehen habe alles, was er gemacht hatte, und es ware sehr gut gewesen; hat auch dem Menschen und den Thieren den Segen gegeben, daß sie sich mehren sollten; hat dem Menschen unterworsen die Erde, und alle Güter derselben: und welches das größte ist, hat er ihm auch gethan eine Verheissung vom Saamen des Weibes, und ewigem Leben: hat also nicht allein das Hausregiment und Policep bestellet, sondern eine Kirche angerichtet. Wie kömmt es denn, daß die erste Welt, so durch das Wort, wie Petrus 2 Epist. 3, 5. 6. saget, gegründet war, also durch das Wasser verderbet wird.

Darum ist es kein Zweifel, es werden die Kinder der Mensschen dem Noah, da er von dem kunftigen und allgemeinen Versderbniß geprediget hat, solches alles vorgeworfen, und öffentlich Lugen gestrafet haben, nemlich, daß das Haus-Regiment, Poslicen und Kirche von Gott bestellet waren; derohalben Gott nicht seine Dronung und Satungen so ganz und gar umkehren, aufsteben und verderben wurde; so ware der Mensch geschaffen sich zu mehren und Kinder zu zeugen, und auf der Erde zu herrschen; darum wurde er nicht durch das Wasser verderbet werden.

Wie die Papisten und mit diesem einigen Argument dringen, Christus werde bei seiner Kirche seyn bis zum Ende der Welt, Matth. 28, 20. und werden sie der Höllen Pforten nicht überwältigen, Cap. 16. 18. Solches rühmen und treiben sie von sich mit vollem Munde, und meynen, es sey unmöglich, daß sie untergehen sollten. Das Schifflein Petri, sagen sie, kann wold durch Ungestümigkeit ein wenig Noth leiden und wancken; es kann aber nicht versenket und untergedrücket werden von den Wellen.

Eine solche Sicherheit und Trot ist eben auch gewesen vor der Sundsluth; und wir sehen dennoch, daß die ganze Welt vers derbet worden ist. Sie ruhmeten wol, Gottes Ordnungen waren ewig, und hatte Gott das, so er einmal geschaffen, nie wieder aufgehaben oder ganzlich geandert. Siehe aber, wie es hinaus

gegangen ift, so wirft bu befinden, baß fie gefehlet haben (und narrifch gemefen fenn); Roah aber bat allein mahr gehabt.

Wo derohalben des Beil. Geiftes Erleuchtung nicht bargu fommt, ift es unmöglich, daß ein Menfch durch dis Argument nicht follte übermunden werden. Denn wirft bu nicht Gott gu einem unbeständigen und wanckelmuthigen machen, fo bu fchlief= fen wirft, daß er feine Creaturen ganglich vertilgen wolle? Und bennoch offenbaret Gott folches bem Hoah felbft, daß er das Ende nicht uber einen Theil bes Fleifches ober ber Erbe, fonbern uber alles Gleifch, und uber die gange Erde wolle geben laffen. Denn, ware es nicht fchrecklich genug, wenn ein Theil ber Erbe, nachbem man ihr dreie machet, mit feinem Untergang bedrauet wurde? Aber über die gange Erde und alle Menfchen fo graufam wuten, laffet fich anfeben, als fen es wider Gottes Dronung und Mennung, ber gefaget hat, es fen alles febr gut. Darum ift bis bober, denn daß es menschliche Bernunft verfteben ober begreif= fen fann.

Belches ift aber bie Urfache fo eines groffen Borns? Reine andere, benn bavon bier ber Tert faget, baf die Welt voll Frevels ift. Wie ift bas so eine munderliche Urfache? Bon ber er= ften Tafel faget er nichts, sondern zeucht alleine die andern an. Mis wollte er fagen: Bon mir will ich nichts fagen, baf fie mei= nem Ramen und Bort feind fenn, laftern und verfolgen; fie felbft leben untereinander in allen Schanden, ba wird weber bas hausregiment, noch Policen recht bestellet; fondern es gehet alles mit Bewalt zu, durch Recht und Gefebe aber nichts. Darum

will ich bende, die Menfchen und Erde, verderben.

Co feben wir zu unferer Beit, daß unfer Berr Gott fich noch nicht merden laffet, bag er durch den greulichen Migbrauch mit ber Maffe, welcher ein schrecklicher Greul gemefen ift, und die gange Welt gefüllet; besgleichen burch falfche Lehre und andere Gunden und Lafter, die man fur Religion gehalten hat, ergurnet sen. Beil aber die Leute also untereinander leben, daß weder Policen, noch Saus = Regiment recht gehet; item, weil fo groffer Geit, fo mancherlen Tucke und Unrecht fo ftarck im Schwang geben, fo muß ja ein jeder feben und fchlieffen, bag Gott Deutsch= land zu ftrafen, ja gang und gar umzukehren, gedrungen und gezwungen wird.

ben

随

1 let

1,31

加加

niches

Uten:

Derfel:

eme

n; bat

arsono

野此

nrin:

Men:

ne n

Do:

fid

: 173

din

e bei

nidt

en fie

1, 100

n mi

E Edit

Min

1 105

MES iren iebet nauf Von der allgemeinen Berderbtheit der Menschen.

der ander reine Beh foliget

halfe b

gen feir ben Pr

ften M

Milan

den, No

uó.

fam, do

iden : 5

fraget; Paulu

Pfalm 11, 32

Sprud

daß bei gibet,

faget (

und ibr

dern ift

Rebe, bi

Un

Amt sie

Welt

fdon

londerr

welche

diefer

Lehere

bothái

unsers

igen u

minn

freg ber

in min

1. B. Mof. 6, 5.

Dieses ist der Tert, den wir geführet haben wider den frepen Willen, davon Augustinus schreibet, daß er, ohne Gnade oder den Heiligen Geist, zu nichts anders dienet, denn zu sündigen. Es werden aber die Schul-Lehrer, die des freyen Willens Patronen seyn, vor den Kopf gestossen und haben sich viel zu bemühen, nicht allein dieses sehr klaren Tertes halben, sondern auch um dieses Spruches St. Augustini willen, von dem sie sagen, daß er hyperbolice rede; und wie Basilius schreibet, daß einer, der in Widerlegung seines Gegenparts zu weit gekommen war, gethan habe, wie die Bauern thun, welche, wenn sie wollen, daß das junge Holz gerade wachsen soll, beugen sie es etwas viel nach der andern Seite: so, sagen sie, habe Augustinus in der Widerlegung der Pelagianer, darinnen er die Gnade rühmet, auch etwas härter wider den freyen Willen geredet, denn billig gewesen sey.

Was aber diesen Tert belanget, cavilliren sie ihn also, daß er allein rede von dem argen Geschlecht vor der Sündfluth. Denn jehund wären die Leute besser, und wo nicht alle, so wären es doch etliche, die den frenen Willen recht gebraucheten. Das sehen aber die elenden Leute nicht, daß der Tert insgemein redet von des Menschen Herh, und fürnemlich darben stehet das Wörtlein: alleine.

Bum britten sehen sie das auch nicht, daß nach der Sundfluth dieser Spruch kast eben mit denen Worten, wie er hier
stehet, wiederholet wird unten im achten Capitel, v. 21. da Gott
saget: Das Dichten des menschlichen Herzens ist bose
von Jugend auf, da er denn wahrlich nicht allein von denen
redet, die vor der Sündsluth gewesen seyn, sondern auch von
denen, welchen er verheisset, er wolle sie hinsort mit der Sündfluth nicht mehr verderben, das ist, vom ganzen nachkommenden
Geschlecht Noah. Denn dieses seyn Worte, die insgemein geredet seyn: Das Dichten des menschlichen Herzens ist bose.

Darum schließen wir insgemein, daß der Mensch ohne den Beiligen Geift und ohne die Gnade nichts thun kann, denn fun= bigen, und also bis in infinitum fortgehet, von einer Gunde zu

ber andern. Wenn aber das auch darzu kommt, daß er die reine Lehre nicht dulden kann, und das Wort des Henls von sich schläget und dem Heiligen Geist widerstehet: so wird er durch Huste des freyen Willens auch ein Feind Gottes, lästert den Heiligen Geist und folget schlecht den bosen Lüsten und Neigungen seines Herzens, wie da bezeugen der Jüden Erempel unter den Propheten, Christo und den Aposteln, das Erempel der ersten Welt unter dem Lehrer Noah, item das Erempel unsere Widersacher jetiger Zeit, die man auf keine Weise kann überres den, daß sie sündigen, irren und falsche Gottesdienste haben.

So beweisen solches andere Sprüche in der Heil. Schrift auch. Denn redet der 14. Pfalm v. 2. nicht insgemein genugsam, da er spricht: Der Herr schauet vom Himmel auf die Menschen-Kinder, daß er sähe, ob jemand klug sey und nach Gott fraget; aber sie sind alle abgewichen zc. Und zeucht diesen Psalm Paulus an in der Epistel zu den Nömern Cap. 3, 10, item Psalm 116, 11: Alle Menschen sind Lügner; und Paulus Röm. 11, 32: Gott hat alles beschlossen unter die Sünde. Diese Sprüche lauten alle insgemein und schliessen gewaltig für uns, daß der Mensch ohne den Heiligen Geist, welchen Christus alleine gibet, nichts anders vermag, denn irren und sündigen. Darum saget Christus im Evangelio Ioh. 15, 5: Ich bin der Weinstock und ihr send die Reben, ohne mich könnet ihr nichts thun, sone dern ihr send ohne mich, wie eine abgeworfene dürre und todte Rebe, die zum Feuer bereitet ist.

Und das ist auch die Ursache, warum des Heiligen Geistes Amt sep, die Welt zu strafen, Joh. 16, 8. nemlich darum, daß er die Welt beruffe zur Busse und Erkenntniß dieser Unart. Die Welt aber bleibet und thut, wie sie lange gethan hat; wenn sie schon durch Gottes Wort vermahnet wird, höret sie doch nicht, sondern mennet, Gott werde sich lassen gefallen die Gottesdienste, welche sie sich erwählet hat, wiewol ohne Gottes Wort, und von

diefer Mennung ift fie nicht zu bringen.

Darum muß man im Hergen steif darauf bestehen und diese Lehere veste halten, die uns unsere Sunde und Verdammniß vorhalt. Denn ein solch Erkenntniß der Sunden ist der Unfang unsers Henls, daß wir schlecht an uns selbst gant und gar verzagen und Gott allein geben die Ehre der Gerechtigkeit. Denn, warum klaget Paulus sonst so sehr, Rom. 7, 18. und bekennet frey heraus, daß nichts Gutes an ihm sey, und saget fürnemlich: in meinem Fleische? Daß wir verstehen, daß unsere Unart und

fil be

ndern

t, Mis

mmen

te mel:

ms in

dmet,

das

Denn

1 08

ben

non

em:

hier

bents

4 108

mint.

1 675

ben

fin:

ne #

Schade allein durch den Geift Gottes geheilet werde. Wenn nun dies im Herhen vest gegründet ist, so haben wir den Grund unserer Seligkeit zum mehrern Theil geleget. Denn darnach haben wir klare Zeugnisse, daß Gott die Günder nicht verwersen will, das ist, die ihre Günden erkennen, Busse zu thun begehren und dürsten nach der Gerechtigkeit oder Vergebung der Günden durch Christum.

dea non

tiefeften

men,

viebila

idet

wie de

fen nit

denn

auch

feften

lich ei

nod) a

bishe

hatte

ten. årger

dem 1

both o

net u

Darum follen wir mit allem Fleiß zusehen, daß wir uns nicht finden lassen unter diesen Exclopen, die Gottes Wort widersstreben und ihren frenen Willen und eigene Krafte ruhmen. Denn, ob wir wol ost straucheln, fallen und sündigen, so will doch der Heilige Geist, wo wir ihm, wenn er uns strafet, mit demuthisgem Bekenntniß unserer Bosheit weichen, ben uns seyn und die erkannten Sunden nicht allein nicht zurechnen, sondern will sie durch Christi Enade zudecken und uns mit andern Gaben, die bende zu diesem und jenem Leben noth seyn, reichlich begnaden.

Aber die Worte Mosis selbst soll man auch steissig betrachten; benn hier hat er aus gewissem Rath und Bedencken eine sonderliche Art zu reden gebrauchet, daß er nicht schlechthin saget: Die Gedancken des Menschen seyn bose, sondern, das Dichten der Gedancken. Und also nennt er das, so der Mensch vermag in seinen Gedancken, oder mit seiner Vernunft und dem freyen Willen, in dem allerhöchsten Grad. Denn darum nennet er es ein Gedicht, daß es der Mensch mit dem höchsten Fleiß erdencket, erwählet, thut, wie ein Töpffer, und halt es für das allerhöchste Werck. Das ist aber, spricht er, bose, und zwar nicht einmal, sondern für und für, zu aller Zeit; denn ohne den Heiligen Geist ist die Vernunft schlechterdings ohne alle Erkenntniß Gottes. Nun heisset aber ohne Gottes Erkenntniß seyn, allerdings gottlos seyn, im Finstern leben und das für das beste halten, das das ärgste ist.

Wenn wir aber vom frepen Willen disputiren, so fragen wir, was er vermöge theologischer Weise, (das ist, in Sachen, so Gott, Gottes Willen und Wort anlegen,) nicht, was sein Vermögen sen in weltlichen Dingen und denen, so der Vernunft unterworfen seyn, und schliessen also, daß der Mensch ohne den Heiligen Geist vor Gott schlecht gottlos sen, wenn er gleich mit aller Heyden Tugenden gezieret wäre, wie man denn wahrlich in der Heyden Historien sindet treffliche Exempel der Zucht, det Mäsigkeit, der Frengebigkeit, der Liebe gegen sein Vaterland, gegen Eltern, Kinder, item Exempel der Mannhaftigkeit, Freund-

lichkeit u. f. w. Dir fchlieffen auch, bag die allerbeften Bedanden von Gott, von Gottes Willen, vom Gottesdienft die allers tiefeften Sinfterniffe fenn.

Denn das Licht der Bernunft, welches dem Menschen allein gegeben ift, verftehet nicht mehr, denn was bem Leibe gut ift und wohl thut. Diefes ift aber die verderbte Luft = Liebe.

Darum foll man diefen Spruch nicht schlechthin versteben, wie er von Juden und Sophisten verstanden wird, die ba mennen, er rebe nur von dem unteren Theil bes Menfchen, welcher viehisch ift, die Bernunft aber treibe und fen geneiget zum beften. gieben alfo bas Dichten und Trachten nur auf die andere Tafel, wie der Pharifaer, der den Bollner verdammet und fpricht, er fen nicht, wie die andern, Luc. 18, 11. Derfelbe redet gute Borte. benn er bancket Gott, welches nicht bofe ift; wir aber fagen, baf auch daffelbe bofe und gottlos ift, denn es kommt am allergemif= feften bavon ber, ba feine Erkenntnig Gottes ift, und ift eigent= lich ein Gebet, das zur Gunde wird, und weder zu Gottes Ehre, noch zu bes Menschen Geligfeit bienet.

## Grundung der weltlichen Obrigkeit.

1. B. Mof. 9, 6.

"Wer Menschenblut vergeußt, deß Blut foll auch durch Men-

"schen vergoffen werden."

Sier ordnet der herr ein neu Gefet und will, daß die Todt= schläger von Menschen wieder sollen erschlagen werden, welches bisher in der Welt nicht gebräuchlich gewesen war. Denn es hatte ihm Gott selbst alles Gericht vorgenommen und vorbehal ten. Da er berohalben nun fahe, daß die Welt von Tag zu Tag ärger warb, hat er endlich die gottlose Welt geftrafet mit ber Sündfluth.

Sier aber theilet er feine Gewalt auch dem Menschen mit, bem er Gewalt giebet über Leben und Tod unter den Menfchen, boch alfo, bag einer Schuld hatte an vergoffenem Blut. Denn, wer nicht bas Recht hat, einen Menschen zu tobten, und tobtet ihn gleichwol, den unterwirfet Gott nicht allein feinem Gericht,

II.

Dem

house mod

erfen

entert

Tiple:

le uns

miber

Denn,

d der

nuthi:

nd die

will fie

m, die

maben.

etrad:

I eine aget: oten PERMIT freger 11 13

file

mai, ligen

世紀

3 103

e fin

n ha

Tit

did

het

and,

fondern auch dem Schwerdt des Menschen. Darum saget man recht, wenn er getodtet sep, ob er wol durch das Schwerdt gestödtet wird. Denn wenn es ohne dieses Gebot Gottes ware, so wurde es eben so wenig recht seyn, einen Morder zu erwursaen, als wenig es sich vor der Sundfluth gebühret hat.

Darum ist das der Ursprung, daraus alle weltliche Rechte hersliessen. Denn so Gott dem Menschen die Gewalt giebet über das Leben und Tod, so giebet er ihm ja traun auch die Gewalt über das, so weniger ist, als da seyn Güter, Haus und Hof, Weib, Kinder und Gesinde, Uecker u. s. w. Dieses alles will Gott, daß es unter etlicher Leute Gewalt sey, daß die Uebel-

feine

gewe's

Moal

Regi

Gott

allet

bettid

einen

eme

eine

liche

delt

ben

bon

Veri

Den

und

Lehr

thater geftrafet werden.

Denn hier soll man zwischen Gottes und der Menschen Gewalt diesen Unterscheid halten. Gott hat Macht und Gewalt,
uns zu tödten, ob uns gleich die Welt nichts beschuldigen kann,
sondern wir vor ihr unschuldig seyn. Denn die Sunde, so mit
uns geboren wird, machet uns vor Gott alle schuldig. Die Menschen aber haben alsdenn erst Gewalt zu tödten, wenn wir vor
der Welt schuldig seyn und die Uebelthat gewiß da ist. Darum
seyn Gerichte geordnet und rechte gerichtliche Processe bestimmet,
dadurch man sich der That eher erkunden und beweisen muß, ehe
man das Urtheil fället über das Leben.

Darum soll man diesen Tert sleissig mercken, darinnen Gott die Obrigkeit eingesetzt und geordnet; nicht allein darum, daß sie über das Leben richten soll, sondern auch über geringere Dinge, denn das Leben ist, als, daß die Obrigkeit strasen soll den Unzgehorsam der Kinder, Diebstahl, Chebruch, falsch schwören und in Summa alle Sünden, so in der andern Tafel verboten senn. Denn wer das Gericht über das Leben zulässet, der lässet auch zu das Gericht über andere Dinge, so geringer und unter dem

Leben fenn.

Darum ist das ein herrlicher Tert und werth, daß man ihn wohl merce, daß Gott die Obrigkeit geordnet und ihr das Schwerdt in die Hand gegeben hat, daß sie dem Muthwillen wehren soll, auf daß nicht Grausamkeit und andere Sunden zu sehr überhand nehmen. Und wenn Gott diese göttliche Gewalt dem Menschen nicht gegeben und befohlen hätte, Lieber, was wollten wir für ein Leben führen? Weil derohalben Gott gesehen hat, daß zu allen Zeiten viel Unglückes und Unlust in der Welt seyn wurde, so hat er dieses äußerliche Mittel geordnet, das die Welt bisher noch nicht gehabt hatte, auf daß sich die Bosheit nicht über alle

Maaffen mehrete, und hat damit unfer Leben und Gut gleichfam umschrencket und mit Mauren verwahret.

## Vom Thurmbau zu Babel.

1. B. Mof. 11.

Einen Thurm aufrichten und eine Stadt bauen ist an sich selbst keine Sunde gewesen, nachdem dergleichen auch die Heiligen gesthan haben. Und Ussur, der, wie ich dafür halte, gang heilig gewesen ist, hat die Stadt Ninivi gebauet, da er neben denen Gottlosen nicht langer wohnen konnte. Die Sunde aber ist allermeist an dem, daß sie an dieses Gebäude ihren Namen hangen, Noah und die rechte Kirche verachten und nach einem eigenen Regiment trachten; darzu sich für diese achten und ausgeben, so Gott zunächst sehe; Noah aber seh von Gott verlassen und verworfen.

Darum ift in diefer Siftorie abgemablet bas gottlofe Wefen mit allen Unschlagen, Bornehmen, Trachten und Gedanden aller Gottlofen, fonderlich aber ber Seuchler, die fich allein fur heilig und Gottes nachste Freunde halten und auf diefer Erde herrschen und gewaltig fenn wollen. Und wenn man diefer Gunde einen andern Namen geben wollte, fo fonnte man fie nennen eine rechte Gotteslafterung, Schmahung bes Namens Gottes, eine Gunde miber bas britte Gebot vom Sabbath und eine greuliche Abgotteren, baburch die Ehre des lebendigen Gottes verman= delt wird in ein Kalb, das ift Abgotteren im Bergen. Und blei= ben folche Gunden nicht allein, fondern gebaren andere mehr von fich, nemlich Sag und Feindschaft wider die rechte Rirche, Berfolgung, Tyrannen, Mord, Raub, Unzucht und Chebruch. Denn die falfche Rirche ift allezeit eine Berfolgerin ber rechten und wahren Kirche, nicht allein geistlicher Weise, durch falsche Lehre und unrechte Gottesbienste, sondern auch leiblich, durch Burgen, Gewalt und Inrannen.

Auf diese Sunde, saget Moses, sen gefolget, als eine Strafe, die Verwirrung der Sprachen, welches da scheinet, als sen es eine geringe Strafe gewesen, ist aber wahrlich eine greuliche und schreckliche Strafe, so man den großen Schaden, so dieser Ver-



unh

alles lebel:

wit.

tann,

e mit

Mer:

t bet

muzi

is the

and

MI

n ibi

164

Į#

the,

ber

alle

wirrung und Trennung der Sprachen gefolget, bedenden will. Denn wo man einerlen Sprache hat, ift es erftlich eine ftarche Bulfe und Forderung darzu, daß fich die Leute gusammenhalten und in Ginigkeit ben einander leben, und zeucht fich hieher auch bas Sprudwort, barinnen man faget: Gleich und gleich gefellet

mpt ¢

merbert

aller 9

peben

bas

alles

obigo

Denti

ben

große

detle

um

bende

unfere

biefe

Da o

und

werd

heili

ift 1

10061

delea

hat a

Straf

verin

fich gerne.

Denn ein Deutscher rebet und gehet gerne um mit einem, ber feiner Landesart und Sprache ift. Da aber mancherlen und ungleiche Sprachen fenn, ba ift nicht allein feine Gefellschaft, fondern es wachfet im Bergen auch ein Groll und Feindschaft gegen ein folches Bold, def Sprache man nicht verfteben fann. Alfo ift ein Frantofe einem Deutschen feind und verachtet ibn; Die Bahlen aber verachten und haffen alle andere Nationen, fo ihre Sprache nicht führen.

Darum fann man aus diefer Trennung ber Sprachen er= achten und fpuren, daß ihre Bergen untereinander gertheilet und gertrennet, ihre Sitten verkehret und alle ihre Gedanden, Urt und Vornehmen fich verwandelt haben, daß man folche Spaltung ber Bungen recht nennen mochte einen Urfprung und Urfache alles Uebels und Unglucks, benn fie zugleich im weltlichen und Saus-

regiment Unordnung und Berwirrung angerichtet hat.

Und wiewol diefes gar ein großer Schade und Unrath ge= wefen, fo ift er boch gegen ben nichts, bag burch diefe Trennung ber Sprachen auch die Rirche in Unordnung gefommen, betrübet und Raum und Urfach gegeben worden ift zu ungablicher Abgot=

teren und Aberglauben.

Denn wer wollte nicht feben, daß bas Lehramt burch biefe Beranderung ber Sprachen Schier gar aufgehoben worden ift? Denn Cber, welcher ohne Zweifel die erfte und rechte Sprache behalten, hat die andern, welcher Sprache er nicht gewußt und fie ihn wieder nicht haben verfteben konnen, nicht weiter lehren und unterrichten fonnen.

Darum ift im Neuen Teftament diefes gar eine große Bohlthat und ein fonderliches Bunberwerd, daß am Pfingfttag ber Beilige Geift burch mancherlen Sprachen allerlen Lander Bolder in einen Leib, welches Saupt Chriftus ift, gufammengefaffet bat.

Denn Chriftus bringet fie burch bas Evangelium alle gu einem Glauben, fo boch die mancherlen Sprachen bleiben, und reiffet die Wand und ben Baun um, nicht alleine bamit, daß er une burch feinen Tod mit Gott verfohnet und ju une in neuer Sprache redet, fondern auch damit, baf er ausmendig Friede und Einigkeit machet, auf daß wir, gleichwie mancherlen heerden, unter einen hirten gebracht und in einen Schaaffstall versammlet werden. Diese hulfe und Wohlthat des herrn Christi ift unser aller gemein; darum denn die Ungleichheit, die da im ausserlichen Leben ist, nichts schadet noch hindert.

Derohalben wir auch für diese Gabe ihm zu bancken haben, baß er diese allerschwereste Strafe, die ein Ursprung und Ursach alles Unglücks und Uneinigkeit gewesen ist, durch seinen Heiligen Geist aufgehoben und zu und eine heilige Einigkeit gebracht hat, obwol die Mannigfaltigkeit und Ungleichheit der Sprachen bleibet. Denn da dieser Mittler Christus nicht erkannt wird, da ist Uneeinigkeit und scheusliche Blindheit, in den Herhen sowol, als in den Sprachen.

Wenn wir berohalben alle Historien aller Bolcker und Zeiten burchsehen, so befinden wir, daß aus dieser Ungleichheit und Mannigsaltigkeit der Sprachen mancherlen Empörungen, Krieg und große Veränderungen in Sitten und in der Religion, darzu mancherlen Gedancken und Wahn der Leute entstanden sehn. Darzum hat Gott eine so große Plage und Jammer durch ein neues Wunderwerck wenden und abschaffen wollen.

Einen Wahlen verstehe ich nicht, so verstehet er mich wieder nicht, darum wächset daraus gleichsam eine natürliche Ursach eines Jorns und Feindschaft zwischen uns. Wenn wir aber alle bende Christum verstehen, so gewinnen wir einander lieb, als unsere Glieder, die wir denn untereinander seyn.

Wo aber Christus nicht ist, da regieret noch heutiges Tages diese babylonische Plage, nemlich Zertrennung der Sprachen, die da gewiß auch eine Trennung der Herten anrichtet und nicht allein das Hausregiment und Policep, sondern auch die Religion und Kirche unruhig und unordentlich machet.

Diese greuliche Strafe aber vermahnet und warnet uns, daß wir uns huten sollen, daß wir nicht von dem Wort absällig werden, oder uns andern vorziehen, als wären wir frommer und heiliger. Denn, weil dieses die Nachkommen Hams gethan haben, ist darauf so eine greuliche Strafe gefolget, die da, wie man wohl sagen möchte, schier mehr Schaden im menschlichen Geschlecht angerichtet hat, denn die Sundsluth selbst. Denn dieselbe hat allein verderbet die Leute, so zu einer Zeit gewesen senn, jene Strafe aber währet die zur Welt Ende, wiewohl uns Christus hierinnen durch seinen Geist eine Huse gethan hat. Wie gar klein aber ist dieser Theil, so das Wort annimmt und gläubet?

tore

alter

加加

Widt.

off gr

Etinn.

im:

tt, fo

物物

m, In

Milita

H LUS

in:

th gr

Sing

血松

ni în

am)

动

fit

aner

und

Der andere große Haufe ist in sich selbst zertrennet, mit dem Herten, wie mit der Sprache, und leistet den allerangenehmsten Dienst dem Teufel, welcher ein Vater und Stifter ist aller Kriege

dağ et

Hospe

und S

unfer

Greu

perf

und

fer !

id

moll

furnel

nicht

geleb Sun

Ztoi

jo t

dene

und

Din liche

Bern

und Uneinigfeit.

Bum britten. Weil wir nun von der Gunde und Strafe berer, fo den Thurm gebauet, gefaget haben, ift es nicht ohne Rugen, daß man die Zeit zusammenrechnet, nemlich, wie viel Sahr ba fenn zwifchen ber Gunbfluth und biefem Gohn Deleg, unter welchem der Thurm zu Babel gebauet und die Trennung und Berwirrung ber Sprachen geschehen ift. Run fenn fast bun= bert Sahr nach ber Gundfluth verlauffen gemefen, ba folches ge= fchehen ift, und ift diefelbe Beit Roah fiebenhundert Sahr alt ge= wefen; denfelben haben ben feinem Leben, ba er regieret und ihnen von foldem großen Born Gottes geprediget hat, mit feiner ganben Rirche und Gefchlecht ber heiligen Bater, Diefe gottlofen Leute verachtet, nemlich Sam mit feinen Endeln, die eines fo großen und ichrecklichen Borns Gottes bald vergeffen haben. Welches benn ben frommen Roah und bie Geinen gar hefftig wird gefrancet haben, bag feine Nachkommen in folches haben an= feben und bafur vergeblich warnen laffen, bas fie ihnen vorge= nommen haben. Darum wird allhier derfelbe heilige Mann aber= mal verlachet, als ein alter Rarr und Fantafte.

Wenn wir berohalben unsere Anfechtungen, Creus und Beschwerungen mit diesem Leiden, Plage und Ansechtung der heilisgen Bater vergleichen wollen, so senn sie nichts dargegen. Denn, ob wir wol auch große Unlust, Jammer und Unglück in der Welt sehen, so sehen wir es doch nicht lange und seyn deshalben seliger, daß wir desto eher aus einer solchen argen Welt geholet werden. Noah aber hat die Bosheit seiner ungerathenen Nachstommen ben vierthalbhundert Jahr sehen mussen. Was wollen wir wohl mennen, was für Jammer er diese Zeit über wird haben

feben muffen.

Darum ist deskalls der fromme Sohn Sem seinem Bater weit überlegen gewesen, als der diesen Jammer viel långer hat sehen mussen, und ben funshundert Jahre nach der Sundfluth gelebet hat. Darum senn es Märtyrer, auf welche billig alle Menschen zu allen Zeiten sehen sollten und ihrem Exempel nach lernen geduldig senn.

Alfo prediget St. Petrus 2. Epift. 2, 7. von Loth, dem Gerechten, daß feine Seele geplaget und gemartert worden fen, da er die gottlofen und schandlichen Wercke der Sodomiter habe

ansehen muffen. Und von Maria saget Simeon Luc. 2, 35, baß ein Schwerdt burch ihre Seele gehen werde. Denn die Bosheit der Welt konnen heilige Leute ohne große Schmerken und Betrübniß im Herzen nicht ansehen. Aber, wie gesaget, ist unser auch derer, so vor uns gewesen und nach uns seyn werden, Creuz und Leiden nichts gegen dieser heiligen Bater, die ein solch verkehrtes Wesen und Bosheit der Welt ben funshundert Jahren und darüber haben sehen mussen.

Darum laffet uns folche traurige Bilber, Spectackel und Pfeile bes Satans, die er in unfere Bergen fchieft, auch gebul-

big leiden.

mil

rung

jun:

ges

unb

iner

tosen es so Wet:

Jet

plet

iben

Denn wir es ja nicht besser haben sollen, denn die heilgen Bater vor uns; wiewohl wir es, wie gesaget, deshalben viel beseser haben, daß wir kurzere Zeit zu leben haben. Dieses habe ich kurzlich, als zu einer Vorrede über dieses Capitel erzehlen wollen.

Von den Abraham gegebenen Verheiffungen.

1. B. Mof. 12.

Dieses ist ein sonderlicher furtrefflicher Tert und einer aus ben furnehmsten der gangen heil. Schrift. Darum soll man ihn nicht leichtsinnig und obenhin berühren und überlauffen, sondern fleisig ansehen, forgfältig auseinander wickeln und erklaren.

Wie wir nun die Strafe der Abgötteren, darinnen Abraham gelebet hat, recht deuten und ziehen auf das Gesetz, dadurch die Sunden gestrafet werden: also mochte man wohl diesen groffen Trost oder Verheissung das Evangelium nennen. Was aber Gott so kurt und gleichsam in einer Summa verheisset, das wird in denen folgenden Capiteln reichlicher und weitläuftiger dargethan und vermelbet.

Darum mußt du es hier zu allererst dafür halten, daß die Dinge, welche der Herr Abraham hier zusaget, schlecht unmögliche, unglaubliche und erlogene Dinge sind, so du sie aus der Bernunft urtheilen willt; denn sie sind unsichtbar. Denn so Gott dergleichen etwas mit Abraham gedencket vorzunehmen, warum lässet er ihn nicht in seinem Lande und ben seiner Freund-

schaft, darinnen er ohne Zweifel ohne ein groffes Unsehen und Namen nicht gewesen ist? Ist es denn leichter, zur Nahrung und Ehren zu kommen unter unbekannten Leuten, und ben denen man nicht eines Fusses breit eigen hat, denn daheim, da man Aecker und Freunde, Verwandte und eine wohlbestellte Haushaltung hat?

May be

und S

phen

anber

und

ment

nemi

G. 1

gleich

Not al

ein e

bas 1

das

fer u

obwo

es do

er er

ibm

bag e

fid of

und E

tennen

greiffe

will t

dies s

day fi

gen }

Moj.

habe

ihner

heilig

[18 D

Ne II

Lorur

appear

Darum muß gar eine groffe und hohe Kraft bes Heiligen Geisftes in Abraham gewesen seyn, daß er solche unmögliche, unglaubliche und unbegreiffliche Dinge in sein Hert hat fassen können und sie also ansiehet, als waren sie wahr und schon vorhanden; sonzberlich, weil er nun begunnte alt zu werden. Denn er war bey funf und siebenzig Jahren, Sara aber war zehen Jahre junger und unfruchtbar.

Lieber, wie duncket dich nun, daß sich solches alles mit diefer Verheisfung reime: Ich will dich zu einem groffen Bolck
machen; denn er zeiget damit an, daß sein Geschlecht und Nachkommen ein groß Volck werden soll. Woher soll er aber Kinder
und Nachkommen nehmen, weil er einen unfruchtbaren Chestand
besiget? Solche große Last des Unglaubens und solche hohe Berge,
die den Glauben überfallen und schwer machen, überwindet dieser
heilige Patriarch alle durch den Glauben und setzet hinüber, klebet und hänget an dem einigen allein: Siehe, das saget dir Gott
zu, darum wird es dir gewißlich nicht fehlen, ob du wol weder
Weg noch Weise, noch auch die Zeit schen kannst, da diese Verheissung soll erfüllet werden.

Und heisset der Herr Abrahams Geschlecht ein groß Volck nicht allein der zeitlichen oder leiblichen Grösse halben, sondern auch der geistlichen, doch also, daß es in diesem leiblichen Leben seyn soll. Denn dieses Volck muß man unterscheiden von allen Königreichen und Völckern der gangen Welt, wie groß und gewaltig sie auch seyn. Denn Gott giebet Land und Leute, Königreiche und setzet ihnen Zeit, wie lange sie währen sollen, wie Daniel Cap. 2, 21. saget. Er giebet sie aber aus seinem heimslichen Nath, daß es die auch nicht wissen, denen er sie giebet; denn sie meynen, es geschehe ohngesehr und zufälliger Weise, daß einer ein König wird, oder ein Königreich ererbet, und sehen nicht, daß es Gott vom Himmel herab also schiedet und regieret.

Darum ist des Gluckes Name so gemein und berufen unter den Henden, so sie doch nicht wissen, was das Gluck sep. Aber dieses Volck hat vor allen Volckern und Konigreichen der Welt diesen Vorzug gehabt, daß sich Gott ihm in seinem Wort mit viel und mancherlen Wunderwercken und Zeichen offenbaret hat und bezeuget, daß er ein Gott diefes Bolckes fen.

Db es fich berohalben wol laffet ansehen, daß die Geschichte und Bandel des Judischen Boldes der Pracht und denen Trium= phen ber Benden nicht gleich find, und man dafur halt, daß die anderen Konigreiche, als das Babylonische, Perfische, Griechische und Romische mit Gewalt und Reichthum bas Judische Regi= ment weit übertreffen; jedoch, wenn du biefes Bolckes Regenten, nemlich Gott felbit, ansehen willt, welcher, wie im Propheten Ef. 31, 9. ftehet, feine Feuerftatte ju Jerufalem gehabt hat und gleichfam ein Mitburger bafelbst gewesen ift: fo wird dich bunden, daß aller Konigreiche und Bolder Siege und Triumphe dargegen ein Stand und Unflath fenn und diefe Gefchichte allein werth, daß man sie hoch halt, ruhmet und preiset, weil es gewiß ift, baß fie von diefem Sausvater, welcher ber einige Gott ift, Schopf= fer und Erhalter aller Dinge, ausgerichtet und geschehen fenn. Denn obwol eben er auch die andern Konigreiche regieret, fo thut er es doch verborgener Beise, also, daß es auch die felbst, welchen folche Wohlthaten widerfahren und fie dieselbe fuhlen, nicht wiffen.

Aber in diesem Volck offenbaret er sich, in diesem Volck will er erkannt fenn, gepreifet und geehret werden. Darum erwählet er ihm das Tabernackel und heiffet ihm einen Tempel zurichten, auf baß er einen gewiffen Drt ben biefem Bolck habe, welchem er fich offenbare im Worte, Beichen, Bunderwerden, Gebrauchen und Ceremonien u. f. w., auf daß man überall fpuren und er= fennen fonne, daß er gegenwartig fen und fich ichier mit Banben greiffen laffe. Diefen Borgug faffet Mofes in biefe Borte: 3ch

will dich zu einem groffen Bold machen.

Es fenn wol die Benden mit Gewalt und Gutern weit über dies Bold und find ihre Geschichte und Bandel ansehnlich, alfo, daß fich jedermann ihrer verwundert; aber bas ift alles nichts ge= gen diefen sonderlichen Vorzug und Frenheit, welche Mofes 5. Mof. 4, 7. trefflich ruhmet, nemlich, daß diefes Bold einen Gott habe, ber sich nabe zu ihnen thue, bas ift, ber mitten unter ihnen wohne und fich offenbare im Bort, Gottesbienft, in ben heiligen Propheten, die des heiligen Geiftes voll waren und diefes Bold von Gottes Willen unterrichteten.

Diefes find rechtschaffene und vollkommene Guter, welche die Welt nicht verstehet, benn fie hat fie gang und gar nicht. Darum nennet Mofes fein Bold ein groß Bold auf eine viel andere Beife, benn Cicero und Demofthenes. Biewol es auch

latt

und

fon:

ben

tger

die:

Bold

Mate:

inder

tand

biefer

Ele

Sott

ber

it:

eth

eben illen

Qts

M

tim: wit;

M

ibil

eret. tt

bet

leiblicher Weise groß gewesen ist, so du bedencken willt, wie seine Ankunft gewesen sen, nemlich der einige, einsame Abraham, von welchem ein solch groß Volck gekommen ist, daß es die Schrift 1. Mos. E. 15, 5. vergleichet mit dem Sand am Meer und

Eleiny!

vissen fühlete

Wold.

fep;

aus

wird

gen e

Unfall

So fie

heiffur

bas n

noto

große

heiffut

das al

dern

ffarde

Abrah

Gefdle

Geremo

Bold.

und la

achtric

"berla

11200

"ibre

"Place

", und

um de

ihnen

trefflid

in wi

Chapia

gleichen

Sternen am himmel.

Es redet aber der Herr noch nicht von dem geiftlichen Segen und ewigen Leben, welches diesem Bolck auch ist verheissen gewesen. Denn, was dieses Bolck in diesem Leben gehabt hat, sind noch leibliche und zeitliche Guter gewesen, auf daß es auch der Größe halben ein Unsehen hatte und Gott mitten unter ihnen wohnete, redete, regierete und sie schützte. Welches denn auch treffliche Gaben sind, die man nicht genugsam loben kann, daß sich Gott also in dieses Bolck gleichsam verschlossen hat, daß er nicht allein mitten unter ihm wohnete, sondern wollte auch aus ihm Mensch werden. Aber dieses gehöret zu den geistlichen und ewigen Gütern, davon wir bald sagen wollen.

Also hat Abrahm dieser keines gesehen, ja er hat auch Ursachen die Fulle gehabt, der keines zu gläuben, so er dem Fleisch hätte wollen folgen; denn er hat einen unfruchtbaren Shestand gehabt, und ob ihm wohl hernach Isaac geboren ist und er seinen Enckel Jacob in die funfzehn Jahre gesehen hat: so ist doch ein solcher Anfang, wie jedermann bekennen muß, gegen eine so große Verheissung zu rechnen, sehr schwach und gering gewesen. Darum hat der heilige Mann gar einen trefslichen Glauben gehabt, daß er solches alles gegläubet hat, so gewiß, als sähe er es schon vor Augen, und mit nichten gezweiselt an denen Verheissungen, die

ihm von Gott gethan waren.

Nun lasset uns gegen diesen so grossen Glauben auch halten unsern Unglauben. Wir wissen, daß Christus am Jüngsten Tag kommen wird und zu nicht machen alle seine Feinde, Türschen, Jüden, Pabst, Cardinale, Vischoffe und was der gottlosen Leute mehr senn, so das Wort entweder verfolgen, oder aus Hoffart verachten und versäumen. Wir wissen auch, daß Christus zwischen der Zeit, ehe er kommt, ben seiner Kirche senn will und reine Lehre und rechte Gottesdienste erhalten. Mennest du aber auch, wenn wir solches gläubeten, daß irgend ein Unfall, wie er auch käme, uns betrüben könnte? Mennest du auch, daß sich in unsern Herhen die Sicherheit, so wir fühlen, erheben würde, daß wir also gedächten, wie wir denn thun, als würde der Tag des Herrn über tausend Jahr noch nicht kommen?

Derohalben ift unfer Glaube, wenn wir es glauben wollen,

wahrlich ein schwacher Glaube und fenn wir in der Wahrheit fleinglaubig, die wir gar nicht konnen verglichen werden mit dem heiligen Abraham, der fich an folch unfichtbarlich Ding mit ge= wiffem Glauben also halt, als hatte er es schon in der Sand und fühlete es. Er horet vom herrn: Ich will bich zu einem großen Bold machen, und fiehet doch, daß er gleich wie ein durrer Stamm fen; benn feine Chegenoffin ift unfruchtbar. Da fie aber endlich aus Gottes Berbeiffung wider die Natur vom Mann fcmanger wird und einen Sohn gebieret, fiehet er, bag auf demfelben eini= gen Sohne die Verheiffung stehet, der sich doch vieles ungahligen Unfalls (wie benn biefes Leben ungewiß ift), erwegen mußte. So fiehet er auch, daß aus Ifaac auch ein einiger Erbe der Ber= heiffung, nemlich Jacob, geboren wird; alfo ift hier noch nichts, bas mit ber Berheiffung übereinkommen wollte, und ftehet den= noch fein Glaube gewiß, vest und unverruckt, er werde ein febr großes Geschlecht haben. Dieses ift der erste Theil dieser Berbeiffung.

In der Schrift heisset das Wort segnen: mehren und bessern, daß also dieser Theil der Verheissung dahin gehöret, daß Abraham gläube, daß er nicht allein ein groß Geschlecht haben werde, sonzern daß ihm auch widersahren soll, daß es von Tag zu Tag gesstärcket und gemehret werde. Darum ist das die erste Gabe, daß Abraham zu einem grossen Bolck werden soll, das ist, daß sein Geschlecht haben soll ein Königreich, Gewalt, Güter, Gesetz, Geremonien, eine Kirche u. s. Denn das heisset eigentlich ein

Volck.

die feine

m, bon

Schrift

ger und

iden Se

perhition

habt bat,

es and

er ihnen

nn auch

in, das

daß er

and and

ichen und

uch Urfa:

m Rleifd

Cheftand

er feinen

dech ein

fo große

Darum

t, daß

n vot

n, die

uch hat

ingfen

e, Tip

notifofen

der auf

Christal

mill und

on oper

nie a

随師

mitte,

or Tag

wollen,

Die andere Gabe ist, daß dies Bolck auch Bestand haben und lange währen soll, wie dies sein herausstreichet der neun und achtzigste Psalm v. 31. folg: "Bo seine Kinder meine Gesete "verlassen und in meinen Rechten nicht wandeln, so sie meine "Ordnung entheiligen und meine Gebote nicht halten, so will ich "ihre Sunde mit der Ruthen heimsuchen und ihre Missethat mit "Plagen; aber meine Gnade will ich nicht von ihnen wenden "und meine Wahrheit nicht lassen sehlen."

Es ist aber das Judische Bolck beruffen gewesen nicht allein um der Berheisfung und Gottesdienstes willen, oder darum, daß ihnen anvertraut, was Gott geredet hatte, sondern auch um der trefflichen Manner und rechten Helden willen. Denn, wen wollen wir aus der ganten Hendenschaft halten gegen den David, Ezechias, Daniel, Joseph, Samson, Gideon, Josua und derzgleichen hohe Leute, es senn gleich Propheten, Könige oder Fürsten.

[oll m

eint 3

die B

ein m

"brep

"geto

" Det

den

ben

len,

with

famn

Seal

ben

bon

Stud

weld

word

ben !

ift, b

Leufel

und th

pheter

den,

haltu

gen 1

ander

richte

fenn.

auf (

tes f

will

enn.

bung delt.

In in

Bisher hat der Herr Abraham verheiffen nur leiblichen Segen und Guter. Denn obwol biefes auch geiftliche Wohlthaten mit Recht genannt werben, daß Gott in diefem Bold gewohnet und fich ihm burch Beichen, Bunderthaten und burch fein Wort in den heiligen Propheten offenbaret hat: fo fenn es doch alles Bobl= thaten gemefen diefes zeitlichen Lebens. Nun aber folget die rechte Berheiffung, die man mit gulbenen Buchftaben ichreiben und in aller Lande Sprachen ruhmen und preifen follte. Denn fie brin= get und bietet an die emigen Schabe, fann berohalben nicht leib= licher Beise verstanden werden, als follte fie, wie die vorigen Berheiffungen, allein in biefem Bold bleiben. Go aber biefe Berheiffung in alle Bolder ober Geschlechte auf Erden, wie die Borte flar ausweisen, foll ausgegoffen und ausgetheilet werben: fo werden wir von feinem andern wiffen, der biefen Gegen unter alle Bolder ausgetheilet habe, benn von dem Sohn Gottes, un= ferm herrn und Benland Jefu Chrifto.

Darum ist dies die einfältige, wahrhaftige und unverwerfliche Mennung: Hore, Abraham, ich habe dir und deinem Geschlecht herrliche Zusagungen gethan, aber daran ist es noch nicht genug, sondern ich will dich auch mit einem solchen Segen ehren und zieren, der in alle Geschlechte auf Erden ausbrechen und ausgehen soll u. f. w.

Und hat Abraham biefe Berheiffung gar fein verftanden. Denn so hat er bei sich gedacht und geschloffen: Sollen burch mich alle Geschlechte der Erden gesegnet senn, fo muß ja dieser Segen auf meiner Person nicht allein ftehen, benn fo lange werbe ich nicht leben. Zudem bin ich von mir felbst nicht gesegnet, fon= dern es ift mir der Segen widerfahren durch Gottes Barmhergig= feit; barum werben ja alle Bolder nicht um meiner Perfon wil= len, ober aus meiner Rraft gesegnet werden. Darzu wird es aber fommen, daß aus meinem Gefchlecht einer wird geboren wer= den, welcher von fich felbst gesegnet fenn wird und diefen Segen, ber fo weit und breit auf alle Geschlechte ber Erden reichen foll, mit fich bringen; barum wird er muffen Gott fenn und nicht ein Mensch allein, wiewol er ein Mensch auch fenn und unfer Fleisch an fich nehmen wird, auf daß er mein Saame rechtschaffen fep. Muf folche Gedancken bes heiligen Patriarchen hat Chriftus ohne Zweifel gefehen, ba er Johannis am 8, 56. faget: "Abraham, "euer Bater, ward froh, daß er meinen Zag fabe, und er fabe "ihn und freuete fich."

Dag er berohalben faget: 2lle Geschlechte auf Erden, bas

foll man nicht der Breite nach allein verstehen, von Geschlechten einer Zeit, sondern der Långe nach von allen Geschlechten, so lange die Welt stehen wird. Und kömmt dieser Spruch ganzlich überein mit dem Besehl Christi Marc. 16, 15. 16: "Gehet hin und "prediget das Evangelium allen Creaturen. Wer da gläubet und "getaust wird, wird selig werden; wer aber nicht gläubet, wird "verdammet werden." Daß also dieser Segen nun schon gestanden ist anderthalbtausend Jahr und wird weiter stehen und bleiben bis zur Welt Ende, und werden sich die Pforten der Hölen, Tyrannen und Gottlosen vergeblich darwider versuchen und wüthen.

Sonderlich aber ist das zu merden, daß er nicht saget, es solle dahin kommen, daß sich alle Bolder zu den Juden verssammlen und alle Juden werden sollen, sondern saget, daß der Segen, welchen dieses Bold haben werde, von ihm auf die Heyben kommen solle, das ist, auf die, so nicht beschnitten seyn und von Mose und seinem Geseb nichts wissen.

Darum halten wir allhier diesen Segen recht gegen den Fluch, unter welchem alle Menschen seyn um der Sunde willen, welcher durch Christum aufgehoben und der Segen zugewandt worden ist allen, die ihn annehmen und an seinen Namen gläuben werden. Welches denn eine wunderbarliche Wohlthat Gottes ist, daß wir von der Sunde, vom Tod und von der Gewalt des Teufels errettet, in die Gesellschaft der Engel Gottes kommen und theilhaftig gemachet werden des ewigen Lebens.

Aus dieser Verheissung sepn geflossen alle Predigten der Propheten von Christo und seinem Reich, von Vergebung der Sunden, von der Gabe und Sendung des heiligen Geistes, von Ershaltung und Regierung der Kirche, von der Strafe der Ungläubigen u. s. w. Denn sie haben gesehen, daß das gewiß auseinsander gehefftet wäre: Soll dieses ein Saame Abrahams auserichten, so wird er mussen ein natürlicher und wahrhaftiger Menschsten. Wiederum, so er auch andere und zwar alle Geschlechte aus Erden segnen soll, so wird er auch etwas Höheres und Größeres ses sepn mussen, denn ein Saamen Abrahams. Denn solches will dem Saamen Abrahams um der Sunden willen vonnöthen sepn.

Also hat der Heilige Geist das Geheimnis der Menschwers dung des Sohnes Gottes in so kurbe und schlechte Worte gewischelt, welche hernachmals die heiligen Patriarchen und Propheten in ihren Predigten weiter erkläret haben, nämlich, daß durch den

Segen

ten mit

net und

Wett in

时那时:

राहे राजित

ni den n

fie bim

icht leibe

borigen

er diefe

wie die

werben:

en unter

ttes, un:

betwerf:

iem Ge:

od nidt

en ehren

ind aus:

anden.

durch

biefet

merbe

t, fon:

aberbig-

ion wils

wird es

tau mate

Segen,

hen jou

nicht ein

u Ship

部郎

गड़े क्यार

inafaith,

Stribut

Neligion

ibermet'

Denn n

aesaget

den E

die Ji

Hohn

als bie

ibnen d

Sohn 1

Miffen

den I

Saam

aber h

ten un

empel t

Sürften

meinfd

fonner

und ne

"ausfan

"tauben:

bon Ebr

jedermar

und un

worte i

wider

darum

"nichts

nach u

Und le

zusamn nicht la

den Witten und

wife St

Sohn Gottes die gante Welt sollte erlöset, die Hölle und der Tod zerstöret, das Geset abgethan, die Sunde vergeben und ewizges Leben und Seligkeit allen, die an ihn glauben wurden, umssonst geschencket werden. Darum ist das der Tag Christi, davon er im Johanne Cap. 8, 56. saget, welchen Abraham mit leiblichen Augen nicht gesehen hat, sondern im Geist und hat sich gestreuet. Denn, weil diese Dinge dem Fleisch unsichtbar und uns

möglich waren, waren sie auch unglaublich.

Und ist dieser Tert nicht allein nühlich zur Lehre und Bersmahnung, sondern gehet auch gewaltig wider die Untreue der Juden. Denn, weil Gott Abraham einen leiblichen Segen versheisset, nemlich, daß seine Nachkommen ein grosses Volck seyn sollen, so sagen sie her von ihnen, ob sie jetziger Zeit ein gesegnetes und grosses Volck seyn. Da sie aber die Erfahrung und Noth zwinzget, daß sie bekennen und sagen mussen, daß sie ein armes, geplagtes, kleines Häuslein seyn, was wird man anders aus diesem Tert schliessen köuslein seyn, was wird man anders aus diesem Tert schliessen können, denn daß entweder Gott in seinen Zusagungen lüget, oder sie selbst irren und der rechte Saame Abrahams nicht seyn. Daß man aber Gott in seinen Zusagungen Lüget, wäre gottlos. Darum folget dies von den Jüden nothzwendig daraus. Denn, was da Segen sey, weiß man.

Darzu heiffet bies ein Bolck, fo ba eine Dbrigkeit, Land und Leute, Gefete und Frenheit hat. Was haben aber heutiges Tages bavon die Juden, die hin und wieder zerftreuet, auf man= cherlen Weise geplaget und schier, wo fie hinkommen, gefangene Leute fenn muffen? Gie laffen ihnen wohl traumen, baf fie in Babel, (ich weiß nicht, wo es ist,) und ben den Turcken noch groffe Gewalt, Ehre und Reichthum haben. Und es ift mahr, daß fie ben den Turcken einen Aufenthalt haben um der Berratheren willen. Denn, was die Juden in allen driftlichen Furstenhöfen von geheimen Unschlägen erfahren und erkundschaften konnen, bringen fie alsbald vor den Turcken, und thun etliche Kurften nicht allein narrisch, sondern auch gottlos baran, daß fie fich mit ben Juben fo gemein machen, fie um fich haben und aufhalten, welches fie doch auch nicht ben ben Turcken haben, fon= bern werden von ihnen gefangen und beraubet; wie ich fur Bahr= beit erfahren habe von benen, die nicht allein zu Constantinopel, fondern auch zu Damasco, da fehr viel Juden fenn follen, gewohnet haben.

Go berohalben die elenden Juden nun nicht bekennen wollen, daß fie der rechte Abrahamssaame nicht fenn, das ift, daß fie in

Frethum steden und unter Gottes Zorn; item, daß sie der rechten Religion entgegen senn: so wollen wir sie dahin bringen und überweisen, daß sie Gotteslästerer senn und Gott Lügen strafen. Denn was kann für ein ander Mittel hierinnen senn?

Bleichwie wir aber vom Segen und von einem groffen Bold gefaget haben, fo fagen wir auch von dem groffen Ramen, melden Gott Abraham verheiffet. Denn was haben zu unferer Beit Die Juden fur einen Ramen? Sind fie nicht aller Menfchen Sohn und Spott? Denn ja fein verachteter Bold jegund ift, als bie Juden; wie ihnen denn die Propheten broben, daß es mit ihnen bargu fommen foll, daß fie allen Bolckern gum Spott und Sohn werden follen. Wo bleibt benn nun ber groffe Rame? Muffen fie diefes Beugniß nicht uber fich felbft geben, daß fie fol= den Namen verloren haben? Und es muß bennoch Abrahams Saame einen groffen Namen haben; benn Gott luget nicht. Siebe aber hier auch darnach, ob diejenigen, fo fich zu benen Juden halten und fie fegnen, wiederum gefegnet werden. Und find gwar Er= empel vor Mugen, nicht allein gemeiner Leute, fondern auch groffer Rurften und herren, die von biefem Segen, welchen fie megen Be= meinschaft und Freundschaft mit ben Juden fuhlen, Beugniß geben tonnen, nemlich, baf fie Schaben nehmen an Gut, Leib und Seele.

Nun mögen aber die Juden uns vielleicht, das im hundert und neunten Psalm v. 11. stehet: "Es musse der Wucherer "aussaugen alles, was er hat, und Fremde mussen seine Guter "rauben;" und werden vorwenden, daß solches nicht die Juden von Christen, sondern die Christen von Juden leiden; denn ja jedermann bewußt, was sie in denen Republiquen mit ihrem grossen und unmässigen Wucher für Schaden thun. Aber darauf antworte ich also: Daß erstlich die Vernunft selbst lehret, daß Wucher wider die Natur und deshalben wahrhaftig eine Sunde sen; darum denn die Christen diese Regel haben: "Leihet, daß ihr "nichts dafür hoffet, Luc. 6, 34."

Die nun des Herrn Christi Junger senn, folgen dieser Regel nach und hüten sich fur Wucher, als für einer gewissen Sunde. Und lehret die Erfahrung auch, daß grosse Güter, so mit Wucheren zusammengetrieben werden, von Gott versluchet werden und nicht lange ben einander bleiben. So nun derohalben die Jüden den Wucher für ihren Segen halten, mögen sie sich daran halten und sich deß ergöhen. Denn, daß er Sünde ist, daran gewisse Strafe gebunden, weiß jedermann, wie die Schrift hin und wieder lehret und solches die Jüden mit ihren Erempeln beweisen.

und der

nd emi:

n, um:

nit libli:

it fill ger

un m

and Neu

celle bet

gen ver:

la fenn

elegnetes

oth swin:

, geplag:

fem Zert

agungen

ms nict

i ftrafen

en noth:

t, Land

entiges

man:

fie in

n noch

mahr,

Berri

un Site

sidaften

n etiiche

baf fit

ben und

ben, fons

etimopely

e fie in

Denn siehe, ob sie selbst nicht ausgesogen werden? Sie scharren ihr Gut zusammen durch einzelne Pfenninge und Heller; indeß aber mussen sie, wo sie hausen, sehr grossen Schoß und Tribut für ihre Wohnung geben, und beweisen ihnen dennoch christliche Obrigkeiten grosse Gute und Wohlthat gegen dem, das sie von den Türcken leiden mussen. Denn dieselben würden weder ihren Leib noch Leben schonen, wo sie nicht so viel Nugen hatten von ihrer Verrätheren, darzu sie, die Jüden, aus Haß und Feindschaft gegen die Christen, sehr wohl abgerichtet und geschickt seyn.

gen ge

in Bo

und J

safest

joide jaget

drude

gefegn

200 1

foldpe

allet

666

den

gen

Gefd

chen

ftus,

boren

haben

nicht o

Bold

viel,

heilio

alle

Grer

dem

ja,

fell.

gehen

das ii

himu

Darum ist das gar eine starcke Beweisung, damit wir unsere Religion und Glauben bekräftigen, und der Juden Untreue an den Tag geben und zu Schanden machen können, nemlich, daß sie alles, was dem Abraham hier verheissen wird, schon verloren haben, und sonderlich dieses, so ihm zulest verheissen wird, nemlich den Segen, der aus Abrahams Saamen in alle Bolcker und Geschlechte auf Erden ausgehen und sich erstrecken sollte.

Und wahr ist es, sie werden mit diesem Beweis und Argument etwas hoch gedrungen; darum lügen sie und wenden sür, dieses Stück der Prophezeihung sen ersüllet worden in Salomon, dem Sohn Davids, und sagen, daß er sen gewesen der Gesegnete unter den Bölckern, das ist, er sen beruffen gewesen und von jedermann gelobet worden. Über was gehet das hier diesen Text an, daß er von andern gerühmet und gelobet worden sen, nachdem die Worte also lauten, daß dieser Saame den Segen bringen werde zu allen Völckern? Was hat aber nun Salomon and dern Völckern gedienet und für Wohlthat erzeiget?

Darum zwinget uns dieser Text öffentlich, daß wir bekennen muffen, daß der Meßias oder Christus vorlängst gekommen sen, der diesen geistlichen und ewigen Segen mit sich in die Welt gebracht hat. Weil aber denselben die ungläubigen Jüden von sich geworfen und nicht gewollt haben, ist er den Henden zugewandt; die elenden Jüden aber senn zugleich des leiblichen und geistlichen Segens beraubet worden, wie es die Erfahrung vor Augen weiset. Denn sie senn nun fast in die anderthalbtausend Jahr in grossem Elend und ewiger Gefängniß gewesen, und haben gar nichts gehabt von diesen Verheissungen, davon hier Gott mit Abraham redet. So nun Gott in seinen Verheissungen wahrhaftig ist, so will es nothwendig solgen, daß sie Lügner senn und um ihres Unglaubens willen diese Verheissung verloren haben; sie seyn

auch nicht mehr Ubrahams Saamen, zu welchem die Berheiffungen geschehen fevn.

In was Irrthum noch heutiges Tages alle Juden steden, weiß man. Sie warten auf den Meßiam, daß er alle Heyden zu Boden schlage und den Juden wieder herstelle ein leiblich Reich und Herrschaft über alle Heyden, wie denn unter Uhasvero geschehen ist, Esth. 8, 10. sqq. Denn dieselbe Zeit seyn die Juden gesessen in grosser Gewalt, Ehre und Pracht. Über wider eine solche vergebliche Hoffnung gehet dieser Tert öffentlich. Denn er saget nicht, daß die Heyden vom Saamen Ubrahams untergestrucket oder dienstbar sollen gemacht werden, sondern, sie sollen gesegnet seyn, das ist, Hulfe und Errettung haben wider den Tod und Sunde. Über lasse ihnen schon ihre Glosse bleiben, daß solches heisse segen, das ist von den Heyden gezwungen und zum höchsten Segen, das ist von den Heyden gezwungen und zum höchsten beschweret seyn. Solches ist des Teusels Glosse, der solz chen Fammer und Elend einen Segen nennet.

Gott aber, der gut ist, nennet Segen eigentlich die Erlössung vom Fluch und Jorn Gottes und saget zu, daß solcher Sesgen durch Abrahams Saamen widersahren soll nicht allein dem Geschlecht Abrahams, sondern allen Geschlechten auf Erden. Solchen Segen hat nun zu uns gebracht Gottes Sohn, Jesus Christus, der aus Abrahams Saamen von der Jungfrau Maria gesboren ist. Weil ihn aber die ungläubige Synagoga nicht hat haben wollen, ist sie ferner von ihm gekommen, also, daß sie nicht allein den ewigen Segen, sondern auch den zeitlichen und leiblichen verloren hat, auf daß ja jedermann sehe, daß es ein Volck ist, welches unter dem Fluch und Jorn Gottes ist.

Darum dienet uns dieser Tert zu mancherlen Sachen sehr viel, ift auch darum sehr wohl werth, daß ihn die, so in der heiligen Schrift studiren, wohl mercken.

Denn er gehet nicht allein gewaltig wider die halsstarrigen Juden, und malet nicht allein ab die Person Abrahams, welche alle fromme Christen vor Augen haben sollen, auf daß sie, seinem Erempel nach, gläuben lernen, sondern beschreibet auch, neben dem Abraham, das Glück und Wohlfahrt dieses ganzen Volkes, ia, wie es der ganzen Kirche bis zum Ende der Welt ergehen soll. Denn, wie es in der Kirche bis zum Ende der Welt zugehen wird, und was darinnen bisher geschehen und ergangen ist, das ist alles ergangen und wird ergehen nach Kraft dieser Versheissung, die noch stehet und lebendig ist.

II.

iben? Gie

und Heller:

Shop und

dennes neu

en bem, bas

murben me

viel Maker

l, aus his

tet und ge

wir uniere

eue an den

in, das fie

loven baben.

nemlich ben

er und Ge

s und Argo

in Salomen.

et Gefannte

und non it-

diefen Zert

in, note

earn brits

domen on-

mir befennen

from the fire

the Malt gr

ben von få

i jugerpank;

DIED DOOR

in surjun

n night gir Alraham

entit, fo

on thres

fie fept

Willt du berohalben in wenig Worte bie Siftorie ber Kirche. von Abrahams Beit her bis auf diefen heutigen Tag, gufammen faffen, fo befiehe mit Fleiß diefe vier Berfe. Denn barin wirft bu Gegen feben, wirft auch die feben, fo ber Rirche fluchen, welche Gott wiederum verfluchet, daß fie ju Grunde untergeben muffen, ba der Rirche ihr ewiger Segen unbewegt und unverruckt geblie= ben ift. Darum fommt biefer Tert uberein mit ber erften Drebigt im Paradies von bem Saamen, welcher ber Schlangen Ropf gertreten follte. Denn bie Rirche ift ohne Feinde nicht, fon= bern wird angefochten und geplaget, bag fie barüber feufzet, und überwindet boch burch biefen Saamen und behalt endlich ben

ret un

ouf b

fonft

dafur

10 9

gew

hard

bes .

tuno

mer fehl

tebe nicht

ham

ten

wefer

meder

lohnu

und

Son Ser abe

et 1

meir

Sieg und Triumph wider alle ihre Feinde in Ewigfeit.

Bie aber Gott in berfelben erften Predigt von dem Beiffen ber Schlange gefaget und bafur gewarnet hat: fo zeiget er bier an, daß es alfo fommen foll, daß fich etliche finden werden, die bem Saamen Abrahams fluchen. Aber biefer Schabe, fo wir von ber Welt und dem Teufel angestochen und angefochten werden, ift gering, weil wir haben die lieben Engel, ja Gott felbft, ber uns fegnet und unfere Widerfacher vertilget; wie benn die Erflarung biefes Tertes in denen Propheten weitlauftiger ftebet, ba man fie fuchen foll. Denn diefe Berheiffung ift die Quelle und Urfprung, baber die Propheten alle ihre Berheiffungen und Drohungen genommen haben; barum verwundern wir uns billig uber biefer gottlichen Beisheit, daß fo groffe Bandel und die Siftorien aller Beiten, fo viel die Rirche betrifft, alfo in wenig Borte in Diefem Tert gefaffet und begriffen fenn.

## Von Abrahams Anfechtung und Trost.

Den Diener mit bieler Iert zu mancher er Sachen febr

Boid ift, welches unter Bem Ruch und Sorn Gerry ift. - an

1 B. Mof. 15, 1. ff.

alle fromme Christen von Angen haben follen, auf ball fich feinem Diefes ift bas furnehmfte Capitel, welches man mit hochfter Betrachtung und Fleiß lefen follte. Run werde ich aber jegiger Beit mit ber Rirchen Noth und Bandeln, bargu auch mit Sof-Sachen bermaaffen beladen und verhindert, bag ich allen Sachen, fo in biefen Capiteln fenn, nicht fann nach Nothburft fleißig nachbenden. Darum wollen wir es ichlecht nach ber Grammatick dahin handeln.

Hernachmals folget von Anfechtung und Trost, welches alles Moses so nahe mit dieser Historie vom Sieg Abrahams einsuhzert und an einander füger, daß es sich ansehen lässet, als habe er auf die Ordnung und Art der Historie wenig gedacht, wie er denn sonst psleget zu thun. Daher denn ein unersahrner Leser es oft dafür hält, als gehen die Predigten übel auseinander; aber die, so geistlicher Händel ersahren senn, wissen, daß keine Ordnung gewisser, besser und gemeiner sen, denn daß nach dem Trost allezeit folge und entstehe neue Gefahr, Unglück und Empörung.

Also folget hier nach dem herrlichen Sieg Abrahams, das durch ohne Zweifel sein Glaube sehr gestärket und sein Hertz sons derlich ist getröstet worden, sonderlich, da die so ernste Predigt des Hohenpriesters Sem darzu gekommen ist, eine neue Ansechtung, die doch aus der Historie nicht genugsam kann verstanden werden, was es für eine gewesen sen. Jedoch ist das gewiß und sehlet nicht, daß, nachdem Gott Abraham mit diesen Worten anzecht und ihm besiehlet, er solle sich nicht fürchten, solche Worte nicht vergebens und ohne Ursach gefallen senn, sondern daß Abraham, der kurtz zuvor als ein Ueberwinder und Siegesmann frohzlich und guter Dinge gewesen war, nun mit weiterer Gefahr, Sorge und Schrecken angetastet und übereilet gewesen ist.

Denn was ware diese Bermahnung, daß er sich nicht furch= ten sollte, und Verheissung eines so groffen Lohnes vonnothen gewesen, wo es mit ihm nicht dahin gekommen ware, daß er entweder an dem Schut Gottes fast verzweifelt, oder an der Belohnung gezweifelt hatte?

Dieses ist die gemeine Weise, damit Gott die Heiligen übet und mit ihnen umgehet. Darum auch der vierte Psalm v. 4. saget, daß Gott seine Heiligen wunderlich führe und regiere. Abraham, nachdem er durch seinen wunderbarlichen Sieg getrösstet ist, ist er in einer so grossen Freude des Geistes, und über Gottes Gabe und Wohlthat so frey und sicher, daß er in seinem Herhen faget: Ich werde nimmermehr darnieder liegen; bald aber schläget alles mit ihm um, daß er wie David sagen muß: "Du hast dein Antlig verborgen, und ich bin erschrocken."

Warum aber, oder wie regieret Gott solches? Warum giebt er nicht seinen Heiligen eine beståndige und vollkommene Freude? Das weiß ich nicht, ohne allein, daß ich sehe diese Regel und gemein Crempel in allen Heiligen, auch an dem Haupt, dem Herrn Christo selbst, der zu Zeiten im Geist frohlocket, und Gott mit Freuden im Heiligen Geist dancket; darnach aber wird er in seis

der Rirde

jufammen

darin wirf

den, welde

hen missen

truct geblie

erften Die

Schlangen

nicht, fon:

uffet, und

idlich den

em Beinen

iget et hier

werden, bie

le mir ven

werden, if

bet uns fee

larung diefes

un fie fuder

prung, bafer

annum men

dittiben

lee Beiten,

eiem Let

mit fre

mmatic

nem Geift wieder betrubet, ruffet Gott an um Schut, bittet um Sulfe und klaget, daß er in den tiefsten Nothen verlaffen sep,

ben !

例问

12,

mele

auf

ben

bat

free

nicht

tel,

mei

uns

bagi

gefd

m

den

viet

wo Go lib Er fol mi fo fabre febre

wie im 8. Pf. v. 6. und 22. Pf. v. 2. zu feben ift.

Darum follen wir diefe Beife und Erempel ber Beiligen. ja den Proceg, den er mit ihnen halt und über fie führet, mohl lernen. Abraham war furt zuvor über folchen feinen herrlichen Sieg frohlich gewesen, benn Gott hatte feinen Namen unter alle Benden, fo umber lagen, beruffen gemacht; darum hatte er fich fur ber Gefahr und Gunde eiteler Ehre und Ruhmredigkeit gu beforgen gehabt, denn diefe unfere Ratur fann nichts weniger vertragen, denn ihre eigene Ehre und Gottes Mohlthaten; barum wendet Gott sein Untlit ein wenig von ihm ab und laffet ihn fich felbft regieren, ba folget benn von Stund an Ungft, Dube und Arbeit. Go faget auch Paulus 2. Cor. 1, 8. 9. "Wir "mußten uns des Lebens erwegen und hatten ben uns beschloffen, "wir mußten fterben. Golches aber geschahe uns barum, daß "wir unfer Bertrauen nicht auf uns felbst stelleten, sondern auf "Gott, der die Todten auferwecket." Denn Gott ift der Bermeffenheit, die wir an uns felbst haben, feind. Nun ift fie aber eine Gunde, die in unserer Natur ftecket und alle Beiligen, und fonderlich die allerhochsten, dahin treibet und reiget, daß fie fundigen wider die erfte Tafel.

Denn so viel die andere Tafel besaget, ist ihnen die Lust genugsam getödtet, also, daß sie weder vom Diebstaht, noch vom Ehebruch, noch vom Todtschlag angesochten werden, wie jungen Leuten widersähret, welcher Fleisch noch starck und frisch ist; sonbern es sezet ihnen andere, viel schwerere Gesahr zu, nemlich die grossen und hohen Sunden wider die erste Tasel, als, das Vertrauen und Vermessenheit auf sich selbst und sein Vermögen, Ruhmredigkeit und Dunckel eigener Gerechtigkeit und Weisheit. Mit solchen Ungeheuern haben die Heiligen zu kampssen ohne Unterlaß, und haben damit Abraham, Moses, Aron, David am allermeisten zu thun, daß sie die Vermessenheit und Hoffart an

ihnen zwingen und überwinden.

Derohalben låsset es sich ansehen, daß Abraham, wie die Worte genugsam ausweisen, in dergleichen Ansechtung auch gewesen ist. Da derohalben Gott siehet, daß er in Gefahr stehet und in Vermessenheit gerathen mochte, wendet er sein Antlit von ihm ab und wehret also seiner Ansechtung. Denn dieses ist unserer aller gemeines Gebrechen, daß, wenn Gott herrlichere Gaben giebet, sich der alte Abam aufbläset und stolt wird; denn er

siehet, daß andere solche Gaben nicht haben. Auf daß derohalben diese Sunde die Heiligen nicht versühre und zu Fall bringe,
so giebet Gott Paulo einen Satans-Engel, der ihn mit Fäusten
schlage, auf daß er sich seiner Offenbarung nicht überhebe, 2. Cor.
12, 7: Darum saget man ein sein Erempel von einem Bischof,
welcher, da er zum Predigtamt gedrungen und gezwungen ward,
auf seine Knie siel und Gott anrief, er wollte ihn solches Amtes
benehmen, oder, so er ja wollte, daß er damit sollte beladen seyn,
bat er, Gott wollte ihn erst von eiteler Ehrsucht und Hoffart befreyen. Denn so Paulus, der höchste Apostel, für dieser Seuche
nicht sicher ist, ja, so ihm nicht anders, denn durch ein solch Mittel, daß er sich den Teusel plagen lasse, von dieser Sünde kann
geholsen werden: was haben wir uns zu fürchten, die wir gar
weit unter Paulo und mit ihm gar nicht zu verzleichen seyn?

Denn von Natur können wir nicht anders, denn daß wir uns der Gaben Gottes übernehmen und damit stolkiren, wie wir dagegen, wenn uns dieselben genommen werden, gar verzweiseln. Und ist hier nicht vonnothen, daß wir alte Historien, so vor uns geschehen seyn, herbey ziehen; man sehe unsere Zeiten an. Denn was hat Münkern, die Wiedertäuser, Sacramentirer, Zwinglium und Decolampadium anders erwecket und auf die Bahn gebracht, denn greuliche Vermessenheit und Ehrgeiß? Kann jemand etwa vier Wörter Griechisch schreiben und irgend einen Psalm auslezgen, giebet er sich empor und bläset sich auf durch seine Wissensschaft, wie ein Sauerteig, also, daß er sich duncken lässet, er schwebe in den Lüsten, weit über alle Menschen.

Diese schändliche Seuche habe ich ben Zeiten lernen kennen und bin deß aus so vielen Historien göttlicher Schrift unterrichtet worden. Darum ich denn im Anfang des Evangelii, da mich Gott in dieses Wesen, daß ich es so nenne, durch wunderbartliche Wege wider allen meinen Willen führete, Gott mit ganzem Ernste bat, er wollte mich ja von diesem Uebel erlösen und für solcher Sünde behüten, darinnen er denn mein Gebet erhöret und mich von dieser Ansechtung frey und ledig gehalten hat, wiewol so gar frey und ledig nicht, daß ich sie nicht fühlete; aber mit Geschäften, Sorgen, Gefahr, Mühe und Arbeit hat er mir also zussehen lassen, daß ich alles Ehrgeißes aus meinem Herzen leichtslich habe können vergessen.

Und wo uns Gott auch auf solche Weise nicht dafür behütet, so nehme uns diese ungeheuere und häßliche Sunde alle gefangen. Es fühlet wol die Jugend und hernach das mannliche Alter, seine

ittet um

heifigen,

et, webl

petriiden

unter alle

tte et fib

lyfeit in

meniger

darum

ffet ibn

Mile

"Wit

delien,

um, duf

idern auf

Bermef:

fie aber

gen, und

fit fin:

Puff ge

f bom

ungen

i fons

lid die

as Bir-

rmogen,

Deisbeit.

in cont

ation and

Hart on

wie bie

वार्क हुँ

r finist

企調

if un:

. Ga

nn et

Trill

fet ha

und 1

wir

tung

wir

2(119

dami

Belo

bet &

follen

bargi

bera

Herr

bam

men

fid)

auffe

ftehet

Id to

jang

"Un

ben

delb halt

ben

Plage und Anfechtung; denn das Fleisch wird versuchet mit Unzucht, das Herh mit Geiß, Jorn und Haß und dergleichen Anzrenzungen, dadurch die Herhen auf mancherlen Weise angesochten werden; aber solches alles seyn Kampf=Stucke und Sunden der andern Tafel, die sich mit der Zeit selbst verschleichen und verstöschen.

Wenn wir uns berohalben bunden laffen, wir haben nun wider folche Gunden ausgefochten und die überwunden: fo fetet uns von Stund an zu ein neuer und viel hefftigerer Rampf ge= gen die erfte Tafel, darinnen wir ftreiten muffen wider die Bermeffenheit, Chrfucht und Bertrauen, fo wir auf uns felbit megen unferer Gaben haben. Auf daß derohalben Paulus folder Seuche moge überhaben fenn, muß er in feinem Fleisch fuhlen des Satans Pfahl: "Auf daß ich mich nicht, fpricht er 2. Cor. 12, "7. meiner groffen Offenbarungen überhebe, ift mir gegeben ein "Pfahl in das Fleisch, nemlich des Satans Engel, der mich mit "Fauften fchlaget." Die viel fenn aber nun berer, welche, fo fie St. Paulum ansehen, benden und es bafur halten, das er folche Unfechtung leiden muffe? Und wer wollte es nicht glauben und dafür halten, daß er solche Unfechtung vorlängst überwunden und unter feine Fuffe getreten hatte? Und bennoch zeiget er in ber Epiftel zum Romern an, daß er in einer viel großern Gefahr ftehe. Denn er flaget Cap. 7, 23, "daß er gefangen genommen werde von der Gunde, oder dem Gefet der Gunde."

Wie will einer benn, dieweil er solches an einem so groffen Apostel siehet und erfähret, sich aller Gefahr fren und ledig halten? Und so ist nun Abraham auch noch im Fleisch gewesen; was ist es berohalben Bunder, daß, nachdem ihm Gott so einen herrlichen und gewaltigen Sieg gegeben hat, er sich seines Glückes überhoben und stolk und vermessen worden ist? Auf daß er sich derohalben nicht zu sehr überhebete, hat ihm Gott zugeschickt eine starcke und schwere Ansechtung, dadurch sein Muth gebrochen und

er gedemuthiget wurde?

Wiewol wir derohalben nicht wissen können, was es für eine Anfechtung gewesen ist: so ist es doch glaublich, daß er solches wird erlitten haben, dergleichen wir kurtzuvor aus dem Psalm haben angezogen. Nachdem er den Sieg wird erlanget haben, wird er im Geiste frohlich worden seyn und mit hoher Stimme gesungen habe: Te Deum laudamus, wird gesagt haben: Ich werde nimmermehr darnieder liegen, Psalm 30, 5. 7. Da aber Gott sein Antlit vor ihm verborgen hat, ist gekommen

Traurigkeit, welche fein Bert also eingenommen und mude geang= ftet hat, daß er eines fo herrlichen Sieges gant und gar vergeffen und sich hat duncken laffen, als fen er nun gar von Gott ver= laffen und verworfen.

Darum follen wir folche Siftorien fleiffig merden, auf bag wir die, fo in Traurigfeit fenn, troften fonnen. Denn Unfech= tung wird uns barum jugeschicket, daß wir uns ber Baben, bie wir haben, nicht erheben follen. Wiewol es aber fcmer ift, folche Ungft und Traurigfeit im Bergen fuhlen: fo follen wir uns boch bamit troffen und aufhalten, und dargegen allen Schaben und Beschwerung gering achten, daß wir wiffen, daß bie Bergebung ber Gunden unverlett, unwandelbar und gewiß bleibet; barauf follen wir feben und diefe Gabe allen andern vorziehen, ja follen bargegen alle andere Baben, wie groß und fcheinbar fie fenen, verachten. Benn wir nun folches thun werden, fo wird unfer

Berbe ein wenig gufrieden fenn und Eroft überkommen.

Es giebet Gott wol den Seinen groffe Baben, wie er Ubraham hier einen herrlichen Gieg giebet, aber bennoch schuttet er feine Gaben noch nicht gar aus, noch giebet ihm fich gar. Und wenn du gleich groffere Gaben haft, denn vielleicht Abraham oder Moses, so haft bu boch den herrn felbst noch nicht; denn er behålt fich und vor und entzeucht fich uns gleich, auf daß wir, wenn wir auffer der Unfechtung fenn und es alles wohl und ficher um uns ftehet, ihn gleichwol furchten und mit ben Sichern nicht fagen: Ich werde nicht darnieder liegen. Denn sobald wir folchen Ge= fang fingen, fo folget von Stund an barauf: "Du haft bein "Untlig vor mir verborgen, und ich bin betrubet worden." Die fich derohalben auffer dem Rampf und Unfechtung fur unüber= wunden halten, die entsetzen sich und erschrecken allzusehr, wenn ihnen Anfechtung zusetet.

Mun geschiehet aber folches nicht darum, als fen Gott an= bers gefinnet worden, oder habe feine Gnade von uns abgewandt und uns Bergebung der Gunden verfagen wollen, fondern fein Wille, daß er uns durch feinen Sohn, zu welches Reiche er uns beruffen hat, wolle felig machen, bleibet gewiß, vest und unwan= belbar. Aber bas wird uns eine Zeit lang entzogen und aufge= halten, bag wir folche Gnade nicht fuhlen konnen. Die berohal= ben in Cloftern folche Unfechtung ein wenig geschmecket und ge= fühlet haben, die haben fie genennet, einen Beift ber Gottesla-Iterung; andere haben fie mit einem gelinderen und bequemeres Bort genennet die Aufhaltung der Gnade. Und habe ich folchen



mit Un:

den An:

lefochten.

adea der

may per:

den nun

To fest

impf ges

de Ber:

loft we

Soldier

fühlen

Cor. 12,

leben ein

mid mit

ie, so fie

er foldie

den und

iden und

in det

it stehe.

werbe

roffen

a bal:

mesen;

o einen

Glides

er fich

ift eine

en und

f er fot

us how

relanget

PART

aben:

mmen

da ich jung war, gelesen in ihren Disputationen, habe es aber ehe nicht verstehen konnen, denn ich die heilige Schrift habe an=

Darin

v. +.

det m

Deni

fallet

加

fdan

und

mel

die !

den

der !

lider

und

day

fecht

mel l

nicht

şeiger

Unfi

wie

Got

dien

ihm

das

leid

dag.

trau

ment

gefangen zu lefen.

Nun ist es auch nicht ein geringer Trost, daß man weiß, daß die Gnade nicht gar aufgehaben, sondern gewißlich, beståndig und unwandelbar ist, obwol das Fühlen und Erfahrung derselben auf eine Zeitlang aufgehalten wird und herein dringet Furcht und Schrecken, so das Hery dermaassen trifft und betrübet, daß sich der Mensch in Ungeduld begiebet und sich düncken lässet, er könne Gottes Zorn nicht ertragen, und also aus Gott allerdings einen Teufel machet.

Diese Unsechtung hat Christus gefühlet im Garten, Matth. 26, 41., da die Natur rang und kampsfete mit dem Geist, und der Geist zwar willig, aber das Fleisch schwach war, das ist, er ward geschrecket, zitterte und ward geangstet und betrübet; denn niemand fühlet rechtschaffenes Trauern, es sep denn, daß ihn Gott verlässet, wie wiederum niemand traurig sepn kann, wo Gott ist. Daß also Traurigkeit ein Zeichen ist, daß Gott von uns gewischen ist und uns eine Zeit lang verlassen hat; wie im Hohenliede Salomonis Cap. 2, 9. die Braut klaget, daß ihr Bräutigam hinter der Wand stehe und gucke durch das Gegitter. Wo solsches geschiehet, da gehet es alsdenn, wie der 107. Psalm 27. saget: "Sie taumelten und wancketen, wie ein Trunckener, und wußten keinen Rath mehr."

Wiederum aber, wenn Gott, wie im Buch der Weisheit Cap. 3, 9. stehet, mit dem Glant seiner Bamberhigkeit in unsfere Herhen leuchtet: so mussen sie sich freuen, wenn sie auch gleich, wie Stephanus, Up. Gesch. 7, 57. in Leiden und Tod

hingeriffen werden.

Darum ist es sehr nute, daß man auf solche Erempel siehet, und daraus lernet, daß die Heiligen, wenn sie im Heil. Geist starck seyn, stärcker denn der Satan selbst seyn. Wenn sie aber wiederum von Unsechtung erhaschet und bedränget werden, werden sie so furchtsam und kleinmuthig, daß sie sich auch für einem rauschenden Blatt fürchten. Denn dadurch werden wir erinnert an unsere Schwachheit, daß wir uns, wenn wir gleich grosse Gaben haben, dennoch nicht erheben, sondern in Demuth bleiben und Gott fürchten. Denn, welche solches nicht thun, von denen wendet Gott sein Untlig hinweg und folget alsdann Schrecken und Zagen.

Solches habe ich zum Eingang biefes Capitels fagen wollen,

darinnen wir des ein klares Erempel haben, das der vierte Psalm v. 4. saget: "Wisset, das Gott seine Heiligen wunderbarlich fühzret," das ist, lässet sie auf mancherlen Beise geübet und versuchet werden, das sie nicht abtrunnig werden, oder sich ihrer Gaben erheben und sich wider andere, die sie nicht haben, aufblasen. Denn, welche solches thun, die ärgern ihren Nächsten, das er fället.

Darum follen die sonderlich, so zu Lehrern in der Rirche gesetzt werden, daß sie andere regieren sollen, wider diese Unfechtung bitten, als wider ihren hochsten und schändlichsten Feind.

Denn andere Sünden, als da seyn: Zorn, Ungeduld, Trunschenheit, seyn von Natur also schändlich, daß man sich dafür schämen muß; denn, die sie begehen, wissen, daß sie sündigen, und derohalben schämen sie sich ihrer; aber eitele Ehre und Versmessenheit eigener Weisheit oder Frommigkeit ist eine solche Sünde, die für keine Sünde geachtet noch erkannt wird, sondern es danschen noch die Leute Gott dafür, wie im Evangelio Luc. 18, 11. der Pharisaer thut, und freuen sich derohalben, als einer sonderlichen Gabe des Heil. Geistes. Darum ist es ein solcher Schade und teuslische Seuche, der weder zu rathen noch zu helfen ist.

Dafür behütet Gott hier den heiligen Abraham mit dem, daß er ihn nach einem solchen herrlichen Sieg in eine solche Unsfechtung fallen lässet, daß er ihn mit einer Stimme vom Himmel herab wieder trösten muß. Wiewol wir aber, wie gesaget, nicht wissen können, was es für eine Unsechtung gewesen sen: so zeigen doch die Umstände an, daß es eine sehr schwere und harte Unsechtung gewesen sen, welche dem Abraham das Hertz gar absgenommen und sehr betrübet hat. Vielleicht hat sich Abraham, wie seine Worte anzeigen, bekümmert um einen Erben; denn Gott hatte ihm das Land Canaan und ewigen Segen verheissen; dieweil aber Sara unfruchtbar und die Hossnung einigen Erbens ihm schier gar genommen war, hat er gedacht. Wie kömmt es, daß Gott, der so gnädig ist, dir nicht einen Sohn bescheret? Vielzleicht hast du ihn erzürnet, und er hat sein Gemüth und Sinn gegen dich verwandelt zc.

Db nun dies seine Unsechtung mag gewesen senn, unterstehe ich mich nicht zu behaupten. Darum folge ich der gemeinen Regel, daß, wenn Gott seine Heiligen erfreut hat, er sie bald wieder traurig machet, auf daß sie sich nicht erheben und sicher werden; wenn er sie lebendig gemachet hat, so führet er sie zur Holle, auf daß er sie wiederum heraus führe. So wir derohalben so gar



es abec

ibe an:

**Pidatio** 

laid:

et Sucht

ibet, bis

iffet, et

lerdings

Matth.

dt, und

ift, et

it; denn

ibn Gott

Bott iff.

gebois

benliebe

autigam

Bo fol-

lm 27.

e, und

sheit

un:

aud

fiehtt,

fie aber

, toes

monte :

erinnert

greffe

Heiter

honen

recten

collen

74 Bom Glauben u. ber baburch geschehenen Rechtfertig. Abrahams.

eigentlich nicht erreichen, was Abrahams sonderliche Unfechtung gewesen sen, so irren wir doch nicht, wenn wir dieser gemeinen

obet H

die Bet

仙寺

nennet

in ver

bet,

Glau

ben e

fen ob

ber B

draum

feinen

Drau

preife

ift no

leget,

dem,

fen fe

nach

lebret

Schri

schliesse s

der E

will

lum finder ften

nidit

felia

den

wahr

der E

bog fi

Gott

aujage

Regel nach davon also fagen.

Denn diese Worte: Fürchte dich nicht, Abraham! seyn sehr beutlich und wichtig, und zeigen an, daß in dem heiligen Mann grosse Furcht und Zagen und die rechte Ansechtung des Unglaubens gewesen sey. Denn warum wollte er sonst folche Worte mit angehänget haben: "Ich bin dein Schutz und sehr reicher Lohn." Darum wird er gedacht haben: Vielleicht hat sich Gott eines andern ausgesehen und erwählet, dem er diese Verheisfung erzeigen will; und wer weiß, ob er nicht mit diesem Sieg alles gemennet, was er dir verheissen hat.

Denn wo Gott seine Hand abzeucht, spintisirt ihm das Fleisch gar auf eine wunderliche Dialectica und Rhetorica, und dencket den Sachen gar seltsam nach. Darnach setzet Gott auf solche geschwinde Stoffe, damit Abrahams Herh angelaussen wird, dren gewaltige Worte: Fürchte dich nicht, ich bin dein Schuß oder Schild und dein sehr reicher Lohn; als wollte er sagen: Für wem willt du dich fürchten, so ich dein Schuß bin? Was willt du, daß dir weiter soll gegeben werden, so ich dein Lohn bin? Weißt du denn für dich einen grösseren Lohn, denn das Land Canaan oder der gange Erdboden ist? Solches ist gar ein trefslicher Tross und zeiget auch an eine grosse Ansechtung und Furcht, so Abraham gefühlet hat.

Vom Glauben und der dadurch geschehenen Rechtfertigung Abrahams.

1. B. Mof. 15, 6.

Diesen Tert hat nie kein Mensch reichlicher, klarer und gewaltiger gehandelt, denn St. Paulus in der Epistel zu den Romern, von dem dritten Capitel an bis zum zwolften. Also aber handelt er ihn, daß er anzeiget, daß man diese Verheissung vom Saamen oder Geschlecht nicht allein verstehen musse von dem zeitlichen oder leiblichen Saamen, sondern von der geistlichen und ewigen Erbschaft. Denn Moses nimmt nicht ein Gleichniß von irdischen

Bom Glauben u. ber baburch geschehenen Rechtfertig. Abrahams.

oder zeitlichen Dingen, sondern von himmlischen. Darum ist die Verheissung auch himmlisch, und nicht von Kindern des Fleissches, sondern des Geistes, oder, wie sie Paulus Rom. 9, 8. nennet: "Kindern der Verheissung;" solches ist aus Paulo klar zu verstehen.

Daß aber Moses barben setzet, Abraham habe Gott geglaubet, das ist der erste Text in der Schrift, den wir bisher vom Glauben gehabt haben. Denn die andern Texte, so Moses droben erzehlet hat, fordern allein den Glauben, rühmen aber, preissen oder loben ihn nicht, als der vom Saamen des Weibes, item der Besehl Noah, daß er den Kasten zurichten sollte, und die Bedräuung von der Sündsluth, der Besehl Abrahams, daß er aus seinem Lande gehen sollte u. s. w. Solche Verheissungen und Dräuungen alle seyn Gottes Wort, so den Glauben erfordern, preisen ihn aber nicht, wie dieser Text hier; darum er auch einer ist von den führnehmsten Texten der ganzen Schrift.

Und hat ihn Paulus nicht allein auf das fleißigste ausgezleget, sondern besiehlet ihn auch mit großem Fleiß der Kirche mit dem, daß er endlich darauf saget, Rom. 4, 23. Cap. 15, 4, es sep solches nicht allein geschrieben um Abrahams willen, der hernach gestorben ist, sondern um unsertwillen, daß wir dadurch gezlehret und gestärket werden. Das heisset ja recht apostolisch die Schrift handeln und einen solchen Sentens daraus insgemein schließen, dasur sich alle Pforten der Höllen entseset und ihm seind senn mussen, nemlich daß alle die, so dem Wort Gottes

glauben, gerecht fenn.

Auf daß ich derohalben den allerbesten Lehrer und Ausleger der Schrift mit meinem Auslegen und Disputiren nicht verdunckele, will ich hier vor meine Meynung kurt darthun. Leset ihr Paulum und leset ihn auf das allerausmercksamste, so werdet ihr bessinden, daß er aus diesem Tert gründet und erbauet den fürnehmsten Artickel unsers Glaubens, welchen die Welt und der Teusel nicht leiden kann, nemlich, daß allein der Glaube gerecht und selig mache, Rom. 3, 28. Glaube sey aber nichts anders, denn den Verheissungen Gottes beykallen und gewiß schliessen, daß sie wahrhaftig seyn. Und aus diesem Grund beschliesset der Meister der Epistel zu den Ebräern E. 11, 1. folg. sehr meisterlich alles, was die Heiligen gethan haben, unter dem Glauben und saget, daß sie alles gethan haben im Glauben; denn ohne Glauben mag Gott niemand gefallen, Ebräer 11, 6, und wenn Gott etwas zusaget, so will er haben, daß wir es gläuben sollen, daß ist, das

edituna

meinen

in febr

Mann

palit:

e With

r reicher

ich Gett

heistung

eg alles

Reito

bendet

olde de

td, bro

us over

it wem

bu, bus

Brist da

and ober

roff und

rabam

76 Bom Glauben u. ber badurch geschehenen Rechtfertig. Abrahams.

fur halten, daß es mahr und gewiß fen, und nicht zweifeln, es

Glauk

porpri

abraha

in bod

Wie h

Diefe !

Dari

und

daß e tigfeit

Gerech

fürnen

ftum:

ausei

Gerei

halber

fet M

Grim

daß e

fo gr

dern

Schaft,

fie dief

"ihm i

daß et

weil s

Beili

fenn i

fo wi

und (

fo be

geton

"bal

gured

tand

daß id

bom et

pen m

werde alfo ergeben, wie die Berheiffung lautet.

So derohalben jemand fragen wollte, ob auch Abraham vor dieser Zeit ware gerecht gewesen, wollte ich antworten, ja, er ware gerecht gewesen, darum, daß er Gott gegläubet hatte. Soleches hat aber der Heilige Geist hier flärlich bezeuget, daß, weil die Verheissung ist von einem geistlichen Saamen, du diese Conssequent und Folge gewiß daraus schliessest, daß alle die, so diesen Saamen annehmen, oder an Christum gläuben, gerecht seyn.

Es hatte Abraham, da er aus Gottes Befehl sein Baterland verließ und sich in das Elend wagete, auch wol einen tresslichen Glauben; es wird aber, solches zu thun, uns nicht allen besohlen. Darum wird auch daben dieses nicht gesaget, Abraham gläubete Gott und es ward ihm zur Gerechtigkeit gerechnet; hier aber sehet es der Heilige Geist, da er von dem himmlischen Saamen redet, auf daß diese Lehre in der Kirche zu allen Zeiten gewiß gemachet werde, nemlich daß alle, die mit Abraham dieser Verheissung gläuben, wahrhaftig gerecht seyn. Denn diesen Spruch hat der heilige Geist in diesen Tert, als darein er eigentlich gehöret, klar und deutlich sehen wollen, daß Gerechtigkeit nichts anders sey, denn Gottes Verheissungen gläuben.

Hier entspringet aber eine groffe Disputation vom Gesetz und Glauben, nemlich, ob das Gesetz gerecht mache, und ob der Glaube das Gesetz aushebe? u. s. w. Solches alles berichtet Paulus Rom. 4, v. 3. 11. folg. mit dem, daß er meisterlich dringet auf die Umstände der Zeit, nemlich, daß Moses in diesem Capitel saget von der Gerechtigkeit, damit Abraham gerechtsertiget worden ist vor dem Gesetz und vor allen Wercken des Gesetzes, ja vor dem Bolck des Gesetzes und ehe denn Moses, der Gesetzeber, geboren gewesen ist; darum sen die Gerechtigkeit nicht allein nicht aus dem Gesetz, sondern sen vor dem Gesetz, und daß das Gesetz oder Gesetzes Werck darzu gar nichts thue.

Wie, ist denn das Gesetz zur Gerechtigkeit gar unnütz und untüchtig? Ja, traun! Und machet der Glaube ohne die Wercke allein selig? Ja, traun! Oder willt du es nicht glauben, verzleugne Mosen, der da saget, daß Abraham vor dem Gesetz und vor des Gesetzes Wercken gerecht gewesen sep, nicht darum, daß er seinen Sohn geopffert hatte, der noch nicht geboren war, auch nicht darum, daß er dieses oder jenes Werck gethan hatte, sond dern, daß er Gott, der ihm Verheissung that, glaubete.

Sier wird von feiner Borbereitung gur Gnabe, von feinem

Glauben durch Wercke zugerichtet oder formiret, noch von einer vorhergehenden Geschicklichkeit gesaget; das aber wird gesaget, daß Abraham dazumal mitten in den Sunden, Zweifel, Furcht und in höchster Betrübniß und Unruhe seines Hergens gewesen ist. Wie hat er denn die Gerechtigkeit erlanget? Untwort: Allein auf diese Weise, daß Gott redet und Abraham seiner Rede gläubet. Darzu kömmt aber der Heilige Geist, dem als einem gewissen und glaubwürdigen Zeugen wohl zu gläuben ist, und saget daher, daß eben dasselbige Gläuben, oder dieser Glaube, sen die Gerechtigkeit, oder werde von Gott zugerechnet und vor ihm für eine Gerechtigkeit gehalten.

Dieweil aber die Worte, so der Herr zu Abraham redet, fürnemlich deuten auf den geistlichen Saamen, nemlich auf Christum: so wickelt St. Paulus Gal. 2, 16. dasselbe Geheimniß auseinander, offenbaret es und saget klar und fren daher, daß die Gerechtigkeit komme durch den Glauben an Christum. Derophalben lasset und mit diesem Berstand zufrieden senn und ob dieser Mennung beruhen, und uns weder des Teufels noch Pabstes

Grimm und Born bavon reiffen.

Denn daß der Teufel diefer Lehre feind ist, zeiget das an, daß er sie nicht heutiges Tages allein durch des Pabstes Larven so gräulich ansicht und unverschämt lästert und verdammet, sonz dern es geben hier auch die Rabbinen ihre Thorheit und Feindschaft, die sie gegen Christum haben, an den Tag. Denn so lesen sie diesen Tert: "Ubraham gläubete in Gott und gedachte von "ihm in Gerechtigkeit," das ist, er gläubete Gott und gedachte, daß er gerecht wäre und ihm einen Saamen geben würde, dieweil er gerecht wäre; das ist, er sähe auf das Verdienst und die Heiligkeit des heiligen Vaters Abrahams. Solcher Gedancken sein die Rabbinen und Feinde Christi ja zumal wohl werth. Denn so wird der ganze Tert und Mennung verkehret, die Verheissung und Gnade ausgeschlossen und menschliche Gerechtigkeit bestätiget, so doch Paulus wider solchen Verstand eben aus diesem Tert gewaltig, als der falsch und gottlos sen, streitet.

Ueber dem Werte Haschab, das wir verdeutschet haben: "halten," "zurechnen," sechte ich nicht groß, ob es heisse zurechnen oder gedencken, denn sich bende Worte auf einen Verftand ziehen. Denn so die gottliche Majeståt von mir gedencket, daß ich gerecht sen, daß mir meine Sunden vergeben senn, daß ich vom ewigen Tode los und fren sen, und ich solche Gedancken Gottes von mir mit Dancksagung im Glauben annehme und ergreiffe:

tohams.

eln, es

am bot

10, er

or got:

Diefe Gin:

to dicion

lenn.

11 Bater:

en treff:

dit allen

Abraham

net; bier

den San

Briten or:

um biefer

in biefen

et engent:

rechtigfen

m Gefet

ob bet

erichtet

6 brins

biefem

erechtier

bes Ge

1 Wild

redition

m Geich

s thut,

mut un

ie Werd

Reles und

m, M

mat aud

ety fon-

feinem

fo bin ich wahrhaftig gerecht, nicht aus meinen Berden, fondern aus bem Glauben, damit ich Gottes Gedanken ergreiffe und faffe.

Sem C

nüten no

fündlicher

pon unje

und uns

bilt an

erhalt !

ober da

daß mu

Gottes

Hanne

au den

idreibet

fer Let

flater

aber,

nennet

beiffun

uns &

Gott 1

feiner

wafrhat

was et

und ger

Bethei

aber ;

der di

3

Ding

fenn?

Glani

diener

man

unvoll

gerecht

tet ift

Wette

meit es

Denn Gottes Gedancken seyn Wahrheit, die niemand trügen, noch sehlen; darum, wenn ich sie ergreiffe mit meinem Gewissen und beständigen Gedancken, nicht mit einem ungewissen und zweiselnden Wahn, so bin ich gerecht. Denn Glaube ist ein standhafter und gewisser Gedancke oder Vertrauen von Gott, daß er durch Christum gnädig sey, und daß er um Christi willen von uns Gedancken hat, wie wir mögen Friede haben, nicht, wie er mit uns zürne und uns strafe. Denn diese zwen, Gottes Gedancken oder Verheissungen und der Glaube, damit ich Gottes Verheissung ergreiffe, seyn bey einander und treffen zusammen.

Darum giebet St. Paulus das Wort hafchab recht durch bas Wort halten, damit er auch auf das Dencken siehet, wie mit dem Wort zurechnen oder zumeffen; benn so du Gott glaubest, ber dir zusaget, so halt oder rechnet dich Gott fur gerecht.

Und wird hier weder des Gesetzes, noch der Beschneidung, noch der Opfer gedacht, daß sie Gott für Gerechtigkeit halten wolle, sondern solches thut allein sein Zurechnen und allein der Gedancke von uns, wie er uns wolle gnådig senn. Denn Abraham wird gegeben die Gerechtigkeit, nicht, da er Wercke thut, sondern da er gläubet; sie wird auch dem Glauben, als unserem Werck, nicht gegeben, sondern um des Gedancken Gottes willen, welchen der Glaube ergreiffet.

Darum ist es sehr fein, daß Paulus also dringet auf das Wort zurechnen. "Dem," spricht er Rom. 4, 4. 5, "der mit "Wercken umgehet, wird der Lohn nicht aus Gnaden zuge"rechnet, sondern aus Pslicht; dem aber, der nicht mit Wercken
"umgehet, gläubet aber an den, der die Gottlosen gerecht machet,
"dem wird sein Glaube gerechnet zur Gerechtigkeit." Und kurt
zuvor im dritten Capitel v. 20. saget er: "daß durch des Ge"sehes Werck niemand könne gerecht seyn." Nun weiß man
aber, was Wercke des Gesehes seyn, nemlich die allerhöchsten und
schönsten Tugenden. Sollten die nichts thun zur Gerechtigkeit?
Nichts überall, saget Paulus, sondern es gilt allein die Barmberkigkeit Gottes und werden verworsen alle unsere Wercke.

Denn, ob Gott wol unsere Wercke und Tugenden fordert, und nicht haben will, daß wir den Lusten des Fleisches nachhangen sollen, sondern gebeut ernstlich, daß wir dieselbigen nicht allein zwingen und im Zaum halten, sondern gang und gar todten sollen: so können sie uns dennoch vor Gottes Gericht nichts

nügen noch helfen; denn sie seyn beschmiget und besudelt mit der sundlichen Lust. Wo derohalben Gott seine Augen nicht abwendet von unseren Sunden, ja von unserer Gerechtigkeit und Tugenden, und uns für gerecht halt um des Glaubens willen, welcher sich halt an seinen Sohn, so ist es um uns geschehen. Denn uns erhält und machet selig allein die Gnade und Barmherhigkeit, oder dasselbe Zurechnen. Daß also hier gegründet ist unsere Lehre, daß wir vor Gott gerecht werden allein durch die Barmherhigkeit Gottes, die uns für gerecht annimmt.

Und hat St. Paulus aus diesem Tert, als aus einem Brunnen, geschöpffet seine Disputationen, damit er in der Epistel zu den Romern und Galatern die Gerechtigkeit giebet und zusschreibet dem Glauben, und nicht den Wercken oder dem Geseb.

Die Verheisfung ist das Hauptstück und Fürnehmste in diefer Lehre, zu welchem der Glaube sich füget, oder, daß ich es
klarer sage, welches der Glaube ergreiffet. Solches Ergreiffen
aber, wenn es ohne Zweifel und gewiß ist, wird es Glaube genennet und machet gerecht; nicht als ein Werck, denn die Verheissung ist ein Geschenck, Gabe oder Gedancke Gottes, dadurch
uns Gott etwas anbeut, und ist nicht unser Werck, wenn wir
Gott etwas thun und geben, sondern nehmen von ihm allein aus
seiner Gnade und Barmhertigkeit.

Wer derohalben glaubet Gott, der da verheisset, und ihn für wahrhaftig und einen solchen Gott halt, der da halten wolle, was er zugesaget habe, ist gerecht, oder wird für gerecht gezählet und gerechnet.

Darnach ist da auch das Geset; benn Gott thut icht allein Berheissungen, sondern heisset und gebeut auch. Nun gehöret aber zum Geset, daß du deinen Willen darauf richtest und Gott, ber dir gebeut, gehorsam senst.

Möchte nun nicht jemand sagen, daß es ein sehr verkehrtes Ding wäre, also schliessen, daß Verheissung und Gesetz ein Ding seyn? So sie aber von einander geschieden seyn und allein der Glaube die Verheissung ergreisset, die Wercke aber dem Gesetz dienen, wie sollte dies nicht eine grosse Unsinnigkeit seyn, daß man vorgiebet, es sey der Glaube an ihm selbst ein bloßes und unvollkommenes Ding, und saget, daß der Glaube anders nicht gerecht mache, denn wenn er mit der Liebe zugerichtet und formiret ist? Warum lässet man nicht beyde, den Glauben und die Wercke, ein jedes an seinem Ort und ben seinen Würden, so weit es sich erstrecket?

tohund.

fondem

nd fafie

and trie

im Ge-

Mymissen .

ni ji sa

Sott, his

villen ton

t, wie et

ottes Ge

Gottes

ammen.

di durch

wie mit

bott clau:

it gerecht.

fineidung,

eit halten allein bet

enn Aber

ende thut,

unferen

3 willen,

ouf bas

der mit

n tude:

Berten

et madel,

Und Euro

meis man

diten und

of the first

die Barm:

lerde. in fordert,

nodbans

un nicht

nor toda

ht nichts

80 Bom Glauben u. ber baburch geschehenen Rechtfertig. Abrahams.

Bom Gi

will, daß

fiched bet

Busage b

recht und und feir

Befehl

terfchie

Glaube

11mb C

Lieb in

weifen t

net, de

lige &

Gefet

"du G

,, als b

jage m

bollfor

Kurch

da der

fo bidi

aus ga

du nim

Schreib

dienft

befled

befen

der 6

von

Gott

thes

ift je

form

Lehre

Sudif

fin, a

1

Glaube ist wahrlich nichts anders, vermag auch nichts mehr, benn daß er benfället der Verheisfung, oder daran gläubet; so aber nun solches Benfallen oder Gläuben für Gerechtigkeit gehalten wird, warum giebest du thörichter Sophiste für, daß die Liebe, Hoffnung und andere Tugenden für Gerechtigkeit von Gott gehalten werden?

Ich weiß wohl, daß folches treffliche Gaben Gottes und von Gott geboten seyn, auch durch den Heiligen Geist in unsern Hergen erwecket und erhalten werden. Ich weiß auch, daß der Glaube solche Gabe nicht ist. Hier ist aber dieses unsere Frage, was allen beyden (nemlich, dem Glauben und den Wercken,) insone berheit eigene und gebühre. Us wenn du in der Hand hast mancherlen Saamen und ich nicht frage, welcher Saamen bezeinzander geleget, sondern was eines jeden eigentliche Kraft und

Wirdung fen.

So sage nun hier deutlich und klar, was der Glaube an ihm selbst allein thue und wircke, und nicht, mit was Tugenden oder Wercken er umgeben und gezieret sep. Nun ergreisset der Glaube für sich selbst allein die Verheissung, gläubet Gott seine Jusage, und da ihm Gott etwas anbeut und giebet, strecket er die Hand darnach aus und nimmt es an. Solches ist allein des Glaubens eigenes Werck. Die Liebe aber, Hossnung, Geduld und andere Wercke, gehen mit andern Dingen um und haben ihren sonderlichen Ort, Maaß und Ziel, darinnen sie sich halten; denn sie ergreissen nicht die Verheissung, sondern thun die Vessehle, sie hören Gott, wie er heisset und gebeut, hören aber nicht, was er verheisset, welches der Glaube thut.

Also haben wir hier ein klares und gewisses Zeugniß der Schrift, daß die Gerechtigkeit dem Glauben zugerechnet wird, das ist, daß Abraham, weil er Gott gegläubet, von Gott für gerecht geschäßet und gerechnet wird; solches saget die Schrift von den Wercken nicht. Daß man also solches aus der Schrift, als aus dem rechten Grund, urtheilen soll, und nicht aus den närrischen und ungeschickten Gedancken der Sophisten, die also dencken: Siehe, es ist nicht genug, daß du gläubest, du mußt auch gute Wercke thun; gleichsam als lehreten wir, daß Gott allein Versheissung thäte, und nicht auch das Geset auslegete und uns ges

biete, mas wir thun und laffen follten.

Wenn aber Gott Verheiffungen thut, so handelt er selbst mit uns, und giebet und beut uns etwas; wenn er aber durch das Gesetz heisset und gebeut, erfordert er etwas von uns und will, daß wir etwas thun sollen. Darum soll man diesen Unterscheid behalten, daß der Glaube, welcher mit Gott und seiner Zusage handelt und dieselbe ergreiffet und annimmt, allein gerecht und selig mache; die Liebe aber, die da handelt mit Gott und seinem Befehl und Gebot, Gott gehorsam ist und seinen Befehl ausrichtet.

Gleichwie aber die Verheiffung und das Gesets mussen unterschieden werden, so soll auch der Glaube und die Liebe und des Glaubens und der Liebe Ende von einander unterschieden seyn. Und soll man diese schädliche Glosse, vom Glauben durch die Lieb zugerichtet und formiret, gar nichts zulassen, sondern abweisen und verwersen, als die der Liebe alles giebet und zurechnet, dem Glauben aber alses benimmt.

Und soll man allein Achtung haben und sehen auf die heilige Schrift, die genugsam zeuget und beweiset, daß niemand dem
Gesetz genug thun könne. Denn das Gesetz fordert von dir, "daß
"du Gott aus ganzem Herzen lieben sollt und deinen Nächsten
"als dich selbst," 5. Mos. 6, 5. 3; 3. Mos. 19, 18. Aber
sage mir, wer thut solches? Denn auch der Heiligen Liebe unvollkommen ist, und oft verstöret und verhindert wird durch
kurcht, Unglauben und Ungeduld in Unglück. Wo bleibet denn
da der Glaube, durch die Liebe zugerichtet und formiret? Denn
so dich Gott nicht eher für gerecht halten will, du habest ihn denn
aus ganzem Herzen geliebet und das Gesetz gehalten, so wirst
bu nimmermehr gerecht werden.

Darum terne, daß du die Gerechtigkeit zurechneft und zusschreibest, nicht deiner Liebe, nicht deinen Werken oder Versbienste, (denn dieselben seyn allezeit besudelt, unvollkommen und besteckt, darum sie denn bedürsen, daß man seine Unwürdigkeit bekenne, und sich demüthige und um Gnade bitte,) sondern allein der Gnade und Barmherhigkeit Gottes, allein der Verheissung von Christo, welche der Glaube annimmt und sich damit vor Gottes Gerichte wider sein Gewissen schwes und vertheidigt. Solches ist die rechte, reine und wahrhaftige Lehre. Wiederum aber ist jene sophistische Lehre von dem unsormirten und von dem formirten oder zugerichteten Glauben aus dem Teusel, so die Lehre vom Glauben auslöschet und uns verwirret in Türckische und Jüdische Irrthümer; darum sollen wir sie sliehen und verwerssen, als den Teusel und die Hölle selbst.

Wir wissen ja wol, daß der Glaube nimmer allein ist, son= bern bringet mit sich die Liebe und andere vielfältige Gaben.

ehal:

die

9 103

Mas

nion:

man:

Win:

mp

no so

enden

et dec

feme

det et

m deš

edulo

aben

m;

110

805

ben

à 005

iden

nfen:

曲

No.

urch

Denn wer an Gott glaubet und gewiß ist, daß er uns Gutes gonne, sintemal er uns seinen Sohn und mit seinem Sohn die Hoffnung des ewigen Lebens gegeben hat, wie wollte er denn nicht von gangem Hergen Gott lieben? Wie wollte er ihn nicht fürchten und ehren? Wie wollte er sich nicht besteissigen, ein banckbares Herg für solche grosse Gaben und Wohlthaten zu erzeigen? Wie wollte er Gott nicht beweisen Geduld und Gehorz

ber de fo

des jur

barum

ihn ang

idlieffet

ohne di

Dag a

Unter

der no

fdon g

felben

gen,

ausle

behalt

wir wi

die Be Uhrahi

die F

toat

brobe

nicht

feine

war

all o

das

Land

patte

hemi

fam im Ungluck? u. f. w.

Ulso führet der Glaube mit sich einen Hausen vieler sehr herrlichen und schönen Tugenden und ist nimmer allein; darum soll man aber nicht eines in das andere mengen und, was des Glaubens allein ist, andern Tugenden oder Wercken zueignen. Es ist der Glaube gleich wie eine Mutter, daraus dies Gewächse so schöner Tugenden entspringet und geboren wird; darum, so der Glaube zuvor nicht da ist, wirst du dieselben Tugenden verzgeblich suchen. Denn wo derselbe die Verheissungen von Christo nicht wird ergriffen haben, so wird weder die Liebe noch andere Tugenden da zu sinden seyn, obwol die Gleisner und Heuchler viel davon rühmen und eine Zeitlang erdichtete Frömmigkeit vorzgeben.

Darum soll man die Verheissung unterscheiden von dem Geset. Die Verheissung fordert den Glauben, das Gesetz aber die Wercke; und die Verheissung ist gewiß und veste und geschiehet gewiß, denn Gott thut sie, das Gesetz aber geschiehet nicht, denn wir, die es thun, seyn Menschen, das ist arme, gebrechliche und

elende Gunder.

Daß also unsere Gerechtigkeit nicht bestehet im Gesetz und Wercken, nachdem wir das Gesetz nicht vollkömmlich thun könznen, sondern in der Verheissung, die da vest, gewiß und unwanzdelbar ist; darum, wenn sie der Glaube ergreisset, geschiehet sie gewiß und wird erfüllet, und folget also gewiß und wahrhaftig daraus, daß der Glaube allein die Verheissung ergreisse, auch allein mache.

Das Gesets aber und die Wercke machen nicht gerecht, und bennoch soll man das Gesetz lehren, auch die Wercke lehren und thun, auf daß wir unser Elend und Gebrechen erkennen und ver-

fteben lernen und befto begierlicher die Gnade annehmen.

Diese Theologie ist nicht, wie die Gotteslafterer, die Papisten, wider uns schreyen, mit uns aufgewachsen, oder aus uns selbst geboren, erdacht oder erfunden, sondern es tehret sie der heilige Paulus und beruffet sich damit auf das Zeugniß Mosis,

des dur Gerechtigkeit gerechnet worden; das ist, Abraham sey barum für gerechtigkeit gerechnet worden; das ist, Abraham sey barum für gerecht gerechnet, daß sich Gott sein erbarmet (und ihn angenommen hat), da er gläubete der Berheissung. Nun schliesset aber eine jede Verheissung in sich Christum; denn so es ohne diesen Mittler wäre, würde Gott mit uns nicht handeln. Daß also zwischen Abrahams und unserm Glauben kein anderer Unterscheid ist, denn daß Abraham gegläubet hat an Christum, der noch kommen sollte, wir aber gläuben an Christum, der nun schon gekommen und offenbaret ist, und werden alle durch densselben Glauben gerecht.

# Von der Beschneidung.

1. B. Moj. 17, 2 — 6.

Es ist aber an dem Tert von der Beschneidung sehr viel gelegen, darum mussen wir an dem seyn, daß wir ihn erstlich richtig auslegen. Der Juden halben bekummern wir uns nichts, sie behalten die Beschneidung, oder lassen sie fahren; an dem haben wir wider sie genug, daß sie erstlich nicht beweisen konnen, daß die Beschneidung auch die Heyden angehe; denn dem Saamen Abrahams wird sie geboten.

Bum andern vermögen sie das auch nicht zu leugnen, daß die Beschneidung Abraham nicht gerecht gemacht habe; denn er war gerecht worden, ehe denn er beschnitten ward, wie Moses droben im 15. Cap. v. 6. angezeiget hat. So aber Abraham selbst nicht durch die Beschneidung gerecht worden ist, wie können denn seine Nachkommen vorgeben, daß sie durch dieselbe gerecht werden?

Bum dritten, wenn es ja ware, daß die Juden durch die Beschneidung gerechtsertiget würden, welches doch nicht ist: so ware es doch gewiß, daß sie nicht darum eingesetzt ware, daß sie zu aller Zeit bleiben sollte, sondern allein bis auf Christi Zukunst, das ist, so lange Abrahams Geschlecht währete, so lange es im Lande Canaan wohnete und ein Bolck war, oder ein Regiment hatte. Denn solches erweiset der Text und zeuget es Moses selbst, nemlich daß, wenn Christus kommen werde, er ein ander Zeichen und Siegel aufrichten werde, darum er denn die Jüden vermah=

6\*

! die

enn

iht

t febr

arum s des

men.

mbere

uhler vor

bem

abet

iebet

1213

m

und

et fie

1110

1 100)

MF

bet

net, daß fie ihm alsbenn gehorchen und ihn horen follen. Solche

vergeffe

fánniðut

tung, b

विवर्त एवं

Pauli .

idneid

Go ift

feit be

bağ et

bat es

hat daf

fie Abr

Siege

morde

"Rin

" des

"dafi

deutet

derun

wird

die 2

ift, bu

welche

kifun

verbur

Araf

ders

das :

Mit

fie

der

der des

bren Stude fenn gewiß und wohl zu merden.

Mas ist denn, mochte ein Jude sagen, die Beschneidung? Untwort: Wenn man erstlich nach der natürlichen Vernunft und philosophischer Weise davon reden will, kann man nicht sagen, daß sie ein Werck gleich den andern ceremonialischen und sittlichen Wercken. Denn sittliche Wercke, wie da ist in der andern Tasel der Gehorsam der Kinder und Unterthanen gegen ihre Eltern und Oberherren, in der ersten Tasel aber die Unruffung Gottes und Dancksagung, sen also geboten, daß sie für und für gehen und geschehen sollen, alle Tage, ja alle Stunden.

Die Beschneidung aber geschahe nur einmal im gangen Leben und konnte nicht wiederum auf das neue geschehen, wie es im Neuen Testament genug ist, wenn man einmal auf den Namen Jesu getauset ist, und wäre unchristlich, wenn man sich zum andernmal wollte taussen lassen. Nach dieser Meynung ist zwischen der Beschneidung und den andern sittlichen Wercken des Gesetzes ein Unterscheid. Also wurden die Geremonien auch immerzu wiederholet, und war nicht genugsam, daß man einmal opsserte, einmal im Tempel Gott anbetete, einmal mit der Kirche

verfohnet war u. f. w.

Bum andern, ist die Beschneidung vielmehr ein Leiden und Kreut, denn ein Werck. Denn wer beschnitten wird, thut dassselbe Werck nicht, sondern leidet es von andern und zwar mit Schmerhen. So derohalben die Beschneidung nicht ist eine Geresmonie, noch ein sittlich Werck der zehen Gedote, was ist sie denn? Darum ist Paulus gar ein seiner Meister, der ein Ding sehr wohl weiß zu erörtern; denn er saget, Köm. 4, 11, die Beschneidung sen ein Zeichen der Gerechtigkeit, welche Abraham noch in der Vorhaut gehabt habe, ehe er beschnitten worden sen, und sen solch Zeichen dem Abraham in sein Fleisch gedrücket und in aller derer Männlein Fleisch, die von ihm gekommen seyn.

So nun jemand wollte fagen, die Befchneibung ware eine Geremonie, so wird er uns doch das nachgeben, daß fie den ansbern Ceremonien ungleich fen, daß fie ift eine Ceremonie, die

man nicht thut, fondern leidet, wie auch die Taufe ift.

Demnach entstehet (wenn dieser Grund geleget ift, daß die Beschneidung sen ein Zeichen, so da Abraham nicht gerecht machet, sondern sen ein Zeichen und Bedeutung der Gerechtigkeit, die in Abraham vorhin ist) diese Frage: ob solches Siegel gewesen sein vergeblich Zeichen, oder ein Ding, so mit diesem Siegel sey

vorgestellet worden? Darauf ist dies meine Antwort, daß die Beschneidung in Abraham sey ein bloßes Zeichen, ohne alle Bedeutung, das ist, es sey also ein Zeichen, daß es das nicht thue, das es bedeutet, sondern sey allein eine Bedeutung. Denn St. Pauli Argument, damit er beweiset, daß Abraham vor der Beschneidung sey gerecht gewesen, vermag niemand umzustossen. So ist ja die Beschneidung ein Zeichen, das allein die Gerechtigseit bedeutet, giedet sie aber nicht; denn sie sindet Abraham also, daß er schon vorhin gerecht ist, machet ihn aber nicht gerecht.

Mit feinem Gefchlecht aber, bas nach ihm gefommen ift, hat es eine andere Gelegenheit gehabt. Denn die Befchneibung bat daffelbe Bold nicht gefunden in ber Gerechtigkeit, barinnen ffe Abraham gefunden hat, darum ift fie alfo ein Zeichen und Siegel gemefen ber Berechtigkeit, daß diefelbe baburch ift bedeutet worden. Denn fo ftebet hernach (v. 14.) gefchrieben: ,, Bo ein "Rindlein nicht wird beschnitten an der Borhaut feines Fleisches, "beg Seele foll ausgerottet werden aus feinem Bolck, barum "bağ es meinen Bund unterlaffen hat." Siermit wird aber be= beutet die geiftliche und ewige Ausrottung. Go folget auch wie= berum, bag ein Mannlein, welches am achten Tag beschnitten wird, felig und unter Gottes Bold gegehlet wird. Darum ift bie Befchneibung in Abrahams Gefchlecht fraftig gewesen, bas ift, hat gegeben die Gerechtigkeit, nicht allein bes Berckes halben, welches ein lauter leidend Werck gewesen ift, fondern der Ber= heiffung Gottes halben, welches mit demfelben leidenden Berck verbunden mar.

So benn nun der Verheissung halben die Beschneidung ihre Kraft und Wirckung gehabt hat, die Verheissung aber nicht ansders, denn mit dem Glauben kann ergriffen werden: so folget das nicht allein, daß die beschnittenen Kindlein zu Gottes Volck angenommen und gerecht worden seyn, sondern daß sie auch durch Mitwirckung des Heiligen Geistes Glauben haben.

Dieses ist gar eine wichtige und hohe Lehre, darum soll man sie wohl mercken. Denn daraus ist klar zu verstehen, daß Gott der Juden Kindlein in die Gesellschaft seines Volckes und der ewigen Gnaden angenommen hat. Und wissen von solcher Ehre der Beschneidung die Juden gar nichts, sondern rühmen sich nur des bloßen leidenden Werckes, und rechnen ihnen die Gerechtigkeit als ein Verdienst zu, betrachten aber nicht die Verheiffung oder den Glauben, welcher hierinnen des Heiligen Geistes Werck ist.



in)

to:

ndi p

offung

ld file

1 fe

112 एड

Ma:

nui:

100

n des

im

nmal

Rirde

und

baf:

mit

Mi:

un?

febt

Bi

1 (20)

und

e titt

n as:

e, his

é die

det,

e in

fet

Solches ist eine groffe Blindheit. Denn die Beschneibung, so ferne sie ein blosses Werck und Beschneibung bleibet, thut sie nichts, sondern es muß darzu kommen der Glaube an das Wort. Wenn nun derselbe da ist, so ist allererst die Beschneibung ein Siegel der Gerechtigkeit und bedeutet die Gerechtigkeit.

das fe

dadurch

Moditte

Glaube

aleidy

Babe,

ihm,

befent

gepter

für 1

Mer

nun

mehre

mit fe

Glaud

1, 100

,, gu

in 1

můf

etlo

06

lich

wif

ift,

berl

Es follte aber dieser Bund der Beschneidung stehen nur bis auf Chriftum, welcher, nachdem er auch die Benben zum Reich Gottes fammlen und bringen follte, er bas alte Beichen ober Bund abthun und ein neues Zeichen aufrichten follte, wie er faget Joh. 3, 5: "Es fen benn, bag jemand geboren werde aus Baf-"fer und Beift, fo kann er nicht in bas Reich Gottes kommen." Deg fann man ein Gleichnig, wiewol nicht fo gar vollkommen, nehmen aus weltlichen Bandeln. Giner hat fich im Streit fur fein Baterland wider die Feinde tapffer und weiblich gehalten, demfelben Schencket ber Rapfer um feiner Tugend willen ein neues Wapen, schencket ihm Stabte, Dorfer, Schloffer u. f. w. Golcher Geschencke genieffen alle feine Nachkommen, und werden ba= durch gereißet, daß fie der Tugend ihrer Borfahren nachfeben. So fie aber berfelben nicht nachseben, fondern in Untugend ges rathen, der Kanfer aber ihren Boreltern folche Berehrung gethan hat um ihrer Mannheit und Tugenden willen, fann er diefelben ben ungerathenen Nachkommen wieder nehmen.

Alfo giebet Gott bem allerfieghaftigften Patriarchen, ber im Glauben nicht allein die Feinde, fondern die Gunde und Tod überwunden hat, die Befchneibung als ein fonderlich Bapen fei= ner Tugend, bas er an feinem Fleifch tragen foll; aber nicht als ein leeres Beichen, sondern es follen fich auch feine Nachkommen folches Segens freuen und genieffen, doch alfo, fo fie ber Tugend ihres Baters nachseben werden. Wiewol derohalben allein Ubrahams Gefchlecht folch Beichen ober Wapen vor ber gangen Welt hat führen follen: fo fenn boch badurch auch die Benben angebracht und gereißet worden, daß fie ben Gott Abrahams erkennen und ihm dienen follten. Darum faget St. Paulus Rom. 4, 11: "es fen bie Befchneibung bem Abraham gegeben zum Beichen und " Siegel der Gerechtigkeit bes Glaubens, welchen er noch in ber "Borhaut gehabt habe," und faget bald bargu: "auf baß er "wurde ein Bater aller, die ba glaubeten in ber Borhaut;" item v. 12. "auf bag er murbe ein Bater ber Befchneibung, "nicht allein berer, die von ber Beschneibung find, sondern auch "berer, die da wandeln in den Rufftapffen bes Glaubens, wels "der war in ber Vorhaut unfere Baters Abrahams."

Dieses ist die rechte Beschreibung der Beschneibung, nemlich, daß sie darzu gegeben sen, daß sie ein öffentlich Wapen senn soll, dadurch andere angetrieben werden, sie senn beschnitten oder unsbeschitten, zu treten in die Fußstapssen Abrahams, oder seinem Glauben nachzusolgen. Denn er ist ein allgemeiner Vater zugleich der Henden und der Juden, und ist darum mit einem neuen Wapen und Zeichen begnadet und gezieret, daß die Henden zu ihm, als zu einem Borgänger treten und seinen Gott erkennen, bekennen und ehren sollen.

#### Bon Abrahams Gehorfam.

1. B. Mof. 17, 22. ff.

Solches gehöret alles darzu, daß Abrahams Gehorsam dadurch gepreiset werde, den wir doch also ansehen sollen, daß wir es das für nicht halten, als sen er dadurch gerecht worden. Denn die Wercke machen die Person nicht gerecht, sondern die Person, so nun gerecht ist, thut auch gerechte Wercke, und richtet dennoch die Wercke solches aus, daß dadurch der Glaube geübet und gemehret wird. Denn dieweil Abraham Gehorsam leistet und sich mit seinem Hausgesinde beschneiden lässet, gedencket indeß der Glaube an Gott, der die Verheissung thut und annimmt.

So heisset und St. Petrus 2. Cap. 1, 10: "daß wir un"sern Beruf und Erwählung veste und gewiß machen sollen durch
"gute Wercke;" denn sie senn ein Zeugniß, daß Gottes Gnade
in uns kräftig sen, und daß wir beruffen und erwählet sind. Ein
mussiger Glaube aber, der nicht seine Uebung hat, erstirbet und
ertöschet bald; ist aber der Glaube erloschen, so ist es ungewiß,
ob wir beruffen und erwählet senn. Der aber in steter und täg=
licher Uebung des Glaubens daher gehet, kann schliessen und ge=
wiß senn, daß er nicht sen in dem Hausen, der wider Christum
ist, sondern mit Christo und für Christum, und kann sagen: Ich
verleugne nicht das Wort, versolge auch nicht die Kirche, darum
bin ich zum Reich Gottes beruffen und erwählet.

Da ich aber aus Schwachheit falle, stehe ich wieder auf, lasse mir meine Sunde leid fenn und bitte um Gnade, und ver= stehe also aus den Wercken der Busse und Liebe, daß ich einer

Dafe un."

liten, neues

Sol:

ten.

than

elben

00

112

113

nen

gend

radit

und

11:

und

n bit

if a

ud

am Beib

Glied et

Shand

feuten.

daß et auch 1

ibm |

allein

fomm

ober l

um ift

Geban

wenn

woller

aus t

werde

ober j

boten

Abra

hatte

lidies

und u

an l

über

weld

öffen

der

geni

foll.

fein

hori

Grei

Sole

don

bin von benen, die aus bem Brande zu Babel, oder aus der Grundsuppe der Welt errettet senn, Offenb. 18, 9. Daß also dieser Gehorsam, ob er wol nicht gerecht macht, bennoch den Glauben gewiß macht und an ben Tag bringet, daß man ihn sehen kann. Daher wird gesagt, Offenb. 22, 11. "Wer fromm ist, ber sen immerhin fromm." Denn gleichwie die, so sich in Werschen des Unglaubens üben, immer je mehr im Unglauben zunehmen und durch solche tägliche Uebung die Sünde gestärcket wird: also mehret und bessert sich der Glaube in denen, die sich in Gottseligkeit und Christlichen Wercken üben, daß sie gewiß schliessen können, daß sie zur Kirche gehören.

Es wird uns aber hier nicht ein schlecht ober gemein Erempel des Gehorsams vorgehalten, (sondern gar ein hohes und treffliches.) Denn was konnte man kindischers, narrischers, unzgereimteres, ja auch schändlichers und unstätigers vorgeben, denn daß Abraham, nun schier ein Hundertjähriger, so bald auf den Tag, da es ihm von Gott geboten ist, beschnitten wird mit seinem gangen Hause, und disputiret nicht mit sich selbst, noch sorschet oder fraget darnach, wie wir zu thun pslegen, warum ihm Gott solchen Gehorsam auslege, sondern, sobald Gott von ihm hinauf fähret, beruffet er die Seinigen zusammen und richtet solchen Befehl Gottes aus. Einen solchen Gehorsam malen wir

uns billig zum Erempel fur, ihm nachzufolgen.

Vor Zeiten haben die Monche vom Gehorsam mancherlen disputiret (und seltsam Ding vorgegeben), nemlich, daß etlicher Gehorsam etwas habe von ihm selbst, oder von dem Seinen, etlicher aber habe wenig von sich selbst. Denn oft wird uns anzgeboten solch Ding, so wir mit Lust thun und ohne alle Beschwerung, als wenn einem Monchen besohlen ward, unter die Leute auszugehen; solches Gehorsams achtet man nicht sonderlich, darum, daß sie sagten, er hatte was von ihm selbst. Wiederum, wenn einem geboten waren unbillige oder beschwerliche Dinge, und er sie doch mit willigem und frohlichem Muthe annahm, solches war, wie sie vorgaben, ein Gehorsam, so nichts von ihm selbst hatte, und ward herrlich gerühmet und gelobet, ob er gleich auf närrische und kindische Wercke gerichtet ward.

Will aber jemand ein vollkommen Exempel eines Gehorfams sehen, der sehe hier auf den Patriarchen Abraham, wie er seinen Glauben übet an der Beschneidung. Denn, hatte er seiner Vernunft nach handeln und mit ihm selbst disputiren wollen, so hatte er gesagt: Was ist es nüge, daß man eben dieses Glied am Leibe beschneidet? Hat ihm Gott nicht ein ander ehrlicher Glied ersehen konnen? Denn dieses kann man ohne Scham und Schande nicht anrühren, sonderlich in erwachsenen und alten Leuten.

Denn Abam hat wahrlich dieser einige Gedancke betrogen, daß er sich nicht genügen ließ an Gottes Gebot, sondern trachtete auch darnach und wollte wissen, was die Ursach wäre, darum ihm Gott besohlen hätte, er sollte sich dieses einigen Baumes allein enthalten. Denn, sobald man auf solche Gedancken gestommen ist, so lässet man entweder Gottes Gebot unterwegen, oder leget sich darwider und thut was ihm entgegen ist. Darum ist dieser Gedancke und Frage: warum, gar ein schädlicher Gedancke und bringet mit sich gewisses Verderben, sonderlich wenn wir zu hoch sahren und von der Vorsehung philosophiren wollen.

Darum sollen wir bencken an Abrahams Erempel hier, daraus wir lernen, daß wir vor Gott wiederum mussen zu Kindern werden und nicht davon disputiren, wie oder warum Gott dies oder jenes gebeut, sondern darauf allein sehen, daß es Gott geboten hat, dem man mussen gehorsam seyn. Denn, håtte nicht Abraham auch Ursach zu disputiren gehabt, so er seinem Kopf håtte solgen wollen? Denn was ist an der Beschneidung sonderliches oder rühmliches? Sie ist nicht allein unnüge, unansehnlich und ungeachtet, sondern ist auch ein schändlich, schmählich, unnüge und ungeschickt Ding.

Darum bencket die Vernunft, daß Gott wol etwas besseres, nühlicheres, bequemeres und scheinbarlicheres gebieten könne, dars an Abraham zugleich seinen Glauben und Gehorsam besser håtte üben können, denn an einem so spöttischen und närrischen Werck, welches dem Abraham, der nun ein Hundertjähriger war, ohne öffentliche Schande auszurichten unmöglich gewesen ist. Aber der heilige Mann disputiret deshalben nichts, sondern lässet ihm genügen, daß er weiß, daß es Gott gefalle, daß er solches thun soll: darum gehorsamet er auch bald und kehret sich weder an seine noch anderer Leute Gedancken und Urtheil. Ein solcher Geshorsam ist werth, daß man ihn lobet und wir ihn vorsehen zum Erempel, als er nichts hat von dem Seinen, sondern hanget schlecht an Gottes Gebot.

Also follen wir auch, nachdem wir durch Gottes Gnade und Barmherhigkeit senn gerecht worden und beruffen in die Gesellsichaft der Heiligen, daß wir unter Gott kampffen sollen, ohne

aus bu

as alio

1 Glau:

a seben

in in

I Bu:

moen in

geftatät

, die fic

ie gewiß

Grem:

dan Esq

pers, un:

en, benn

auf den

mit fer

nod for:

cum ibm

von ihm

ibitet fels

alen wir

rcheelen

etlicher jeinen,

ins an:

deschwes die Leute

油,加

Selectum,

e Dinge, 16m, foli

non that

er gleich

Geber

mit tt

to 18 (1)2

mollen,

: (Glid)

alle Frage und Widerrede thun, was uns geboten wird, und, wie Sirach Cap. 3, 22. heisset, "über unser Vermögen nicht trachten;" wer aber nach höhern Dingen, denn ihm gebühret, zu forschen nicht ablässet und sorgfältig disputiret, warum Gott dieses oder jenes gebiete, der wird durch dasselbe Fragen: warum? zum Paradies hinausgestossen werden, wie Adam. Denn solches kann die göttliche Majestät schlechterdings nicht leiden und ist uns zu erforschen unmöglich.

perobi

und t

rung. Wer

Die 1

Bet

Me

rebe,

ton

ferine

nicht

fen.

Ser

den

ill

mad

nicht

Solche Gedanken sollen wir auch haben und uns darzu schicken, daß wenn uns Gott gebeut, wir ihm ohne Einrede und Widerrede gehorsam senn: so werden wir unsern Beruf gewiß machen, den wir sonst, wenn wir mußig senn, oder disputiren, oder viel speculiren wollten, so gewiß nicht haben, sondern viel-

mehr verlieren möchten.

Aber solchem Gehorsam stehet, leiber! ber Satan nach und hindert ihn. Denn, weil er sich von Gott abgewandt hat, so wollte er gerne, daß wir uns auch von Gott abwendeten, darum hindert er uns in solchem Gehorsam, und gehet damit um, daß er uns mit unnügen und sehr gefährlichen Fragen und Gedancken zu schaffen mache und plage. Daher ist des Disputirens im Pabsithum kein Ende gewesen, also, so man die gange Lehre der Papisten mit einem Wort fassen wollte, man billig sagen möchte, daß sie nichts anders wäre, denn die einige Frage: Warum?

Darum foll man sich wider solche Ansechtung an dieses Exempel halten, nemlich daß Abraham, da er nun hundert Jahr alt ist, über diesem schnöden und närrischen Werck, an einem schambaren Glied, nicht viel disputiret, sondern, weil er höret, daß es Gott so haben will, ihm ohne Frage und Disputation geshorchet und zugleich seinen Sohn und ganzes Gesinde zu solchem

Gehorfam bringet.

Darum soll sich niemand erwegen, ben Gottes Geboten zu schreiben dies odieuse und schädliche Wort: warum, sondern wenn man weiß, was Gottes Gebot ist, soll man ohne alle Einzede oder Disputation so bald gehorsamen, es dafür halten, daß Gott klüger sey, denn wir. Denn wer da disputiret, warum Gott dieses oder jenes gebiete, der zweiselt wahrhaftig an dem, ob Gott weise, gerecht und gut sey; wie kann man aber eine greulichere Günde, und die Gott weniger leiden kann, thun, denn also zweiseln? Darum sollen wir schlecht gläuben; solches steht uns zu, und nicht disputiren. Denn solche Dinge sind uns

viel zu hoch, denn daß wir sie ausdisputiren oder speculiren konnten.

Denn Gottes Gerichte seyn unbegreiflich und kann sie die Bernunft mit aller ihrer Klugheit nicht erreichen. So sie ihr berohalben vornimmt, bavon zu disputiren, fället sie nicht allein und wird betrogen, sondern gerath auch darüber in Gotteslästezung. Darum sollen wir an dem genug haben, daß wir das Wort horen und verstehen, was uns Gott gebeut, ob wir wol die Ursache, warum er solches thue, nicht verstehen.

## Vom Gebet Abrahams für Sodom.

1. B. Mof. 18, 22 — 26.

Dasselbe hat sechs Stucke. Denn sechs mal bittet er mit solchem Ernst und herhlichem Sehnen, daß er für grosser Angst und
Berlangen, daß er den armen Städten rathen und sie mit seiner Fürbitte aushalten möge, gleichsam närrische Worte redet. Das
Wort Thispe ist sehr nachdrücklich und gewaltsam, daß ich also
rede, denn es heisset, gar hinweg nehmen, also, daß nichts davon überbleibet. So man derohalben die Worte erwegen will,
scheinet es ein närrisches Gebet zu senn, gleich als wüßte Gott
nicht Unterscheid zu halten zwischen dem Gerechten und Ungerechten. "Willt du denn," spricht er, "den Gerechten mit dem
Gottlosen hinweg nehmen und, wie ein Mörder, ohne Unterscheid alles erwürgen?"

Solches scheinet wol ein hartes und gefährliches Gebet zu seyn, ist aber sehr köstlich, so du es dem nachrechnest, wie sein Herh gestanden ist. Denn er siehet, es könne nicht seyn, daß Gott eben der Gerechten nicht verschonen sollte. Darum betet er, wie David Ps. 26, 9. "Verdamme meine Seele nicht mit den Gottlosen." Denn solches thun Tyrannen; dieselben fahren zu und zünden an Häuser, Dörfer und Städte, fragen nichts darnach, ob die Gerechten oder Ungerechten umkommen. Solche Tyrannen und Grausamkeit, spricht Abraham, gebühret ja Gott nicht, darum hoffe ich, er werde um fünfzig Gerechter willen des ganzen Volcks verschonen. Solches ist gar ein tieses Anliegen und hofftiger Affect, der ihn treibet zu närrischen Worten. Denn

, und,

n nicht

bühret,

m Gott

atum?

m julius

ditus

tis datu

rede und If gewiß putiren, ern viels

nod und

hat, fo t, darum

um, daß jedanden

irens im

ibe Lebre

in fagen

Grage:

es Eta

Sahr

er boret,

ation go

t folden

eboten zu

alle Gin

liten, daß

MATERIA

an May

ther eithe

thun,

foldes

ind uns

es gehet bem heiligen Mann viel tiefer zu Hergen, benn es sein Hert felbst fuhlen und verstehen kann, baß er siehet, bag bas

en 9 93ot

Gerech

mith

nut 1

diefes

Gebi

Gott

toord

gante

tern

und

und

men

ben

haff

"bie

Und

, ein

haber

रेश्डे

24,

bas

fan

lim

gante Bold foll berhalten und umgebracht werben.

Darum thut er ein gewaltig und fturmisch Gebet, bamit er gleichfam Gott zwingen will, zu vergeben. Das weiß man wol, baß Gott um eines Gerechten willen zu Zeiten eines gangen Ge= schlechtes, Stadt und Landes verschonet und ihm Gutes erzeiget, wie es dem Lande Sprien wohlging, so lange Raamann lebete, und gang Egypten um Josephs, Labans und Jacobs willen ge= fegnet ward; follte benn Gott nun feiner fo gar vergeffen, daß er um funfzig Gerechter willen nicht etwas laffen konnte? Uch Berr! Uch lieber Berr! Thue es nicht! folches fenn Borte, Die Die Groffe bes Uffects anzeigen, unter welchem ihm zugleich die Thranen uber die Backen werden gelauffen fenn, und das Bert mit un= aussprechlichem Seufzen übergegangen ift. "Das fen," fpricht er, "ferne von bir;" gleichsam, als wollte er Gott meiftern und lehren, mas er thun follte, wie er benn bagu faget: "Der bu aller Welt Richter bift, du wirst fo nicht richten." Richten beiffet: strafen die Uebelthater und der Unschuldigen verschonen; folches, fpricht er, geziemet und gebühret dir am meisten, der du aller Welt Richter bift; was ift aber bas fur ein Gericht, darinnen auch die Unschuldigen herhalten muffen? Solches ift wahrlich ein fard und gewaltig Gebet, damit er Gott erinnert, was fein Umt fen und wie er fich halten folle, nemlich, bag er ber Berechten verschone und um derfelben willen auch die Bofen nicht ftrafe. Darum ihm benn ber Berr antwortet und verheiffet: er wolle schonen, so ba funfzig Gerechte zu finden fenn. Denn dieses hefftige und brunftige Gebet, voll des Glaubens und Liebe, gefället ihm; Abraham aber, wie er horet, bag ihrer fungig nicht gu finden fenn, erschricket er wol etwas, und halt bennoch mit Beten an.

Ein Gebet foll nicht verdrüßlich seyn, darum halt Abraham damit an und betet immer fort, brauchet aber darzu einer sons derlichen Demuth, die ben einem seden Gebet seyn soll: "Ich bin," sagt er, "Staub und Asche, und will dennoch, dieweil ich zu bes, ten angefangen habe, damit fortsahren; willt du schonen, so "ihrer gleich fünse an den funszigen mangeln?" "Ja," spricht der Herr, "ich will schonen."

Von den funfzigen kommt es bis auf zehen und vertröftet sich Abraham deß gewiß, es folle ihm nun seine Bitte und Vorsichlag gelingen. Wie ift es möglich, dencket er, dieweil Loth, so

ein gottesfürchtiger, frommer Prediger zu Sodom ist, daß das Wort so gar keine Furcht sollte geschaffet haben, daß nicht zehen Gerechte darinnen zu sinden wären? Darum ist das ein wehmuthiges und tieses Seufzen Abrahams, daß er zusaget, er wolle nur noch einmal bitten und den Herrn weiter nicht bemühen. Auf dieses Erempel siehe, so oft du betest, und lerne, daß man mit dem Gebet anhalten und nicht ablassen muß. Ein solch Gebet machet Gott nicht unbillig, sondern gefället ihm.

Dhne Zweifel aber wird sich Abraham getröstet haben der Historie von der Sündsluth, darinnen acht Menschen erhalten worden waren; ob er derohalben schon gedacht hat, er könnte dem ganzen Volck Rettung nicht erlangen, so ist er doch seines Vetetern Loths halben gewiß gewesen, daß sich Gott seiner annehmen und ihn erhalten wurde. Darum kehret er wiederum zu Hause und stellet alles heim dem gerechten Gericht Gottes. Denn er siehet, daß es in so grosser Vosheit der Leute vonnöthen thut, daß Gott seinen Zorn wider die Sünde beweise, damit die Frommen nicht geärgert werden und auch anheben möchten zu wancken.

Und ist dieses die Ursach, daß der Herr dem Abraham befiehlet, er solle solche Geschichte seinen Nachkommen vorhalten; denn Gott will gefürchtet seyn, die Sichern aber verabscheuet und hasset er. Es. 66, 2. verheisset er: "er wolle wohnen ben denen, "die eines zerschlagenen Herhens und zerbrochenen Geistes seyn." Und Psalm 51. saget v. 19. "Die Opffer die Gott gefallen, sind "ein geängsteter Geist." Doch will er nicht die Furcht allein haben, sondern will auch, daß man in solcher Angst und Noth des Herhens halte an der Hoffnung auf seine Barmherkigkeit.

Wie er solches mit verblumten Worten anzeiget 5. Mos. 24, 6. daß man nicht zum Pfande nehmen soll den obersten und untersten Mühlstein. Der oberste Mühlstein ist die Furcht und das Gericht Gottes, denselben trägt und hält auf der unterste Mühlstein, so da bedeutet die Hoffnung und das Fühlen göttlicher Gnade und Barmherkigkeit. Also soll das Predigtamt zusfammen fassen und mit einander treiben das Geseh und Evangeslium, Busse und Vergebung der Sünden.

The angles a medical desired Senia taken spores on brown section

es fein

has bas

unit er

log not

then Be:

erningt.

m lebets.

villen ge-

1, daß et

d Bett!

e Groffe

Ehrinen

mit un:

pricht er,

tern und

"Der du n beiffet:

foldes,

de offer

basinnen wahelidi

vas fein

er Ge

nicht !

et: er Denn

& Liebe,

ria nicht

note mit

Abraham

iner fon

id in be

onen, fo

nd Bors

#### Von Isaaks Opferung.

Gelli

Gott 1

Spaat

nen

weg' Fonn

endl

er ih

das e

Bet

wif

Du Gott

wird

bent

Got

Dette

etwar

केरडे

fidn

und

Unf

eini

um

fan

für

Deroi

1. B. Mof. 22.

Dieweil Abraham der fürnehmste und größte ist unter den heistigen Patriarchen, muß er auch rechte patriarchische Anfechtung leiden, welche seine Nachkommen nicht hatten leiden noch ertragen können. Er ist jett nun recht frohlich und hat einen guten Muth, besorget sich auch für nichts; denn Isaac, der Sohn der Verheissung, ist nun erwachsen ben ein und zwanzig Jahren, darzu vom Leib so starck, daß er eine Last Holhes ertragen können,

ber man zum Brandopffer bedurft hat.

Da ihn derohalben die Eltern zu benden Theilen herhlich lieb gehabt, darum, daß er ihnen im Alter geboren war, und die göttliche Berheissung hatte vom zukunftigen Segen der ganken Welt, und derohalben bende sehr fröhlich senn, auch im Hause Friede miteinander haben, nachdem Ismael ausgetrieben war, darzu ausserhalb dem Hause auch Friede gemacht, und mit dem König versöhnet waren und dahin trachteten, wie sie dem Sohn ein frommes Weib ersehen mögen, auf daß ja bald der verheissene Saame möchte erwecket werden: siehe, da werden diese schönen Anschläge und allerliebsten Gedancken, wie sie aus ihrem Sohn gern wollten einen Ehemann machen, mit einem einigen Wort umgestossen und verhindert, nachdem der Herr gebeut, daß Abrabam selbst seinen Sohn nehmen und ihm denselben opffern soll.

Derohalben ist damit Abrahams Hert viel harter verwundet worden, denn droben (Cap. 21, v. 14.), da er den Ismael hat mussen austreiben. Wir aber konnen es nicht erreichen noch versstehen, wie groß und schwer die Ansechtung gewesen sey. Ursach ist dies, daß Isaac die Verheissung von dem zukunftigen Segen gehabt hat, darum denn dem Abraham dies Gebot, daß er ihn tödten sollte, so viel desto schwerer gewesen und ihm über alle

Maaffen fauer angekommen ift.

Es ist aber ben diesem Tert sonderlich zu betrachten das Wort von dem Versuchen. Denn dasselbe ist nicht umsonst in den Tert gesetzet. Man soll auch damit so kalt nicht umgehen, wie St. Jacobus thut in seiner Epistel am 1. Cap. v. 13, da er saget, "daß niemand von Gott versuchet werde." Denn die Schrift saget hier klärlich, daß Abraham von Gott selbst sen verssuchet worden, zwar nicht eines Weibes halben, Goldes oder

Gelbes halben, auch nicht des Todes oder Lebens halben, sondern davon, als sollte die heilige Schrift wider einander seyn. Denn Gott redet hier öffentlich wider sich selbst. Denn wie reimet sich das zusammen, daß er zu ihm saget 1. Mos. 21, 12: "In Isaak soll dir der Saame genennet werden," und: "Nimm deinen Sohn und opffere ihn" u. s. Er saget nicht, daß etwan ein Strassenräuber kommen werde und ihm seinen Sohn heimlich wegsühren werde, denn daselbst hatte Abraham noch immerdar können Hoffnung haben, daß sein Sohn noch lebete und er ihn endlich wieder kriegen möchte; aber nun wird ihm geboten, daß er ihn selbst tödten soll, daß er ja daran nicht zweiseln dürfte, daß er wahrhaftig getödtet sey.

Sollte er nun hier wider Gott nicht gemurret und gedacht haben: Dies wird ja nicht Gottes Gebot sepn, sondern ist ein Betrug des leidigen Teufels; denn Gottes Verheissung ist ja gewiß und klar, daß man daran nicht zweiseln kann, da er saget: Du sollt von Isaak Saamen haben. Wie kommt es denn, daß Gott nun gebeut, daß er soll getödtet werden? Dhne Zweisel wird es ihn gereuen, daß er mir solche Verheissung gethan hat; denn sonst wurde er ja nicht also wider sich selbst reden, oder aber, ich muß etwan eine grosse Sunde begangen haben, damit ich Gott schwerlich erzürnet habe, daß er nun seine Verheissung wis

Denn also pflegen wir von Natur alle zu thun, wo uns etwan eine leibliche Noth drucket, ist bald das Gewissen da, welsches der Teufel immer dringet und treibet, daß er allerlen Umsstände zusammen lieset. Darum siehet sich ein solch geängstetes und bekümmertes Hert um, und dencket, wo es doch Gott am allermeisten möge erzürnet haben. Daher kömmt es denn, daß man wider Gott murret, und kömmt davon auch die allerhöchste Unsechtung, nemlich, daß man Gott im Herten feind wird.

Ulso hat nun Ubraham auch gedacht: Siehe, Gott hat mir einen Sohn verheissen und hat mir denselben auch gegeben, darsum bin ich darüber von Herhen fröhlich worden, und bin gleichfam wiederum neu geboren; aber ich bin vielleicht dieser Gaben halben allzu stolk und hoffartig worden, und bin auch Gott dafür nicht so danckbar gewesen, wie ich billig hätte senn sollen, derohalben gereuet ihn nun seiner Verheissung 2c.

Diese Anfechtung kann man nicht überwinden, ist auch viel gröffer, denn daß wir sie begreiffen und verstehen konnten. Denn es ist ein Widerspruch, dadurch Gott sich selbst widerspricht, das

tid for

nichtma

lock etto:

ten quien

Sohn der

ten, dar: konnen,

1 herblich

t, und die

ten Bett.

le Kriebe

ir, darair

em Lonia

Sohn ein

pecheiffene

e schönen n Sobn

Bort!

Mbra=

en foll.

coundet

mael bat

noch ber

Mefady

en Segen

of er ibi

über alle

dien bus

mfonf in

umakin,

13, No 55

Denn bie

fen vers

nes ober

denn dem Fleisch unmöglich zu verstehen ist, denn es muß von Noth wegen also gedencken: Es lüget entweder Gott, welcher Gedancke eine Gotteslästerung ist, oder aber: Gott ist mir feind, welches zur Verzweifelung Ursach giebet. Darum kann man diefen Tert nach Beschaffenheit solcher grossen und wichtigen Handel nicht genugsam erklären.

perlor

also

bas

Abr

benn

mahr

with

nin

06

bod

訓

ftelle

fant

fage

auf

bas

ten.

id a

len dat

fer

die

0 ju 60

fola

Wir werden auch oft angesochten mit den schweren Gedanden von der Verzweifelung. Denn welcher Mensch ist, der sich dieser Gedancken entschlagen könne, daß man also gedencket: Wie wenn dich Gott nicht wollte selig haben? Wir sollen aber daraus lernen, daß wir in solchem Kampf unserer Gedancken und Gewissens die Verheissung ergreiffen sollen, so uns in der heiligen Taufe geschehen ist, welche ja gewiß und klar ist. Wenn aber das geschiehet, so höret doch darum der Satan noch nicht so bald auf, lässet nicht von dir, sondern widerspricht in deinem Herken

und faget, bu fenft berfelben Berheiffung nicht werth.

Darzu denn ein ernstes und hißiges Gebet vonnöthen ist, daß uns Gott seinen Geist wolle geben, daß uns die Verheisfung nicht abgedrungen und genommen werde. Ich kann diesen Widerspruch nicht auslösen; das ist aber unser einiger Trost, daß wir in unserer Noth und Trübsal Zuflucht haben zu der Verheisfung, das ist allein unser Stecken und Stab, daran wir uns halten müssen. Wenn uns der Satan denselben aus den Händen wegnimmt, so können wir nirgends bleiben. Wir müssen aber an der Verheisfung vest halten und dafür achten, daß wir vom Herrn also versuchet werden, wie hier der Tert vom Abraham saget: nicht, daß er es in der Wahrheit also haben wollte, sondern daß er versuchen will, ob wir ihn auch über alle Dinge lieben und seinen Zorn ertragen können, wie wir ihn gern ertragen, wenn er uns Gutes thut und seine Verheisfung giebet.

Sleich wie aber Abraham nicht glauben können, daß er allein versuchet wurde; denn sonst ware er der Verheissung gewiß geblieben. Er hatte gedacht, Gott thate, wie bisweilen die Eltern pflegen zu thun, wenn sie ihre Kinder auch versuchen, und nehmen ihnen etwa einen Apffel oder besgleichen etwas, das ihnen lieb ist, aus den Handen, geben es ihnen alsbald wieder. Aber da Gott dem Abraham gebeut, er solle seinen Sohn nehmen und tödten, lässet er ihm keine Hoffnung, daß ihm der Sohn möchte wieder werden, sondern führet den Abraham schlecht in solche Gedancken und Zweisel, daß er gedencken muß, Gott sep wider sich selbst, und der sich zuvor erzeiget habe, als sep er

Abrahams hochster Freund, erzeiget sich nun, als fen er sein Reind und ein Tyrann.

Darum wird Ubraham noch etwas harter versuchet, denn Die Jungfrau Maria, da fie gu Jerusalem ihren lieben Gohn perloren hatte; benn wiewol fie auch gedacht hat, daß fie damit also gestrafet murde, barum, daß fie ihren Sohn nicht fleißig genug bewahret hatte, hat fie doch gleichwol die Soffnung gehabt. baf er noch am Leben mare. Sier aber fahret Gott gu, ber bem Abraham einen Gohn hatte gegeben, und gebeut, daß der Bater felbit den Sohn todten und ihm benfelben opffern foll. Bas hat benn der arme Bater fur Soffnung fonnen haben? Er hat wahrlich bas nicht verfteben konnen, daß er allein damit verfuchet murbe, und daß Gott foldes nicht hatte von Bergen geredet, wie wir uns mit dem Gedanden aufrichten und troffen, nemlich bag, ob es fich wol mit Gott ansehen laffe, als gurne er mit uns, both nicht feind, wolle uns auch nicht verwerfen, sondern thue gu Beiten, wie Efaias Cap. 28, 21. faget, ein fremd Berck und ftelle fich, als gurne er mit uns, auf bag er ben Ginn und Berftand bes Fleisches, ber wider Gott ift, todten moge; wie Siob faget: "wenn er mich auch schon todten wurde, so will ich doch auf ibn hoffen," benn er ift gewiß, daß Gott ein anders geden= cket und in der Wahrheit nicht zurnet.

Derohalben ist dies alles uns zum Trost geschrieben, auf daß wir lernen, an den Berheissungen, die wir haben, vest halten. Ich bin getauset, darum soll ich es gewiß dasur halten, daß ich aus dem Reich des Satans in das Reich Gottes versetzet bin. Ein anderer ist in den Chestand getreten, da fället ihm mancherzlen Unlust und Beschwerung für, wie es denn psleget zuzugehen; darum soll er in das vierte Gebot sehen und gedencken, daß diezer Stand Gott wohlgefalle, denn er hat ja geboten, daß man die Eltern ehren soll, und zeiget damit also an, daß ihm dieser Stand angenehm sen und wohlgefalle.

Also soll man in allen andern Anfechtungen auch thun. Denn wo wir erfahren, daß es anders gehet, denn die Verheifsung lautet, sollen wir es dafür gewißlich halten, daß, wenn sich Gott anders erzeiget, als er sich in der Verheissung erboten hat, solches nur eine Versuchung sen, sollen uns derohalben diesen Stab der Verheissung nicht aus den Händen nehmen lassen.

Es werden schier alle Menschen mit Verzweifelung angefochten, und je frommer sie sind, je ofter sie vom Satan mit biesem Pfeil geschossen werden. Was sollt du nun hier anders

II.

nuf bon

melder

nic feind,

min bie:

可必然

en Golon

t, der fin

laet: Die

aber bar:

nifen und

t heiligen

Genn aber

at fo bas

m herben

nothen ift,

erheiffung

in Wider:

, das wie

etheiffung,

73 balten

den weg:

abet an

Herrit

faget:

vern daß

chen und

n, meni

buğ et

ifium) go

meilen dit

(den, 111)

vas, das

ild wieder.

Soha nahi

ihm der midledit

f, Gott

la fen et

mifer

Refen

Matt

ber ?

hålt

(id)et

mur

mie Mut

wird

Miche

babe

116

mac

Tobi

Gegi

halb

nod Ald

gen,

merde

taufe

ben

cher fehe

nod

in En

bet

daf

bas

beld

thun, benn daß bu fagest: Ich weiß, daß ich getaufet bin und baß mir Gott um feines Sohnes willen Gnade verheiffen bat: bie Berheiffung wird mir ja nicht Lugen werben, wenn ich auch in die aufferfte Finfterniß geworfen wurde; berohalben ift bas Gottes Wille nicht, welchen mir ber Satan vorhalt, fondern Gott versuchet mich also, auf bag es offenbar werde, was in meinem Bergen verborgen ift; nicht, daß Gott daffelbe ohne dies nicht wiffe, sondern daß ich es felbst nicht weiß und er durch folche Urfach in mir den Ropf ber Schlangen gutrete; benn bes Menschen Bert ift unerforschlich, Jer. 17, 9. und ift fleischlich gefinnet fenn eine Feindschaft wider Gott, Rom. 8. 7. und verftebet der Mensch mit foldem fleischlichen Ginn foldes nicht, denn nur allein durch das Wort des Gefetes, dadurch der Ropf ber Schlangen getobtet wird, auf bag wir lebendig gemachet merben, wie die Schrift faget: "Gott fuhret in die Solle und mieder heraus, " 1. Sam. 2, 6.

Nun habe ich gesaget, was Abrahams Versuchung gewesen sen, nemlich, daß die Verheissung wider sich selbst gelautet habe; darum leuchtet sein Glaube gar herrlich herfur in dem, daß er so mit willigem Herhen Gott gehorchet, der ihm gebeut, daß er ihm seinen Sohn opffern soll; und ob es wol dem Isaak gilt und er getöbtet werden soll, so zweiselt doch Abraham an der Erlösung der Verheissung gar nicht, ob er wol nicht weiß, auf welche Weise sie werde erfüllet werden. Wiewol er nun erschrocken und furchtsam ist, denn wie konnte in solchem Fall ein Vater anders thun: so hänget er doch vest an der Verheissung, nemlich; daß Isaak

noch werde Saamen haben.

Menschliche Vernunft wurde schlecht also schliessen: es mußte entweder die Verheissung lugen, oder aber dies mußte nicht Gottes, sondern des Teusels Gebot seyn; denn daß die Verheissung wider sich selbst lautet, ist offenbar. Denn, wo Faak soll getödtet werden, so ist ja die Verheissung vergeblich und umsonst; wo aber die Verheissung gewiß ist und bestehen soll, so ist es unmöglich, daß dies sollte Gottes Gebot seyn. Unders, sage ich, kann die Vernunft nicht schliessen, wie die Erempel auch wol in geringen Sachen ausweisen.

Ubraham aber weichet hier nicht von der Verheisfung, wiewol sie strenge scheinet und wider sich selbst, denn es ist ja zwischen Tod und Leben kein Mittel, sondern glaubet, daß sein Sohn, wenn er schon sterbe, doch gleichwol werde Saamen haben. Solches sollen wir auch lernen. Wir haben gestern unsern lieben Kreund, D. Gebalbum begraben, berohalben laffet es fich vor ber Bernunft also ansehen, als fen es mit ihm gar aus; wir aber wiffen, bag er lebet. Denn bieweil er im rechten Glauben und Bekenntniß des Sohnes Gottes verschieden ift, und Gott, wie Matth. Cap. 22, 32. ftehet, ein Gott ift ber Lebendigen und nicht ber Tobten, fo lebet er ja gewistlich auch. Muf folche Beife halt fich Abraham veft an die Berheiffung und fchreibet der gott= lichen Majeftat biefe Gewalt gu, daß er ihm feinen tobten Cohn murbe wieder auferwecken. Gleich wie er zuvor gefehen hatte, mie er vom verftorbenen Leibe und von einer unfruchtbaren Mutter geboren war: alfo hat er geglaubet, bag er wiederum wurde auferwecket werden, wenn er auch fchon begraben und gu Ufche worden mare, nemlich, auf bag er noch von ihm Gaamen haben mochte, wie die Epiftel zu ben Gbraern fagt C. 11, 19: "Gott fann auch wol von ben Tobten erwecken und lebenbig machen. "

Darum hat Abraham den Artickel von der Auferstehung der Todten wohl verstanden, und durch denselben allein hat er diese Gegenrede aufgelöset, welche man sonst nicht auslösen kann, derophalben denn sein Glaube billig von den Propheten und Aposteln sehr gerühmet wird. Denn er hat also gedacht: Heute habe ich noch einen Sohn, morgen aber werde ich nichts haben, denn Aschen; wie lang aber dieselbe hin und wieder wird zerstreuet liegen, weiß ich nicht, das aber weiß ich, daß sie wiederum lebendig werden wird, es geschehe gleich noch ben meinem Leben, oder über tausend Jahre nach meinem Tod; denn das Wort saget, ich werde von diesem Isaak, der zu Uschen werden soll, Saamen haben.

Ich habe aber gesaget, daß wir diese Anfechtung nicht erreischen noch verstehen können, sondern daß wir sie nur von serne sehen und ihr etwas nachdencken. Du siehest aber wohl, daß hier noch nichts gehandelt wird von irgend einem Wercke, wie Jacobus in seiner Epistel Cap. 2, 21. saget, denn es ist noch nicht zum Wercke kommen, sondern der Glaube ist es, deß wir uns billig

verwundern und an Abraham ruhmen.

Derohalben soll man diesen Trost wohl behalten, nemlich daß, was Gott einmal gesaget hat, er nicht åndert. Darum, daß du getauset bist und dir in der Tause das Reich Gottes verheissen ist, sollt du wissen, daß dasselbe ein solch Wort Gottes ist, welches nicht kann geandert werden, sollt dich auch davon nicht lassen abführen. Denn es wohl geschehen kann, daß er sich stellet, wie ben denen, die nach Emaus giengen, Luc. 24, 28. als wollte

et bin und

eiffen bat;

in ich auch

den ift das

lt, sondern

de, was in

re ohne bies

id er durch

denn bes

fleischlich

und ver:

thes nicht.

d der Konf

nachet wer:

re mup wis:

ng gewesen

autet habe:

, daß er fo

daß er ibm

ailt und er

· Erlöfung

libe Meise

d furtht:

s thun:

de Figat

es mußte

nicht Got:

Arthriffung

at foll go

umfent;

ift es un:

fage ich,

uch wel in

und, mie

if ju proje

dif fein

en baben.

m lieben

mit !

fooler

par 20

fudeli

wird

und

me

geho habe wird

groff

beto

und for ift

day

daffe

aber

haf

hei

miffe

ande

in our for

len

uni

all tein M Ber Sti

er ferner gehen, und sich ansehen lässet, daß er mit uns handle und umgehe, gleich als hatte er seiner Verheissung vergessen: so soll man doch mit dem Glauben an dem Wort vest halten und immer auf die Verheissung dringen, nemlich daß sie wahrhaftig sen und nicht fehlen könne, ob wir wol die Weise, die Zeit, Gezlegenheit, die Statte und andere Umstände mehr nicht wissen; denn das ist in alle Wege gewiß und sehlet nicht, daß Gott nicht lügen kann.

Wenn ich getöbtet werde, so sehe ich wol, durch welche Weise und Umstånde mein Leben untergehet, ich sehe aber die Umstånde nicht, dadurch mein Leben wiederkommen soll, ich sehe auch weder Zeit noch Ståtte; warum gläube ich denn, das ich niegend sehe? Darum, daß ich die Verheissung und das Wort Gottes habe; dasselbe will nicht leiden, daß ich die Hoffnung soll fallen lassen, oder daß ich an dem Erbe zweiseln soll, welches Christi ist, durch

welchen wir zu Rindern Gottes angenommen fenn.

Es hatte bisher Abraham gedacht, sein Sohn Isaak wurde ein Weib nehmen und Kinder zeugen, an dem Ort, da er dazumat war; das fället aber alles dahin, denn da ist Gottes Gebot, daß er seinen Sohn tödten soll. Db derohalben wol die Umstände des Ortes und Zeit dahin fallen, so hat darum Abraham an der Sache selbst gar nicht gezweiselt; er weiß, daß sein Sohn wird

Saamen haben, auch wol nach taufend Jahren.

Und werden uns solche Uebungen oder Versuchungen des heiligen Patriarchen darum vorgehalten, daß wir in unsern Unfechtungen auch lernen einen Muth fassen und mit Abraham sagen: Db wol mein Sohn Isaak stirbet, so wird doch, dieweil er an Gott gläubet, das Grab, darinnen seine Usche liegen wird, kein Grab, sondern ein Ruhebettlein und Schlaskammer seyn. Man siehet aber gleichwol, saget die Vernunft, das Widerspiel; das Fleisch gehet dahin, wird zu Staube und verzehren es die Würmer. Aber doch kann solches Gottes Wort weder hindern noch ausheben, denn die zwen Dinge hangen an einander, daß Gott zu Adam saget 1. Mos. 3, 19: "Du bist Staub und sollt wieder zu Staube werden," und daß er auch saget v. 15: "Der Saame wird der Schlange den Kopf zutreten."

Bon der Sara saget der Tert nicht, ob sie auch etwas um dies Gebot gewußt habe, oder nicht. Abraham hat vielleicht, dies weil sie etwas schwach war und solchen harten Sturm nicht hatte vertragen können, solch Ding vor ihr verhehlet. Denn es ist zumal ein hart und schwer Ding, daß der Tert saget: Du sollt

mir beinen Sohn opffern; nicht zu einer Gabe ober Dancksagung, wie man im Volck Ifrael die erste Geburt pflegte zu opffern, sondern zum Brandopffer, daß er schlecht zu Uschen werbe und der Vater seine Hande mit seines Sohnes Blut farben und bestudeln muffe.

Was mennest bu aber, daß Abraham hier in feinem Bergen wird gefühlet haben? Denn er hat ja Fleisch und Blut gehabt und ift, wie ich oft gefagt habe, fein unfreundlicher Mann ge= wefen, der feine naturliche Neigung, Mitleiden und weiches Bert gehabt hat. Es wird ihm aber das den Schmert auch gemehret haben, bag er diefe That niemand hat durfen offenbaren, fonft wurde es ihm jedermann widerrathen haben, und wurde ihn der groffe Sauffe, fo es ihm widerrathen hatte, vielleicht auch etwas bewogen haben. Derohalben machet er fich mit etlichen Dienern und dem Sohn allein auf den Weg. Es ift mahrlich ein hohes, ichweres Gebot und viel harter, denn wir gedencken konnen, und ift doch das gleichwol voll Troftes, daß der Text klarlich faget, daß Gott foldes nur Versuchungsweise thue. Wo auch Abraham daffelbe gewußt, hatte er besto weniger Gorge gehabt; nun ift er aber in diefen Gedanden gar verschlungen, baß fein Cohn mahr= haftig muffe geopffert und gewurget werden, es werde die Ber= heiffung erfüllet, wenn und welcher Geftalt fie wolle.

Es bestimmet der Herr und ernennet ihm auch einen gewissen Ort darzu, ausserhalb seinem Hause, im Lande Morija. Das Land aber lieget von Bersaba ben zehn deutscher Meilen, wo anders die Cosmographi recht zutreffen, das sind schier dren Tagereisen. Denn er ist gezogen mit einem Esel, der das Holh und Proviant hat mussen tragen; darum sie auch etwas langsamer

fortgezogen fenn.

Die aber der Allegorie und heimlichen Deutung folgen wolsten, mögen das Wort Morija deuten, daß es Gottes Wort sey und der Glaube an das Wort. Denn diese zwen Stücke treffen allewege zusammen; denn wo kein Gottes Wort ist, da kann auch kein rechter Glaube oder Gottesdienst senn, wiederum, wo das Wort ist, da mussen auch etliche senn, die dem Wort gläuben. Wo nun die zwen Stücke sind, da folget bald das dritte auch hernach, nemlich das Creus und die Tödtung. In diesen drepen Stücken bestehet das Christliche Leben. Aber davon wollen wir auf ein andermal mehr sagen.

Also stellet Gott fich zu Zeiten, als wollte er weit von uns treten und uns todten; aber wer kann es glauben, daß er sich

ins bandly

geffen: fo

galten und wahrhaftig

Beit, Be=

icht wissen:

Gott nicht

life Meil

Umfrande

nuch weder

gend febe?

ittes babe:

illen laffen,

ti ift, durch

aaf wurde

er basumal

Bebot, baf

Umitande

am an der

john wird

voen des

ern An-

tham for

vieweil er

gen wirt,

mer fert.

Riberinel;

ren es bit

er hindert

aber, buf

h und foll

15: "Dir

ntmid um

Weitht, Dies

nicht hätte

時情知

Du follt

with

Mill

pu m

folk i

did

die v

Lebe

Ear

erfen

teft,

fern

ám

er i

benn

ten.

ben

ma

fenn.

oft in

buri

das foo

fie icho

her

ihn

red

es,

bore

nur also stelle und daß es ihm nicht sollte Ernst seyn? Nun ist es aber wahrlich ben Gott ein Schert und, wenn man also davon reden möchte, ist es ben ihm eine Lügen. Es ist ja wot ein rechter Tod, den wir alle werden mussen über uns nehmen, aber Gott ist es damit kein Ernst, daß er uns äusserlich sehen und bessinden lässet. Er stellet sich nur also, und ist eine Versuchung, ob wir auch die gegenwärtigen Güter dieser Welt und das Leben selbst um Gottes Willen verlieren wollten. Also saget Moses im 5. Buch am 13. Cap. v. 1. folg.: "Wenn ein Prophet oder "Träumer unter euch wird ausstehen und giebet dir ein Zeichen "oder Wunder zc., so sollt du nicht gehorchen den Worten solches "Propheten oder Träumers; denn der Herr, euer Gott, versuchet "euch, daß er erfahre, ob ihr ihn von ganzem Herzen und von "ganzer Seelen lieb habet."

Dies seyn nicht Worte eines zornigen Richters, sondern seyn våterliche Worte, als wollte er sagen: Ich habe dir mein Wort gegeben, daß du dasselbige mit gutem friedlichen Herhen annehmest und dich daran haltest 20.; ich will aber falsche Apostel senden und will versuchen, ob du mich und mein Wort auch mit Ernst wol-

left mennen und lieb haben.

Also nimmt der Vater dem Kindlein einen Apffel und meynet es doch nicht, hat nicht im Sinn ihm denselben zu nehmen,
sondern versuchet nur das Kindlein damit, ob es ihn auch lieb
habe und gläube, daß ihm der Vater den Apffel werde wieder geben. Wo nun das Söhnlein den Apffel gern von sich giebet, so
wird dadurch der Vater erfreuet über dem Gehorsam und um der
Liebe willen, so das Kindlein zu ihm träget. Also ist die Verheissung, wo Gott uns versuchet, auch väterlich; denn also saget
St. Jacobus in seiner Epistel am 1. Cap. v. 13: "Gott ist
nicht ein Versucher zum Vösen," das ist darum, daß wir uns
vor ihm scheuen und ihm feind seyn sollen, als einem Tyrannen,
sondern nur auf diese Meynung, daß er uns üben möge und in
uns den Glauben und die Liebe erwecken.

Der Satan aber versuchet die Leute zum Bosen, nemlich, daß er dich von Gott abziehen und es dahin bringen moge, daß du Gott mißtrauest und ihn lastern sollt; Gott aber spielet mit den Kindern, die er lieb hat, erzeiget sich gegen sie, wie es dem Fleisch scheinet, zornig und erschrecklich; daher denn die Klagen in den Psalmen gekommen: "Ich bin von deinem Angesicht gar verstossen", Ps. 31, 23, item im 27. Psalm v. 9: "Berbirge nicht dein Antlit vor mir 2c." Es ist aber lauter Schert und

wird dich Gott nicht betrügen; halte du nur vest an seiner Verheisfung, die nicht sehlen noch geändert werden kann. Und ob
du wol Ehre und Gut, Leib und Leben darüber verlieren musselt,
sollt du es doch nicht dasur halten, daß Gott mit dir zurne und
dich deshalben verworsen habe; sondern du sollt andere Gaben,
die viel herrlicher und besser sewige Ehre und ein besser
Leben, denn dies ist, von ihm gewarten, wie Hob saget im 13.
Cap. v. 15. 16: "Siehe, ob er mich schon erwürget, will ich
"doch auf ihn hoffen, will meine Wege vor ihm strasen, und er
"wird mein Heyl seyn."

Im übrigen haben das Wort: Nun weiß ich, die Bater an diesem Ort ausgeleget: "Noscere te seci," ich habe dich lernen erkennen, das ist, daß du verstehen möchtest, daß du Gott fürchtest, wie St. Petrus vermahnet 2. Epistel 1, 10.: "daß wir unssern Beruf und Erwählung vest sollen machen mit guten Werten." Als wenn einer eine Anfechtung überwunden hat, wird er der Hülse Gottes gewisser gemacht und kann nun sagen: Dies ist eine gewisse Anzeigung, daß mir Gott geholfen hat; denn mit meinen Kräften hätte ich solches nicht können ausrichten. Also werden die Früchte des Geistes, Zeugnisse des Glausbens genannt, die uns unseres Beruses und Erwählung gewiß

Sier muß man ferner bie Regel merden, von zwenerlen Er= fenntniß Gottes, ober wie Gott auf zwenerlen Beife fiehet, ja oft in der heiligen Schrift ftehet: Gott fabe. Da machen bie Lehrer zwenerlen Erkenntniß, eines bas emig und unfichtbar ift, ba= burch Gott alle Dinge gefehen hat, ehe benn fie gewesen fenn; das andere aber, badurch er die Dinge, fo gegenwartig fenn, an= schauet. Gott hat die Jungfrau Mariam nicht gefehen, ebe benn fie geboren gemefen, burch dies Beficht, bamit er bie Dinge, fo schon vorhanden fenn, anfiehet, und hat fie boch von Ewigkeit ber gefeben. Ulfo hat Gott alle Creaturen gefeben, ebe benn fie geschaffen fenn, und ba fie nun geschaffen fenn, wird auch von ihm gefaget, bag er fie febe ober ertenne. Gben auf folche Beife redet hier Gott auch: Run weiß ich, bas ift, nun bemahre ich es, und fehe es an der That, daß du Gott fürchteft. Daber ge= horet ber Unterscheid, ben St. Augustinus machet zwischen bem Abend - Erkenntniß der Creaturen in ihrer Urt, und dem Morgen - Erkenntniß aus Gottes Wort und Offenbarung.

Denn Gott hat etliche Stude an fich, fo fich mit mensch= lichem Berftand und Weise vergleichen; barum halte ich, daß biese

n iff

Da:

ein

aber

d be

19.06

Leben

Moles

ober

eichen

oldhes

uchet

bon

n fenn

Wort

hmest

n und

mol

mer,

lieb

10

230

Bets

faget

ett if

r uns

und in

10, 803

elet mit

es had

glagen

at gar

rs und

17.10

11th 125

Mar Sard

facult, all

Tarebus

वार्य भाग

um wir

Milit,

四面加

加品

Man Got

ehren, D

im 14.

po et m

Santoni

4.2. minn

his mit

ift, wie

effen vo

ift ebre

Ei. an

"lehr

eben

Sur

Dat

und

heit

gebe

Rot

fürd

wol

die o

aud

gebra

000 1

Art und Weise zu reden: nun habe ich gesehen, einfaltig zu verstehen sen, schlecht, wie sie an sich selbst lautet; wiewol ich die Auslegung der Bater nicht verwerse, nemlich daß Gott rede nach menschlicher Weise, als hatte er dazumal erst an solchem Geshorsam gesehen und erkannt Abrahams Frommigkeit und rechte Furcht.

Denn solche Beschreibungen, wo die Schrift von Gott redet, als von einem Menschen, und ihm zueignen alles, was menschlich ift, seyn sehr lieblich und tröstlich, nemlich daß er freundlich mit uns rede und von solchen Dingen, bavon Menschen pslegen mit einander zu reden, daß er sich freue, betrübe und leide, wie ein Mensch, um des Geheimnisses willen der zukunstigen Menschleit Christi. Denn um der Ursach willen lesen und suchen wir im alten Testament, daß wir darinnen sehen mögen, wie es zuvor ist gesaget worden, nicht allein mit Worten, sondern auch mit mancherlen Figuren und Wercken, daß Christus sollte Mensch werden.

Darum haben wir diese Art und Beise zu reden lieb, da in der Schrift Gott nach menschlicher Gestalt und Gebehrden beschrieben wird, als in dem Psalmen: "Herr, warum schläsest du?" Ps. 44, 24; item, Ps. 34, 16: "Die Augen des Herrn sehen auf die Gerechten;" item, Psalm 145, 16: "Du thust deine Hand auf," und was dergleichen Stücke mehr sind, so von den Menschen Gott zugeeignet werden um der Schwachheit willen unsers Berstandes. Und sollen wir mit diesem Bilbe, dadurch und Gott in der Schrift gleichsam fürgemalet wird, gerne zusrieden sens und uns daran genügen lassen, und für den Borwig menschlicher Bernunft und Beisheit hüten, welche die Majestät aussorschen will; denn darum ist zuvor verkündiget worden, das Gott sollte Mensch werden, auf daß wir eine gewisse Weise, wie man Gott erkennen und ergreiffen sollte, haben möchten.

Darnach pfleget man hier auch zu fragen, ob Abraham durch die Wercke sey gerecht worden, wie Jacobus davon disputiret in seiner Epistel Cap. 2, 21; denn dieweil im Terte gesaget wird: Nun weiß ich, daß du gerecht bist und Gott fürchtest, will daraus St. Jacob schliessen, daß er zuvor nicht sey gerecht gewesen. Es ist aber darauf leichtlich zu antworten, wie die Worte an sich selbst die Antwort geben und anzeigen. Denn gerecht seyn ist auch der Grammatick nach anders gesaget, als einen für recht erstennen, oder sehen, daß er gerecht sey.

Abraham ift gerecht gewesen burch ben Glauben, ehe benn

er von Gott gerecht erkannt wird. Darum schleußt Jacobus nicht recht, daß er nun erst gerecht worden sen nach diesem Gehorsam; denn durch die Wercke wird der Glaube und die Gerechtigkeit erfannt, als durch die rechten Früchte. Daraus folget aber nicht, wie Jacobus schleußt, daß darum die Früchte gerecht machen, wie das auch nicht folget: Ich erkenne den Baum an den Früchten, dar

um wird ber Baum von den Fruchten gut.

Man muß aber an diesem Orte dies auch merchen, daß biefes, fo von Abraham geruhmet wird, daß er Gott furchte, liebe und ehre, nicht allein vom Glauben gefaget fen, fondern vom gangen Gottesbienft, von dem Baum mit den Fruchten; benn Gott furchten beiffet ben ben Bebraern fo viel, als Gott ehren, ober Gott bienen, Gott lieb und werth haben. 201fo ftehet im 14. Pfalm v. 5: " Sie furchten fich, ba feine Furcht ift," ba er nicht redet von der Furcht oder Schrecken, welches die Gott= lofen nicht fuhlen, fondern von dem Gottesdienft ber Gottlofen, baß fie Gott bienen, ba man ihm nicht bienen foll, "fie haben Brandmable in ihren Gewiffen," wie es St. Paulus 1. Tim. 4, 2. nennet, das ift, fie haben ein erdichtet und falfch Bewiffen, bas mit Gewalt erzwungen und nicht natürlich noch rechtschaffen ift, wie der Pabft thut, wenn er den Cheftand und das Fleifch= effen verbeut. Alfo wollen die Gottlofen Gott immer furchten, bas ift ehren und ihm bienen, ba doch fein rechter Gottesbienft ift.

Also, da gesaget wird Matth. 15, 9. aus dem Propheten Es. am 29. Cap. v. 13: "Bergeblich dienen sie mir, dieweil sie "lehren solche Lehre, die nichts denn Menschen-Sebot sind," ist eben so viel gesagt, als, sie fürchten mich vergeblich. Denn die Furcht Gottes ist in der heiligen Schrift der höchste Gottesdienst. Daher nennet Jacob 1. Mos. 31, 42. Gott den Herrn "Furcht und Ehre," und verstehet dadurch anders nichts, denn die Gott-

heit felbit.

Also wollen die Gottlosen ehrerbietig und demuthig senn, gehen stille einher, hangen den Kopf und zittern damit, wie ein Rohr, wollen gesehen senn, als daß sie vor allen andern gottessfürchtig und fromm senn, fürchten aber und dienen doch gleich=

wol Gott gar vergeblich.

Und ist zwar dieses eine gemeine Plage und Jerthum durch die gange Welt, daß wir Gott fürchten, ihm dienen und ehren, auch bis an der Engel Undacht, aber alles mit erdichtetem und gebrandmahltem Gewissen; wie die Baalspriester viel erlitten, das hart und schwer war, denn sie stachen sich mit Messer und



die

nad

mie

nid:

wit

明期

aud

Renich

d, da

en bes

feben

beine

Den

illen

urdi

11/12

rwib

1,003

, me

puto

wird:

All par

世間

int ift

benn

To m

hat No

midelt.

im 57.

, det e

1000

"Rar

"in

" did

trauti

ten &

fie di allen man den, es di

wie kom:

badi wen

fager

all fer

trie 2

bot

wat

ber

bot

im

mo

was

ein

finte

Pfriemen, daß auch das Blut hernach lief, 1. König. 18, 28, aber es waren selbsterwählte Mahlzeichen, so sie sich machten, und nicht solche, davon St. Paulus saget Gal. 6, 17: "Ich trage die Mahlzeichen des Herrn Jesu an meinem Leibe" u. s. w. Wiederum aber fürchten sich die Gottlosen gar nichts, da man Gott am allermeisten fürchten sollte; ja sie sind gant frech und kühne, den rechten Gottesdienst zu verachten und Gottes Wort unter die Füsse zu treten.

Man foll aber Gott nirgend fürchten, benn allein in seinem Wort, wie 2. Mos. 20, v. 3. 4. geschrieben stehet: "Du sollt teine fremde Götter anbeten, du sollt dir kein Bildniß, noch irgend ein Gleichniß machen." Wo sich Gott in seinem Wort offenbaret, daselbst diene ihm, da beweise ihm Ehre und Reverent, alsdenn fürchtest du dich recht, wie man sich fürchten soll.

## Abrahams Tod.

1 B. Mof. 25, 5—10.

Ubraham ist hundert Jahr im Lande Canaan ein Fremdling gewesen, nachdem er im funf und siebenzigsten Jahre seines Alters
aus Ur in Chaldaa gegangen war. Das aber droben im 15.
Cap. v. 15. der Herr zu Abraham gesaget hat: "Und du sollt
fahren zu deinen Batern mit Frieden und in gutem Alter begraben werden," dasselbe wird hier an diesem Orte geschrieben, daß
es sey erfüllet worden. "Er ward schwach," saget Moses, "und
ist doch gestorben." Dies gehöret zu unserm Trost. Denn es
ist um der Ochsen oder anderer unvernünstigen Thiere willen
nicht geschrieben.

Er ward schwach, saget Moses, wie sonst ein anderer Mensch, und starb. Siehe, ein solcher groffer Mann, voll aller Tugenzben, ein Vater der Verheissung, des Glaubens, der Kinder Gotztes und aller Volker stirbet dahin, wie wir. Er stirbet, aber in einem guten, sansten, ruhigen Alter, da er alt und des Lebens

mude und fatt ift.

Darum ift dieses ber erste Tert in ber gangen heiligen Schrift, ber ba zeuget, bag ber Tod ber Beiligen sanft und stille, barzu auch werth gehalten ift vor bem herrn, und baß sie ben

Tod nicht schmecken, sondern fein sanste entschlafen. Diesen Text hat der Prophet Jesaias auch gelesen und fleissig auseinander gewickelt. Denn daher seyn die tröstlichen Sprüche gekommen, als im 57. Cap. v. 1: "Der Gerechte kömmt um, und ist niemand, "der es zu Herhen nehme, und heilige Leute werden aufgeraffet "vor dem Unglück, und kommen zum Frieden und ruhen in ihren "Kammern;" und im 26. Cap. v. 20: "Gehe hin mein Bolck "in deine Kammer und schleuß die Thüre nach dir zu, verbirg "dich einen kleinen Augenblick, bis der Jorn vorüber gehe."

Die Gerechten und Frommen fenn vor der Belt verachtet, gering und verworfen, und laffet fich anfeben, daß ihr Tod fehr traurig fen; aber fie fchlafen einen allerlieblichften und fehr fanf= ten Schlaf. Wenn fie zu Bette liegen und fterben, fo fterben fie doch nicht anders, benn als fame fie fein leife ein Schlaf in allen ihren Gliedern und Sinnen an. Denn fie find zuvor burch mancherlen Unfechtung gedemuthiget und friedfam und ftille wor= ben, daß fie fagen: Lieber Berr Gott, ich will gerne fterben, wenn es dir alfo gefallen wird. Sie erschrecken nicht vor dem Tode, wie die Gottlosen thun, welche gittern und in grauliche Ungft tommen, wenn fie fterben follen. Diefes bienet bargu, bag wir baburch erwecket werden, daß wir lernen Gott gehorfam fenn, wenn er und aus diefem Sammerthal fordert, und wir alebenn fagen fonnen: 3ch wollte nicht begehren eine Stunde langer ju leben, lieber Berr Jefu Chrifte, fomm bu, wenn bu willt; wie Abraham ftirbet, da er Lebens fatt und bes Sterbens wohl zufrieden war.

Wofes saget: "Er ward zu seinem Volcke gesammlet." Sind denn noch Volcker vorhanden nach diesem Leben? Denn also lauten die Worte, als ware er von einem Volck zum andern gezogen, von einer Stadt in die andere. Das ist nun ein trefflich und mercklich Zeugniß der Auferstehung und zukunftigen Lebens, welches man zum Trost vorhalten soll allen, die an Gott gläuben. Denn ob uns wol im Neuen Testament noch trefflichere und klärere Zeugnisse vorzehalten werden, so ist es doch gleichwol der Mühe werth, daß man sehe, was die heiligen Väter im alten Testament gehabt und was sie gegläubet haben. Wir haben Gnade und Gabe, darzu ein offenbares und vielfältiges Erkänntniß des Todes und Lebens; sintemal wir deß gewiß seyn, daß unser Heyland Tesus Christus zur Rechten Gottes des Vaters sißet und auf uns wartet, wenn wir aus diesem Leben schen Wenn wir nun aus diesem Leben



m

emm

ned

Bort

Kebe:

1 folk

ters

15.

sata:

, bas

nn es

pilen

lensch

Engen

E Gots

t, aber

Per de la constitución de la con

ie ben

hinfahren, so ziehen wir zum Bischof unserer Seelen, ber uns in seine Hande nimmt; ber ist unser Abraham, in des Schoose wir senn, der lebet, ja regieret ewiglich.

nidi

day w

tett,

an E

ben

und

Pebel

nem

Deni

aus

piel

hab

gena

ande

und

fein

wei

thun

Mbra

fein

fep,

fon

fen

80

im

fenn

ter :

Von den Båtern muß man anders reden und ist unser Trost viel herrlicher und reicher, ob sie wol dasselbe Zeugniß und Trost vom ewigen Leben und Auferstehung der Todten auch gehabt haben, wie hier Moses zeuget, "daß Abraham zu seinem Volcke gesammlet worden sen," und er droben Sap. 15, 15. in der Berzheissung auch gehöret hat, "daß er zu seinen Båtern ziehen würde." Und seyn dieses die zwen ersten Terte in der ganken heiligen Schrift, die da von den Todten nach diesem Leben reden. Drozben im 5. Sap. wird von allen gesagt, er ist gestorben, ausgenommen von dem einzigen Henoch, welchen Gott hat hinweggenommen; von Abraham wird gesaget, "daß er zu seinen Båtern gehen würde und zu seinem Volck sey gesammlet worden."

Solche des Heiligen Geistes Worte sepn mit nichten vergebliche Worte, werden auch zu unvernünftigen Thieren nicht gerebet, welche ja zu ihren Batern und zu ihrem Bolcke nicht gehen,
fondern werden zu den Menschen geredet und zeugen, daß nach
diesem Leben ein ander und besser Leben sey, ja daß auch vor der
Zukunst Christi ein Bolck gewesen sey, welches im Lande der
Lebendigen gewohnet habe, und zu dem die Frommen aus diesem
Leben sich versammlet haben. Darnach haben daraus die Bater
den Artickel von der Auferstehung und ewigem Leben verstanden,
und seyn die Worte an beyden Terten eigentlich und nachdrücklich
gesehet: Du wirst zu den andern Heiligen gesammlet werden,
die vor dir gestorben seyn. Derohalben leben die Bater und seyn
Völcker, welches von den Gottlosen nicht gesaget wird, sondern
wird allein geredet von den Gerechten und Heiligen.

Im ersten Buch der Könige am 2. Cap. v. 2. redet David auf eine andere Weise, da er saget: "Ich gehe hin den Weg aller Welt." Hernach aber hat Moses dieselbe Form und Weise zu reden behalten, da er vom Ismael, Isaac und Iacob geredet hat, er ward schwach und ist versammlet worden zu seinem Volck. Derohalben haben die Bater aus diesen Zeugnissen der Schrift geschlossen, daß ein ander Leben wäre, und daß die Heiligen nicht dahin sterben und vergehen, wie die unvernünstigen Thiere, sondern gesammlet werden zu dem Volck im Lande der Lebendigen. Und dieses ist auch die Ursache, darum sie von ihren Kindern so ehrlich begraben werden, welches man unvernünstigen Thieren

nicht pfleget zu thun, nemlich um ber gewiffen hoffnung willen, baburch fie eines andern Lebens gewartet haben.

Darum gehöret und dienet dies alles zu unserm Troft, auf daß wir nicht erschrecken, oder uns vor dem Tode so heftig fürchzten, wie die andern, so keine Hoffnung haben. Denn denen, so an Christum gläuben, ist der Tod nicht bitter oder schwer, wie er den Gottlosen ist, sondern ist ein Wechsel, dadurch dies elende und armselige Leben verändert wird in ein ruhiges und seeliges Leben; welchen Artickel wir für den allergewissesten halten sollen, nemlich, daß wir nicht aus einem sansten Leben in ein elendes, sondern aus Jammer und Trübsal zur Ruhe und Friede ziehen. Denn, so die Väter lange vor der Zukunft Christi diesen Trost aus so wenig Zeugnissen der Schrift gehabt haben, ist es denn nicht viel billiger, daß wir über demselben, den wir nun viel reicher haben, auch veste halten und bewahren?

Chriftus hat es hernach im Evangelio ben Schoos Abrahams genannt, zu welchem gefammlet fenn worden Lagarus und alle andern Beiligen; beffen Erflarung und Befchreibung, ober mas, wie und wo er fen, bavon laffe ich einem jeden feine Meinung nach feinem Berftande, und will davon nichts gewiffes fchlieffen, die= weil auch Muguftinus faget, daß er folches nicht miffe. Aber baran thun wir nicht recht, fo wir im Neuen Teftament ben Schoos Abrahams behalten. Denn gleich wie vor bem Tode Abrahams fein Schoos Ubrahams gewefen ift, alfo ift auch nach ber Bufunft Christi feiner mehr. Derohalben mache ich jegiger Beit feinen Schoos Ubrahams, halte auch dafur, daß fein folcher Ort fen, darinnen uns Abraham gleich als in einem Schoos halte; fondern der Schoos Abrahams, darinnen er halt und aufgenom= men hat alle Beiligen, fo bis auf den Tod Chriffi geftorben fenn, ift die Berheiffung, fo ihm gefchehen ift: "Durch beinen Gaamen follen alle Bolder gefegnet werden." 1. Mof. 22, 18.

Also ist der Schoos Adams auch die Berheissung gewessen, so im Paradies 1. Mos. 3, 15. ist gegeben worden: "Der Saame des Weibes soll der Schlangen Kopf zertreten;" und die im Glauben auf solche Verheissung aus diesem Leben abgeschieden senn, die senn auch selig worden. Denn Gottes Wort ist weiter und grösser, denn Himmel und Erden. Darum ist Abrahams Schoos die Verheissung von dem zukunftigen Christo, welcher Verheissung Abraham ein Vater ist; sie ist aber setzt verändert worden in das Wort, so wir haben von Christo, der geoffenbaret

toft

Bolize

Bu

1200.11

iligen Oros

usge:

dtern

rergeb:

gere

leben,

nach

or ber

be bet

ielem

later

den, Lich

rest

fenn

indeta

David

Weile

gerebet

2 Polit.

Shrift en nicht

te, font

thieten

ift im Fleisch, und wer anders glauben murde, ber mare ein Jube und mare verdammet.

ju fein

fen 3e

feblet

Sried

Stin "To

"ten

Denn

fenn fo fi

Ran

ruhe

ein 1

was

ift a

dies

haben

Daru nûger

Leib

fom

diefe

fem

Nac

etb

bon

Zod

und

Darr

Reberr

io id

gentio

Denn der Schoos Abrahams ist nach der Auferstehung Christi verstöret worden und ein besserer Schoos an die Statt gekommen, nemlich, der Schoos Christi. Denn wenn wir aus diesem Leben fahren, so werden wir aufgenommen in den Schoos Christi, und gleich wie die Bater gestorben seyn im Glauben auf den zukunftigen Christum und also gesammlet worden in den Schoos Abrahams, das ist, in der Hoffnung des zukunftigen Henstunds: als mussen wir sterben im Glauben auf den Herrn Christum, unsern Heyland, der schon gekommen ist, und werden wir nach diesem Leben gesammlet in den Schoos Christi, der für uns Mensch worden, gelitten hat, gecreußiget und wiederum von den Todten auferstanden ist, und bekümmern uns also mit dem Schoos Abrahams nicht mehr.

Darnach kann man ben diesem Tert eine Frage thun: Wie es um die Seelen stehe nach diesem Leben? Der Leib versaulet und wird verzehret von den Burmern, wie es aber mit der Seele vor dem Tage des Jungsten Gerichtes werde zugehen, dars nach fraget man. Und berühre ich zwar diese Disputation darum, auf daß ich damit abschneiden und abwenden moge der andern surwizige Fragen und Disputationes. Es ist aber auf diese Frage eine seine, einfältige Untwort, welche uns Christus vorschreibet Matth. 22, 32, da er saget: "Gott ist nicht ein Gott der Todten, sondern der Lebendigen." Daraus seyn wir ja deß gewiß, daß die Seelen leben und im Friede schlasen und gar keine Qual

Und beweisen dasselbe viel Sprüche in der heiligen Schrift, nemlich, daß wir nach dem Tode nicht sterben, sondern schlecht leben, wie solches die Sprüche aus dem Propheten Jesaia gant klärlich zeugen, als im 57. Cap. v. 12: "Heilige Leute werden "aufgerafft und niemand achtet darauf; denn die Gerechten wers, den weggeraffet vor dem Unglück und kommen zum Friede und "ruhen in ihren Kammern." Dieses senn sehr trefsliche Worte, die da klärlich anzeigen, wie es um die Todten nach diesem Leben stehe und gelegen sen. Sie gehen, saget er, oder kommen nicht in den Tod, Fegseuer oder Hölle, sondern zum Friede und ruhen in ihren Kammern. Und ist ein grosser Trost, daß er saget, daß die Gerechten vor dem Unglück weggeraffet werden; also werden wir auch im Friede sterben, ehe denn das Unglück und Jammer über Deutschland wird angehen.

Derohalben stimmen die Zeugnisse und Sprüche der Propheten mit diesem Text überein, da Moses saget, daß Abraham zu seinem Volck sey gesammlet worden, und dürsen wir an diesen Zeugnissen nicht zweiseln; denn die heilige Schrift lüget oder sehlet nicht. Die Heiligen liegen und ruhen sein sanste und im Friede, wie in der Offenbarung Johannis Cap. 14, 13. die Stimme vom Himmel solches auch bezeuget: "Selig seyn die "Todten, die im Herrn sterben, ja der Geist spricht, daß die Todzuten von ihrer Arbeit."

Diese Ruhe ist zu der Zeit der Schoos Abrahams genennet worden, und vom Anfang vor dem Abraham der Schoos Adams. Denn die Heiligen, die der Berheissung von Ehristo gläubeten, seyn alle gestorben, daß sie aus dem Jammer und von der Arbeit, so sie in diesem Leben gehabt, abgesordert worden und in ihre Kammer gegangen seyn, daß sie daselbst schlasen und im Friede ruhen sollten. Dies ist alles wahr und richtig, und kömmt überein mit der Schrift und mit dem Spruch Christi, Matth. 22, 32.:
"Daß Gott nicht der Todten, sondern der Lebendigen Gott sey."

Nun fället hier aber noch eine andere Frage für, nemlich: Dieweil es gewiß ift, daß die Seelen leben und im Friede senn, was doch das für ein Leben oder Ruhe senn möge? Diese Frage ist aber etwas höher und schwerer, denn daß wir etwas eigentliches oder gewisses davon schliessen können. Denn Gott hat nicht haben wollen, daß wir solches in diesem Leben verstehen sollten. Darum sollen wir uns an diesem Erkenntniß und Verstand genügen lassen, daß wir wissen, daß die Seelen nicht also vom Leib ausfahren, daß sie in Gefahr, Qual oder Pein der Höllen kommen sollten, sondern daß ihnen eine Schlafkammer bereitet sen, darinnen sie im Friede schlassen und ruhen.

Es ist aber ein Unterscheid zwischen dem Schlaf und Ruhe dieses Lebens und des zukunftigen. Denn ein Mensch, so in diesem Leben von täglicher Arbeit mude worden ist, gehet, wenn die Nacht herben kömmt, in seine Schlafkammer, als im Friede, daß er daselbst schlafen will, und hat die Nacht-Ruhe und weiß gar von keinem Unglück oder Schaden, es sen gleich mit Feuer oder Todtschlag. Die Seele aber schläfet nicht also, sondern wachet und hat ihre Gesichte, nemlich Gespräche der Engel und Gottes. Darum ist der Schlaf im zukunftigen Leben tieser, als in diesem Leben, und lebet die Seele doch vor Gott. Un diesem Gleichniß, so ich vom Schlaf eines lebendigen Menschen habe, lasse ich mir genügen. Denn an solchem Menschen ist Friede und Ruhe, und



Silve

1115

**MASS** 

拉加

n din

oftigen

Derm

perden

er für

n bon

at dem

rfaulet

it ber

t, dats

arum,

andern

Frage

reibet

200=

wis,

loud

drift

faleat

merben

en wers

ede und

驱动

m Robert

en nicht

o min

net, has

er mennet, er habe faum eine Stunde ober zwen gefchlafen, und fiebet boch, bag bie Geele alfo fchlafet, baß fie gleichwol auch wachet.

motor

mylde Trufel

merdet

perfar

ift,

herr

dem

fent

Mel

and

aud

aum,

gehe

311 ben,

jaj

find.

Guift

famm

Fri

die .

jarn

gen

das felio

dun

dies

with

Ulfo gehet die Geele nach bem Tobe in ihre Rammer und Friede und, indem fie fchlafet, fuhlet fie ihren Schlaf nicht, und erhalt Gott bennoch die machende Seele. Alifo fann Gott Cliam. Mofen u. f. w. erwecken und fie regieren, daß fie leben.

Die gehet aber bas ju? Das wiffen wir nicht, wir laffen uns genugen an dem Gleichnif vom leiblichen Schlaf, und daß Gott faget, es fen ein Schlaf, Ruhe und Friede. Ber natur= lich schlafet, ber weiß bavon nichts, was in feines nachbarn Saufe gefchiehet, und lebet boch gleichwol, ob er wol, wider die Ratur des Lebens, im Schlaf nichts fuhlet. Chen baffelbe wird auch in jenem Leben gefchehen, aber auf eine andere und beffere Beife. Gleichwie berohalben die Mutter bas Rindlein in die Schlafkammer traget und in die Wiege leget, nicht, bag es fter= ben, fondern fchlafen und fein fanft ruben foll: alfo fenn vor ber Bufunft Chrifti und vielmehr, ba er nun gefommen ift, alle Seelen ber Glaubigen in ben Schoos Chrifti gegangen und geben noch hinein.

Dies habe ich gefaget, die unnuben und vergeblichen Gedan= den von biefen Fragen damit inne gu halten und benen gu meh= Denn es ift überlen genug, bag wir miffen, bag wir mit Sicherheit und Ruhe aus biefem Leben in den Schoos Chrifti fahren; bas ift, wenn wir uns mit bem Glauben an bas Bort und die Berheiffung halten, fo entfliehen wir ber Trubfal und Sammer biefes Lebens und fommen zum ewigen Friede und Rube, wie ber Spruch Chrifti lautet, Joh. 8, 51: " Wahrlich, "wahrlich ich fage euch, fo jemand mein Bort wird halten, ber "wird ben Tod nicht feben ewiglich." Darum folget ja, bag er in einem ewigen Leben fenn wird.

fem Ceben unn taglichen Arbeit mabe morden ift, gebet, wenn die

non keinem tinglich ober Schaben, co feb gleich mit Feller öber Vom Glauben der Båter an Unsterblichkeit. ino bat ibro Gendere nemlich. Gefprache ber Engel und Gottes.

Rocht beeben forent, in faine Schoolformer, ald im Kriebe, baff

media at all and at a 1. B. Mof. 25. 7.

Es ift eine fchone und liebliche Befchreibung ber Unfterblichkeit, Da Mofes faget: Er ift zu feinem Bold verfammlet worden. Wir leben jest unter dem großen Volck dieser Welt, welches wenig nach Gott fraget, ja wir leben hier im Reiche des Teufels. Wenn wir aber aus diesem armseligen Leben ziehen werden, so werden wir sein sanst verscheiden und zu unserm Bolck versammlet werden, da kein Unglück, keine Noth, keine Trübsalist, sondern Friede und Nuhe und ein seiner sanster Schlaf im Herrn. Wo aber nun ein ander Volck ist, ohne das, mit welchem wir hier leben, so muß auch eine Auserstehung der Todten seyn und eine gewisse Anzeigung, daß ein Gott sey, und daß die Welt nicht ohngesehr und vergeblich geschaffen sey; denn daß man nach dem Tode leben soll, ist keines Menschen, sondern Gottes Werck.

Wenn aber die Vernunft das könnte nachgeben, daß es ein Gang ware von dem betrübten und geplagten Bolck zu einem andern Bolck des Friedens, so wurde sie von Noth wegen das auch bekennen, daß nach diesem Leben ein ander Leben sep. Denn zum Volcke gehen, das heisset ja nicht, daß man zu nichts gehe, oder zu nichte werde. Und fürnemlich, da gesaget wird, zu seinem Volcke gehen, nemlich, die auch denselbigen Glauben, Hoffnung und Trübsal gehabt haben und dieselbige Sprache, ja zu unsern Mitbürgern und Landsleuten, welche wahrlich etwas sind. Wir ziehen nicht zu den Feinden, auch nicht zu den bösen Geistern, ja wir weichen von denselben weg und werden verfammlet zu unsern Vätern.

Nun ist aber die ganze Welt voll Zeugniß von der Aufersstehung. Aus einem Baume und harten Holze wächset eine schöne Blume; es wachsen Blätter, Zweige und schöne liebliche Früchte heraus. Dieweil es aber ein so gemein Ding ist und täglich gebrauchet wird, darum wird es geringe geachtet, und sind die Herzen der Menschen so gar verstarret, daß, wenn auch Lazarus alle Tage auferwecket würde, lassen sich doch die Ungläubigen solches gar nicht bewegen. Daraus folget aber doch nicht, daß man auf kein ander Leben hoffen sollte, welches besser und seliger ist, denn dies zeitliche Leben. Es wird aber die Empsindung und die Offenbarung der ewigen Freude verzogen, die daß dies seindselige Volck wird aushören, und unser Volck bleiben wird, welches mit uns die Auserstehung der Todten gegläubet hat.

mmle

1, 111

0116

at und

(m)

で

it later

and day

natir:

adbam

ider die

dried so

d beniere

n in die

es fter

por der

if, alle

nd gehen

n Gedan:

an meh

vir mit

Christi

Mott

dru la

de und

Babrlid,

ten, bet

Mi et

### Bon der dem Sfaat gegebenen Berheiffung.

1. 3. mof. 26, 4. 5.

ihner

bern

· Lan

håt

for

wie

die

三四三

1061

ben

Si Si

mert

an

ton

ele

lid Si

an

ali

per

ber

um

mit

men

10 25 50

Diese Verheiffung hat zwen Theile; der erste ist zeitlich, nemlich vom Erbe oder Besitzung dieser Lande. Ich will mit dir seyn, spricht Gott, fürchte dich nicht, du wirst in das Elend getrieben und wirst mit Theurung beschweret werden. Es wird aber keine Noth oder Gefahr haben, du sollt nicht Hungers sterben, es soll dir auch der Feind in fremden Landen keinen Schaden thun. Also tröstet ihn Gott in der sehr schweren Ansechtung, die Herhen seines Weibes, der Kinder und des Gesindes im Hause damit zu stärken, welchen Isaac diesen Trost wird vorgehalten und zu ihnen gesagt haben: Gott der Herr ist mit mir und hat mir verheissen, mich aus aller Noth und Unglück zu erlösen; darum werde ich Friede haben, auch Schutz und Schirm und mein täglich Brod,

mitten unter ben Feinden und in der Theurung.

Er wiederholet aber, das er zuvor gefaget hat: 3ch will bir und beinem Saamen alle diefe gander geben, und laffet bier bas Wortlein bir auffen. Denn er faget nur allein: 3ch will beinem Saamen alle biefe gander geben, und leget bie Berheiffung aus. Denn es hat weber Abraham, noch Sfaac ober Sacob, irgend einen Theil diefes Landes inne gehabt oder befeffen, gleich wie droben (Cap. 23. v. 16. 17.) gefaget ift, daß Abraham um fein Geld einen Ader gefauft habe jum Begrabnif ber Gara. Sonft hat ihm Gott auch nicht eines Fuffes breit im Lande gegeben, fo ihm verheiffen mar, bis daß die Rachfommen ba bin= ein find geführet worden. Und bie erfte Berheiffung biefes Lanbes ift bem Ubraham gefchehen um bes gebenedeveten Saamens willen, burch welchen alle Bolder follten gefegnet werden, auf daß ein gewiffes und bestimmtes Land und Drt mare, daher man gewarten follte des herrn Chrifti, ber die gange Belt und alle Bolder fegnen wurde, damit bas Evangelium nicht ohne gewiffes Beugniß in die Welt ausginge, fondern bag bie gange Welt beffen vergemiffert mochte werden, daß dies der rechte Benland mare, ber ben rechten Segen bringen wurde, nemlich der nach ber Ber= beiffung in biefem Lande geboren mare.

Es wird aber doch dadurch, daß zuvor Abraham und ber Saame zusammen gesetzet worden, den Glaubigen angezeiget bas ewige Leben und Auferstehung der Todten, nemlich daß Abraham,

Isaac und Jacob dieses Landes Erben sind, wiewol sie darinnen auch nicht eines Fusses breit inne gehabt. Denn ob sie wol gestorben sind, leben sie doch gleichwol noch, und darum gehöret ihnen auch dies Erbe, sintemal Abraham nicht gestorben ist, sons bern lebet. Darnach wird das auch angezeiget, da er saget: dir und deinem Saamen, nemlich, daß die Nachkommen das Land nicht besihen können, wo die Bater die Verheissung nicht hatten empfangen; und im Glauben der Bater haben die Nachstemmen die Possession des Landes erlanget.

Der andere Theil der Berheisfung ist geistlich, um welches wilten die leibliche Berheisfung ist gegeben worden, wie jest gesaget ist. Es sind aber eben dieselbige Worte und auch derselbe Verstand, wie droben im 22. Cap. v. 18, und was man hier sagen kann, diese Verheissung auszulegen und zu erklären, ist alles droben gesaget worden, gleichwie auch selbst die Kraft des Wortes vom Segen erkläret ist. Wenn ich mich selbst im Herrn segne, so mache ich nicht, daß du andere segnest, sondern ich erhebe und lobe mich selbst, nicht in mir, sondern im Saamen Ubrahams; denn ich bin verdammt und verslucht in Udam, bin unter die Gewalt des Teufels gerathen, der mich gesangen hält unter dem Joch der Sünde, des Todes und Verdammnis, da kann sich niemand segnen oder rühmen, sondern ist eitel Seuszen, Schreien und grosser, unendlicher Jammer mit uns.

Wenn aber ber Saame Abrahams fommen wird, alsbenn werben alle Bolder andere Menfchen werden. Gie werden gwar an ihnen felber nichts haben, davon fie ruhmen konnten, fondern werden von ihnen felbst fagen muffen, daß sie verfluchte und elende Leute find; und follen aber boch gleichwol herrschen, froh= lich und feliglich fiegen, nicht in fich felber, fondern in diefem Saamen. Und alfo geschiehet es heutiges Tages von allen, die an Chriftum glauben; alfo ift die Schrift erfullet worden. Denn alfo halten und fagen alle Chriften: Wenn ich schon in mir felber verbammet bin durch Abam: fo bin ich doch gerecht und heilig in bem Berrn Jefu Chrifto, bem Gohn Gottes; ber ift mein Leben, Gerechtigkeit, Beiligung und Erlofung. Alfo fegne ich mich felbft um eines andern Dinges willen und burch einen andern, nicht mit meinem Segen, fondern bes Saamens Ubrahams; und wenn ich benfelbigen burch das Wort ergreiffe und an ihn glaube, fo fann ich ruhmen, wie im 34. Pfalm. 2. 3. gefchrieben ftehet: Ich will den herrn loben, und meine Seele foll fich ruhmen bes Beren, nemlich, daß ich wiber ben Tod bas Leben, wider bas

print.

die from

getrieben

der feine

08 foll

in. Alle

ten seis amit zu

in ihnen

ubeifen,

werbe ich

d Brod,

d will

en, und

r allein:

leget bis

ac ober

efelfen,

aham

Sara

mps de:

da bins

Ted Patrs

Saamen 8

auf bas

het man

und alle

Cemifics

學性的

and ward,

M Mi

joet bas

hrabam

Berdammnig bie Geligkeit, und wider ben Tyrannen und meis

indi

mefen

Troft

Engl

etwo

mei

id

Go

alle

11101

das

fen

č

hal uni

ma

For

in

du

lt |

"Si Lau

allei ich Er Het göt

gif

un

08

nid ten mo

nen Feind, ben Teufel, Gott gum Bater habe.

Dies find groffe und herrliche Dinge, und man fann fie nicht genugsam wiederholen und ben Leuten einbilden; benn es find Worte des Troftes und bes ewigen Lebens, gleichwie Chris ftus eben baffelbe feinen Jungern auch oftmals und fleißig ein= bilbet, als Joh. 14, 1: "Guer Berg erschrecke nicht; glaubet ihr an Gott, fo glaubet ihr auch an mich;" item v. 19: "Ich lebe und ihr werdet auch leben;" item Joh. 16, 33: " Send ge= troft, ich habe die Belt und den Teufel übermunden." Bodurch aber? Durch meinen Sieg, ber euer ift. Dies ift bie allerfur= nehmfte Lehre in der gangen beiligen Schrift, nemlich von ber Berheiffung und Glauben Abrahams, gleichwie Diefelbige Chriftus auch ruhmet Joh. 8, 56: "Abraham ward froh, daß er meinen Zag feben follte, und er fah ihn und er freuete fich." Denn er hat wohl verftanden, daß bies ber Segen fenn murde, baburch alle Bolder in ber gangen Welt follten gefegnet werden, daß bie= fer Ruhm nicht allein die Nachkommen des Fleifches angehe, fon= bern alle Bolder über ber gangen Belt. Das ift ein merdlich Bort, welches die Propheten und Apostel fleifig gelehret haben.

Endlich muffen wir auch etwas fagen von ber gottlichen Erfcheinung. Es ift in ber beiligen Schrift zwenerlen Erfcheinung, nemlich im Traum und in ber Geffalt, oder fichtlicher Form und Beife. Es wird auch von Gott gefaget, bag er er= fchienen fen, wenn er geredet hat burch Gem ober Gber, Die bazumal gelebet haben und find Sohepriefter gemefen; diemeil aber allhier nichts barzugefetet, fonbern nur fchlecht allein gefagt wird: Da erfchien ihm der Berr, fo wird bier verftanden, daß die Er: fceinung nicht im Traume, fondern in fichtlicher Geftalt gefchehen fen, bas ift, es ift ein Engel gemefen, der ihm in der Geffalt eines Menfchen erschienen ift, gleichwie zu ber Jungfrau Maria, Luc. 1, 26. 27, ju St. Petro, Apostelgesch. 12, 7. und zu Abra= ham die Engel gekommen find, wie droben im 18. Cap. v. 1. von Abraham ftebet. Und ift mahrlich diefe Erscheinung dem Ifaac eine groffe, treffliche Chre gemefen; benn wiewol er feines Baters Predigten gehoret hat von der Berheiffung, fo hat boch gleichwol fein Bert in der Noth und Trubfal etwas gezittert und ift erfchrocken gemefen. Derohalben fommt nun Gott mit einer neuen Bestätigung ber Berbeiffung.

Und es ift wahrlich ein groffes Ding, daß Gott einem Men-

Menschen insonderheit richtet. Darum werden die heiligen Bater in dem Theil von vielen dafür gehalten, daß sie viel seliger ges wesen sind, als wir, sintemal sie so gewissen und sonderlichen Trost und Erscheinung von Gott gehabt durch den Dienst der Engel. Denn es möchte jett einer sagen: Wenn Gott mir auch etwan in einer menschlichen Gestalt erschiene, o wie follte das meinem Herhen so eine grosse Freude bringen, ja alsdann wollte ich mich nicht weigern, allerlep Gesahr und Widerwärtigkeit um Gottes willen zu leiden. Aber so gut wird mir es nicht; ich höre allein die Predigten, lese die Schrift und gebrauche die Sacra-

mente, ich habe feine Erscheinung der Engel.

Darauf antworte ich alfo: Du haft bich nicht zu beklagen, bağ bu weniger beimgefuchet fenft, als Abraham ober Sfaac gewe= fen find. Du haft auch Erscheinungen, und die etlichermaaffen ftar= der und flarer fenn, und haft beren auch mehr, als fie gehabt haben, wenn bu nur die Mugen und bas Berge tonnteft aufthun und dieselbigen annehmen. Du haft die heilige Taufe, das Abend= mabl bes herrn, ba Brod und Wein die Geftalt, Figuren und Formen find, barinnen und unter welchen Gott gegenwartig bir in die Ohren, Mugen und Bergen redet und wirchet; barnach haft bu bas Predigtamt und folche Lehrer, burch welche Gott mit bir redet; bu haft bas Umt und ben Bebrauch ber Schluffel, baburch er dich absolviret und troftet. Er faget zu bir auch, Ef. 41, 10: "Furchte bich nicht, ich bin mit bir;" er erscheinet bir in ber Taufe, und ift felber, der bich taufet und anredet; er faget nicht alleine: Ich bin mit bir, fonbern: Ich vergebe bir bie Gunbe, ich bringe bir Bulfe, badurch bir vom Tode geholfen wird, bargu Erlofung von allen Schrecken und Gewalt des Teufels und ber Bollen; und ich bin nicht allein mit dir, fondern auch alle Engel neben mir. Bas wollteft bu mehr begehren? Es ift alles voll gottlicher Erfcheinung und Gefprache, fo er mit bir bait.

Da follten wir aber nun klagen und seufzen über unser vergiftet Fleisch, daß in Sunden gar ersoffen ist, welches uns nicht zu-lässet, daß wir gläuben und folche grosse Wohlthaten annehmen, und überdies uns heisset disputiren und noch in Zweisel stellen, ob dies alles also wahr sen? Ich rede jetzt von uns, die wir rechte Christen sind, die wir bies selbst lehren und gläuben. Ich gläube nicht allein an Christum, sondern ich weiß auch, daß er zur Rechten des Vaters siget, daß er unser Mittler sey und uns vertreten möge. Ich weiß, daß das Brod und Wein im Abendmahl des Herrn der wahre Leib und Blut Christi sen, daß das Wort des



It fie

111 118

in to:

130

如此

lodurch Lerfür:

on der

briffus

meinen

Denn et

day die

he, fons

urdlich

baben.

tliden

Erfdui:

thiber

et et:

e da=

2900

wird:

Die Et

eichehen

Maria,

n Abras

m. v. 1.

my bem

et feines

but but

Heat and

就位置

einen

Pfarrheren, entweder wenn er predigt, oder absolvirt, Gottes Wort ist, und ist doch gleichwol das Fleisch mit Zweisel beschwezet, daß es dies nicht glaubet. Das ist ein grosser Jammer, und ist schwerer als der Tod selbst; ja der Tod ist darum bitter und schwer, dieweil wir nicht glauben, um der Hinderniß willen unseres Fleisches. Sonst wurde, wenn wir glaubeten, die Trubsal

tur

da

wi

in

hot

Bet

300

da for alle To alle des

25

ang

hoff hat had en Mall fei

ha

m

jie

m fet

Freude und der Tod ein Schlaf fenn.

Dies Ungluck, so uns von der Erbsünde durch Adam angeshänget ist worden, sollten wir beklagen und bitten, daß Gott den Glauben in uns mehren und stärken wolle, und uns unter dem Himmel der Vergebung derer Sünden erhalten, gleichwie uns Christus hat lernen beten: Vergieb uns unsere Schuld. Denn es zumal ein groß Unglück, daß wir mit so vielen und großen herrlichen Erscheinungen, Gesprächen und mancherlen Gestalt, darinnen sich Gott uns geoffenbaret, überladen und überschüttet sind, und doch gleichwol nicht gläuben, und mögen wir billig mit dem heiligen Paulo sagen Nöm. 7, 22. 23: "Ich habe Lust an "Gottes Gesehe, nach dem inwendigen Menschen, ich sehe aber ein "ander Geseh, nach dem inwendigen Menschen, ich sehe aber ein "ander Geseh in meinen Gliedern, das da widerstreitet dem Geseh "in meinem Gemüthe;" item v. 19: "Das Gute, das ich will, "das thue ich nicht, sondern das Böse, das ich nicht will, das "thue ich."

Darum soll man dies stets lesen und betrachten, und bitten, das unser Glaube von Tage zu Tage gemehret werden möge. Dasjenige, so wir gläuben, ist an ihm selber gewiß und kann uns nicht fehlen; darum dursen wir uns der sonderlichen Erscheisnungen oder Gesichte, so die Väter gehabt, nicht so hoch verwunsdern, oder deren für uns auch begehren. Abraham wird am jungsten Tage sagen: Wenn ich wäre ein Christe gewesen (im Neuen Testament), so wollte ich dies mit viel stärckerem Glauben gegläubet haben. Ich habe nur allein der einigen Verheisfung gegläubet, ich bin das Erempel und der erste gewesen, du hast unzähliche Erempel, deine Eltern, deine Brüder, die dich absolviren

und dir diese fichtlichen Geftalten barreichen.



# Glaubensprufung der Båter.

1. B. Mof. 27.

Diefes ift ber munderlichen Erempel eines der gottlichen Regie= rung, bamit Gott anzeiget, daß er fordere und haben will, baß man feinem Borte und Berbeiffung vertrauen foll, wenn ichon bas Widerfpiel gefchiehet beffen, fo in der Berheiffung begriffen wird, auf daß wir uns bargu gewohnen, daß wir Gott vertrauen in ben Dingen, die nicht gegenwartig vorhanden und noch weit vor unfern Hugen verborgen find. Denn alfo hat Jacob ben verheiffenen Gegen, aber nach bem Glauben, welcher eine gewiffe Buverficht ift beg, bas man hoffet, und nicht zweifelt an bem, bas man nicht fiehet. Alfo glaube ich Gott, der mir verheiffet, daß er mich liebe und Achtung auf mich habe, daß er fur mich forge und mich erhore; und baffelbe habe ich gegenwartig und ift alles vorhanden, wiewol man es nicht fiehet. Derohalben fo lebet Jacob allein im Glauben, wird jammerlich verftogen, muß ein= fam und arm fenn, und hat nichts in feiner Sand oder Gewalt, denn nur einen Steden oder Stab, und ein Stud Brobes im Beutel.

Das ift ber Unfang bes Segens; benn was im Glauben angefangen wird, daffelbe hat man noch nicht, fondern man hoffet es. Gleichwie uns Gott das ewige Leben bat verheiffen, hat uns bie Abfolution und bie Taufe gegeben. Diefe Gnabe habe ich burch Chriftum gegenwartig; ich warte aber auf bas ewige Leben, fo mir im Borte verheiffen wird. Die von bem Borte leben, find beilig und felig; die Gottlofen aber leben nur allein vom Brod und nicht vom Borte; barum glauben fie auch tein ewiges Leben, warten ober hoffen auch barauf nicht. Jacob hat wol fieben und fiebzig Jahre auf ben funftigen Gegen ge= wartet, ba er benfelben nun erlanget hat, muß er in bas Glend gieben, und bebet fich alfo fein Regiment und Priefterthum an mit einem febr groffen Greut, mit groffeftem Jammer und auf= ferfter Urmuth. Er muß feiner freundlichen lieben Eltern ent= rathen, und bie armen Eltern muffen auch ihres allerliebften Sohnes fo eine lange Beit entrathen und ihn nicht ben fich haben.

Wenn aber einer dieses nur überhin siehet und horet, mennet er, es sen schlecht und gering Ding; aber in der Erfahrung lernet man es, wie es so ein schwer Ding und so voller Unfech-

ottes

und und

TIND

THE REAL PROPERTY.

ange

tt den

l' dem

uns

Denn

tréen

leftalt.

duttet

lig mit

uft an

er ein

Gefet

b will,

l, bas

hit

toge.

ann

ideis

cwan:

Remen

nen ger

aft un:

iologram

tung sen, wo man Bater und Mutter, den Segen und Erbe verlassen soll, und in das Elend, da eitel Jammer und Armuth ist, fliehen. Denn dies ist die wunderbarliche Regierung Gottes, welche das Fleisch mit nichten vertragen kann, denn sie bestehet im Glauben.

50 1- 111

bert

noi bei

m ti & da Di ne Di de

明時時間

Diefes wird aber uns jum Erempel gefchrieben, bag wir lernen an bem unfichtbaren Gott hangen und uns baran genugen laffen, daß wir allein diefes unfichtbaren und unbegreifflichen Gottes begreiffliches Wort haben, und daß wir unfer Leben alfo anrichten, daß wir von unserm unfichtbaren Schopffer nichts haben. denn fein Wort und die Sacramente, besgleichen auch unfere Eltern und Obrigfeit, durch welche diefes Leben nach dem Borte regieret wird, und follen in der hoffnung und Langmuthigkeit auf die Berheiffung warten. Denn Gott wird nicht lugen, es wird uns auch nicht fehlen. Das Fleisch glaubet zwar schwerlich. benn es hat fich gewohnet zu den Dingen, die da gegenwartig find, und laffet fich folche Dinge bewegen, die es fuhlet und vor Mugen fiehet. Es muß aber bas Fleifch gecreußiget und getobtet, und von den Dingen, die man mit aufferlichen Ginnen empfin= det, abgezogen werden, und muß lernen, daß es leben und feinen Wandel fuhren konne nach den Dingen, die man nicht fiehet und Die man mit aufferlichen Sinnen nicht begreiffen fann. Das ift Die rechte Todtung bes Fleisches, welches immer fleischlich gefin= net ift, und will schlecht gang und gar ficher fenn, will fich nur an die Dinge halten, fo gegenwartig und fichtbar find; barum, wo es das Widerspiel fühlet, so ist ihm Ungst und bange daben.

Darum soll man den Leuten dies Exempel vor die Augen stellen, wie Jacob zum Könige und Priester gesetzt, und wie er zum Regiment und Priesterthum geweihet werde; denn dieses ist zumal ein erbärmlich Gepränge und Weise, einen König zu sals ben und einzusühren. Man zeucht ihm kein Feperkleid an, man schmücket ihn mit keinem königlichen Hut oder Erone, man giezbet ihm keinen Scepter in die Hand, sondern man rüstet ihn mit einem Beutel und Stabe und wird damit also in das Elend getrieben, der Segen aber bleibet bey seinem Bruder Esau, welchem er doch mit nichten gebühret hat. Endlich aber, da Jacob also durch den Glauben des unsichtbaren Gottes getödtet ist, solzget auch das sichtbare Gut und besiset der Saame Jacobs das Land, und Christus wird von dem Saamen geboren, der ewige König und Priester, des Neich und Priesterthum in diesem Sezgen begriffen wird.

Alfo ward David auch zum Konige gefalbet über Ifrael, da Saul von Gott abgefetet und verworfen worden ift, 1. Sam. 16, 1 - 13. Aber bem allen zuwider bleibet gleichwol Gaul noch im Regimente, wie zuvor, er richtet feine Sachen babeime in Frieben und brauffen wider die Feinde gluckfelig aus, ja er verfolget noch über das den David gant greulich, als einen Aufrührer und ber ihm mit Lift heimlich nach bem Konigreich ftunde, und David mußte unterdeß in der Erre geben, gleichwie einer, der da fluch= tig und gar elend ift in dem Lande, barinnen er von Gott gum Ronige gefetet und erklaret war. Gleichwie die Siftorie bas be= zeuget, daß er ganger gehn Sahre in der Erre umber gezogen fen, ba ihn Saul taglich verfolgte und ihm beimlich nachgestellet bat. Dundet bich bas ein Konigreich zu fenn, wo einer in feinem eige= nen Lande ganger zehn Sahre lang fremd und elend fenn muß? Das founte munderlicher und unbilliger fenn, benn bag einer jum Konig foll erklaret und bestellet werden ohne Konigreich, ohne Scepter, ohne gewiffe Wohnung, ja daß er nicht allein bes Landes und Konigreiches, fondern auch feines eigenen Saufes, Beib und Rinder beraubet wird.

Aber das Erempel Christi übertrifft dieses alles. Ift der nicht der Allerverachtetste und Unwertheste worden, wie der Prophet Cfaias c. 53, 3. saget? Da er will gen Himmel fahren und in seine Herrlichkeit gehen, da er den Tod, die Sünde und den Teusel überwinden will, wird er an das Creuß geschlagen; er stirbet und wird begraben, als der verachtetste unter allen Menschen und Teuseln. Heisset das in die Herrlichkeit gehen, oder den Tod überwinden und wider ihn triumphiren? Ja das heisset in die Herrlichkeit gehen. Denn das sind unsers Herrn Gottes heimliche und verborgene Wege, die man verstehen muß, nicht nach dem Fleische und menschlichen Verstande, sondern nach der Schrift, und wie sie Christus selbst verstehet, deutet, da er zu seinen Jüngern saget, Luc. 24. 26: "Mußte nicht Jesus solches leiden und also zu seiner Herrlichkeit eingehen?"

Also sind auch wir, die dem Worte Gottes glauben, die Kirche, haben die allergewisseste Verheissung, darzu wir beruffen und getauset sind, dadurch wir ernahret und erhalten werden; wir haben das Sacrament des Altars und das Amt der Schlüssel; wir sind aber nicht Christen und sind auch darum nicht gestauft, daß wir dieses Erdreich besitzen sollen, wir sind auch auf dieses Leben nicht getauset und neu geboren, sondern zum ewigen Leben. Was geschiehet aber mit uns auch? Antwort: Es gehet



muth

ottes,

Rehet

nim

flign

den also

haben.

uniere

Borte

thigheit

18th, 18

werlich,

nwarfig

rod bor

etöbtet,

empfin:

feinen

bet und

Das ift gestar

mur

cum,

aben.

Augen

mit et

jeješ ifi 30 jak

in, man

man gir

lifet ihn

as Elend

ou, web

da Jacob till, foli

रकीई विवर्ड

her emige

in St

柳

hang darin darin

Jor zur eige Ge

ewi

ein lan

in

ive

Sain au , b file has

un

ein

gej lebi

ben

aller

mit uns alles zu, daß, wenn die Kirche und Gemeinde Gottes zur Herrlichkeit und zu der ewigen Freude, darauf sie wartet, im Worte und Hoffnung erhaben werden soll, alsdenn wird sie unterworfen vieler unzähligen Verfolgung der Tyrannen und Teufel, sie wird von den falschen Brüdern wohl geplaget und geläftert, und dasselbe auf vielerlen Weise, daß zu erbarmen ist. Heiset aber das in das ewige Leben führen? Ja, das heisset recht in den ewigen Jammer stossen.

Man muß aber die Herhen aufrichten und stärcken wider diesen Weg des Creuzes. Denn dieweil wir das Wort und die Verheiffung haben, darum wird die Herrlichkeit, so uns verheissen ist, auch gewißlich folgen, und die Kirche lebet unterdeß und wird erhalten durch den Glauben, der es gewißlich dafür hält, daß Gott nicht lügen kann, und lernet diese wunderbarliche Weisheit, so vor dem Fleisch und Vernunft verborgen ist, nemlich, daß Gott seine Heiligen wunderlich führet, Psalm 4. 4: "Erkennet doch, daß der Herr seine Heiligen wunderlich führet." Daher auch unser Herr und König Tesus Christus den Namen hat, daß

er wunderbar genannt mird, Gfaia 9, 6.

Diefes gehoret und bienet nun bagu, bag wir baraus follen gelehret werden, wenn wir gottfelig leben wollen, daß wir als= benn unfer Leben auf eine andere Beife anrichten, benn bie Welt und das Fleifch pfleget zu thun. Denn wir muffen schlecht an bem unfichtbaren Gott hangen und follen Gott mit Freuden bancken, bag wir Gottes Wort haben, barinnen er und feine Berheiffung giebet. Davon St. Petrus faget, 2. Epift. 1, 19: "Wir haben ein veftes prophetisches Bort, und ihr thut wohl, "baß ihr barauf achtet, als auf ein Licht, bas ba scheinet in einem "bundeln Orte, bis der Tag anbreche und ber Morgenftern auf-"gebe in euren Bergen." Denn bas Bort ift bas Licht unfers Lebens, fonft haben wir nichts von ber Berrlichkeit. Ich weiß, daß ich getaufet bin, ich weiß, daß ich den Leib Chrifti gegeffen und fein Blut getruncken habe, daß ich absolviret, beruffen und mit dem Wort des Evangelii gelehret bin, fonst habe ich vom ewigen Leben nichts mehr; ich habe noch feinen verklarten Leib, der flarer fen, als die Sonne und Sterne find, fondern ich habe ein folch Herhe, das bermalen noch fast beschweret ift mit vielem großen Unfall und Schrecken; ich trage noch einen folchen Leib umber, ber vieler Schwachheit und bem Tobe unterworfen ift. Derohalben fiehet man bende, an unferem Leibe und Geele, nichts weniger, benn bas ewige Leben ; bie Berheiffung aber wird uns nicht

fehlen. Darum follen wir am Glauben und an ber hoffnung hangen und beftandig bleiben und uns am Borte genugen laffen, barinnen wir die Berheiffung haben. Darnach haben wir diefes aufferliche Leben und Gemeinschaft; wir haben unfere Eltern, Dbrigfeit , das Predigtamt und fonft auch aufferliche Guter, fo ju biefem Beben nothig find, welche alle eine Bubereitung und Butritt find zu bem funftigen Leben. Diefes ift Die Lehre, fo eigentlich und furnemlich in die Rirche gehoret, welche ber Beilige Beift lebret, bie der Belt und dem Fleifche unbefannt ift, bars innen wir gelehret werben, daß wir herren und Erben find bes ewigen Lebens, feiner andern Beife ober Geftalt, benn wie Jacob ein Erbe gemefen ift des Gegens, welcher, ba er ben Gegen ers langet hatte, aus dem gande und aus dem Saufe feines Baters in bas Glend ift gefandt worden. Denn diefes ift der Proceg, welchen die gottliche Majestat halt mit ihren Beiligen, und bie= fes ift ber Glaube ber Beiligen, bavon wir bisher gefaget haben.

## Jakobs Zweifel an der Verheiffung.

1. B. Mof. 28, 20. 22.

Sum allererften wird gefraget, warum der fehr heilige Patriarch alfo gezweifelt ober ja zum wenigsten alfo redet, wie einer pfleget gu reben, ber ba zweifelt: " Go mir Gott wird Brod zu effen ge= "ben, wo er mich mit Frieden wieder heim gu meinem Bater "bringen wird." Denn hatte er es nicht follen gang und gar fur gewiß und wahr halten, ba er die Berheiffung empfangen hatte, bag er biefes alles haben und ihm an ber Dinge feinen nimmermehr nichts mangeln murbe? Denn Gott, ber ihm Rinder und Nachkommen verheiffen bat, fann ja nicht lugen. Wo er nun ein Bater werben foll vieler Bolder, fo muß er ja leben; benn die geftorben find, tonnen nicht Eltern fenn oder werden. Goll er nun leben, fo muß er auch Rahrung und andere Nothdurft biefes Le= bens haben. Barum redet er nun alfo, gleich als ob er an biefem allem gezweifelt hatte? Ift er boch uber bas burch bie herrliche Er= fcheinung geftardet und beftatiget worden, ba Gott bie Berheiffung wiederholet hat und gefaget: Ich will dich nicht laffen, bis daß

im

un:

Leu:

n ii.

l this

wider and die

eiffen

wird

bos

ikhit,

rkennet Daher it, das

follen sir als:

nn bie Hlecht

uden feine

19:

mobile

einem

en auf:

unfere

h meiß,

gegeffen

fen und

in will

ten felly

ich habt

t welco

then Lib

ofer ift.

nichts

ne nicht

ich thue alles, bas ich bir geredet habe. Woher kommt benn biefer große Zweifel nach folcher gewiffen Verheiffung Gottes?

Ich will das stehen lassen, was so gar hoch ist, und an diefem Orte mochte angezogen werden, und will ben dem bleiben,
das niedrig ist. Denn ich habe gesaget, daß ich mir sehr wohl
gesallen lasse, und das uns auch nuse und heilsam sen, daß wir
hören die Schwachheit der Heiligen; denn solche Exempel von der
Schwachheit der Heiligen sind uns nothiger und bringen mehr
Trostes, als die Exempel der grossen, fürtrefflichen Stärcke und
anderer Tugenden, so die Heiligen gehabt haben, gleichwie ich
bessen, daß David den Goliath, den Bär und Löwen, erwürget

四种植物的 7. 小公

fer fu m fo m fe m tri & ri fo

wer die er affan ei ar gei der

hat, nicht viel gebeffert werben fann.

Denn in folchen rittermäßigen Thaten kann ich ihm nicht nachfolgen, fintemal folches alle meine Rrafte und Gedanden übertrifft. Denn durch folche Erempel der groffen Thaten wers ben die Beiligen geruhmet, von wegen ihrer Rraft und groffen Starde, fo fie als tapfere Belben gehabt haben, diefelben geben aber uns nichts an; benn fie find etwas hoher, benn daß wir fie erreichen und ihnen barinnen nachfolgen fonnten. Wenn uns aber die Erempel der Schwachheit, ber Gunden, bes Schredens und Unfechtung, fo bie Beiligen gehabt, vorgehalten werden, als wenn ich lefe die Rlagen, bas Seufzen, Schrecken und Bagen, fo David gehabt: daffelbe richtet mich uber bie Maaffe fehr auf und giebet mir einen groffen Troft. Denn ba febe ich, wie fie in ihrem Zagen und Schrecken nicht verdorben ober umgefommen find, fondern wie fie fich aufgerichtet und getroftet haben mit ben Berheiffungen, die fie empfangen hatten; baraus schlieffe ich, baß ich auch nicht verzagen folle. Denn wo sie im Kampf stehen mit ber Solle, und im Bewiffen auch erschrocken find und damit kampffen muffen, fo find fie alfo gefinnet und reden auch alfo, als wenn fie gar feine Berheiffung hatten, und bennoch werden fie endlich burch bas Wort erhalten.

Denn siehe Paulum an, der 1. Cor. 2, 3. von ihm selber faget: "Ich war ben euch mit Schwachheit und mit Furcht und "mit grossem Zittern;" item 2. Cor, 4. 5: "Denn wir predigen "nicht und selbst, sondern Jesum Christum, daß er sen der Herre, wir aber eure Knechte um Jesu willen. Auswendig Streit, in, "wendig Furcht." Wie redest du Paule? Geziemet das einem solchen auserwählten Rüstzeuge, der die Verheissung hat, daß er den Namen Christi tragen soll vor den Herben? Wo gehest du nun hin, lieber Paule, in den Kerker der Höllen, des Schreckens

und ber Berzweifelung? Wo follen wir bleiben, wenn du zweifeln und schier verzagen willt an beinem gewissen Beruf? Ulso aber muß es zugehen auch mit den größten Heiligen. Denn die göttlichen Verheissungen werden nicht also gegeben, daß sie uns sollten sicher machen, sondern also, wie St. Paulus 2. Cor. 12, 7. saget: "Mir ist ein Pfahl in das Fleisch gegeben, nemlich "des Satans Engel, der mich mit Käusten schlage." En warum das? Untwort: "Auf daß ich mich nicht überhebe der grossen Gaben, Enade und Varmherhigkeit Gottes."

Darum schicket Gott den Seinen solchen Kampf und Unsfechtung und Streit zu, daß wir von Tage zu Tage die Verheifsungen Gottes immer klarer und gewisser verstehen und behalten mögen, welches nicht geschehen könnte, wenn die Heiligen allezeit solche ritterliche Stärcke üben würden, ja sie würden endlich sicher und die Verheissungen und alle Hoffnung verlieren. Darum müssen sie also versuchet werden, auf daß sie den Glauben und die Hoffnung behalten und auf die Verheissung warten. Und daraus werden wir gebessert und getröstet, wenn wir sehen, daß die Patriarchen und Propheten uns gleich gewesen sind, daß sie mit Schwachheit und Zweisel angesochten worden sind, und dahin gezathen, daß sie schwer verzaget und den Glauben hätten verlieren sollen.

Was kann und nüblicheres und tröfflicheres vorgehalten werden, als das Erempel Petri? Der gieng auf bem Baffer, daß er zu Jesu fame, Matth. 14, 29, und er sprach: Komm ber. Und Petrus trat aus dem Schiff und gieng auf dem Baffer, baß er zu Jefu tame. Und erftlich, ba er aus bem Schiff trat, gieng er zwar auf dem Baffer, daß er zu Jesu tame, wie der Evangelist faget; er lief mit einem groffen Sturme, mit einem farcen Muth und gewiffen Geifte, dieweil er mußte, daß Chriftus ba war, und hatte bas Wort und die Berheiffung im Worte, auf feine Bitte, ba er gum herrn gefaget hatte: Bift bu es, fo beiffe mich zu dir kommen auf dem Waffer, v. 28. Aber bald da fich ein fleiner Wind erhoben hatte, entfiel ihm ber Muth, daß er anhub zu fincken. Wie nun? Wo ift ber groffe Muth und Geift geblieben? Warum zweifelft du, lieber Petre? Aber das hat bem herrn Chrifto also wohlgefallen, daß Petrus auf diese Weise follte versuchet werden; benn wo er nicht ware versuchet worden, fo ware er stoll und aufgeblasen worden. Nun ift es aber beffer, versuchet werden, benn ftolg und aufgeblasen werden, benn also

benn

183

n die:

eiben.

Hope

Ni pie

tien be

n mit

tick und

wie id

würget

m niốt

banden

en were

groffen

a gehen

wie fie

an uns

irectens

merben,

Bagen,

br auf

nie fie

nmen

it den

10, 008

ben mit

d damit

nó alfo,

merden

urdt und

r predigen

der Sper

Strit it,

has einem To das ex

geheft bu

dorectens

behålt man die Berheiffung, und alfo lernen wir verftehen bas

Geufzen der Beiligen.

Alfo find wir auch beruffen und haben folche Verheiffungen. bie viel flarer und herrlicher find, benn die Bater gehabt haben. Gleichwie St. Petrus diefe beilfame Bnade ruhmet, ba er faget. 2. Epift. 1. v. 19: " Wir haben ein veftes prophetisches Bort, , und ihr thut wohl, daß ihr darauf achtet, als auf ein Licht, bas "ba scheinet in einem bunckelen Drt, bis ber Tag anbreche "und der Morgenftern aufgehe in euren Bergen." Die Gnabe und bas ewige Leben ift uns viel herrlicher verheiffen und ange= boten, als ihnen. Denn ber Sohn ift gekommen und alle Berheiffungen find erfullet. Wir horen ben Gohn felbft, wir haben bie Sacramente, die Abfolution, und bas Evangelium verfunbiget uns Tag und Nacht und faget: Du bift heilig, dir find beine Gunden vergeben, du bift felig. Bas thun wir aber? Bir gittern noch immer und bleiben in unferer Schwachheit liegen, Diemeil dieses Leben mabret. Warum werden wir aber nicht er= wecket und munter durch das Exempel der Patriarchen, die da gang vollkommlich geglaubet haben? Untwort: Gie find auch etwas schwach gemefen, gleich wie mir find; wiewol wir reichere Berheiffungen haben, benn fie. Aber alfo gehet es, gleichwie bas Wort Gottes lautet, fo zu Paulo gefaget worden ift, 2. Cor. 12, 9: "Meine Rraft ift in ben Schwachen machtig." Denn fonft konnte Gott feine Berheiffung in uns nicht erhalten und er= fullen, wo er in uns bas grobe, hoffartige und fichere Fleisch nicht todtete.

Eben zu dem Ende ist uns droben, 1. Mos. 27, 45; 28, 1. 2, das Exempel Isaacs und Nebecca vorgehalten worden, die sich auch gefürchtet haben und um Furcht willen ihren Sohn in das Elend haben verschicken müssen, welches doch wider die Verheifssung und den Segen gewesen, so ihm gegeben war; sie haben aber Gott nicht versuchen und den Sohn nicht ohne Ursach in Gefahr sehen müssen, obwol die Verheissungen vest und gewiß waren. Denn also bin ich auch durch das Wort absolviret worden, habe das Sacrament des Altars gebrauchet. Soll ich denn nun derohalben sagen: Ich will nicht arbeiten, ich will gar müssig sizen; wo ich leben soll, so werde ich doch wol leben? Das hiesse Gott versuchen, ja du sollt in allewege der Mittel und Güter gebrauchen, so Gott dir durch seine Gnade gegeben und verliehen hat. Du sollt regieren, arbeiten und darnach trachten, daß du deine Nahrung haben mögest, damit du Gott nicht versuchest. Du sollt

bich nicht in Gefahr begeben, follt nicht in die Elbe geben und Die Brude liegen laffen und verachten, darum bag bu die Ber= beiffung haft, daß bich Gott nicht laffen will. Denn alfo haben Sfaac und Rebecca ben Berrn auch nicht versuchen wollen, fon= bern ba fie eine gewiffe Berheiffung haben, folgen fie gleichwol bem Rath, fo ihnen Gott eingegeben bat; benn Gott erfullet feine Berheiffung burch gewiffe Mittel. Man foll mit den lofen Schwar= mern (die es dafur halten, daß alles zuvor verseben fen), nicht fagen: Bo ich verfeben bin, fo werbe ich felig werben, wo nicht, fo muß ich verdammet werden. Goll ich fterben, fo wird es mir nicht helfen, wenn ich schon meines Leibes warte und auf mein Leben aute Achtung gebe; foll ich gelehrt werden, fo kann ich es auch wol ohne Bucher werden ic. Es hat aber Gott feine Ber= beiffung mit folder Ordnung nicht gegeben, wie Rom. 8. v. 30. ftehet, da St Paulus faget: "Welche er aber verordnet hat, die "bat er auch beruffen, welche er aber beruffen bat, die hat er , auch gerecht gemacht, welche er aber hat gerecht gemacht, die hat "er auch herrlich gemacht." Er will bas Ende feiner Berheif= fung nicht ohne Mittel erfullen, fondern er will es burch Mittel thun; er hat uns die Creaturen gegeben, berfelbigen follen die Chriften gebrauchen, bis daß wir jum Ende der gottlichen Berbeiffung tommen, gleichwie Jacob, der viele Berheiffungen hat, doch gleichwol der Statte, Zeit und Person gebrauchet.

Dies sage ich also zum Erempel, damit einer vielleicht den sehr heiligen Patriarchen entschuldigen mochte, daß er Gott nicht hatte versuchen wollen; ich will ihn aber nicht entschuldigen, so wol als andere Heiligen auch nicht, gleich als hatten sie nie gezweifelt oder gefündiget; denn es ist uns ein heilsam und sehr tröstlich Erempel, und viel angenehmer, denn so uns die grossen rittermäßigen Thaten Simsons oder Davids vorgehalten wurden, davon sie keine Verheissung gehabt, sondern sie hatten dazu einen

gewiffen rittermäßigen Geift des Glaubens

hen his

ungen.

t haben. it faget,

は別世

精制

distrib

lie Gnote and ance

alle Ber:

rit haben n befin:

Die find

int? We

vit linen,

t night (t)

t, die da

find auch

it tridere

dimie bas

2. Cor. Denn

und et:

Shift

: 28, 1,

r, bie fich

hn in bas

. Werbeif:

fie babett

Urfach in and gewis et worden, denn nun uffig fieten gebenachen, das Du unte Nahr Du fost off Du fost

#### Jakobs Betrug.

1. B. Mof. 30, 31 - 39.

Es wird gefraget: Db biefe That Jacobs auch moge entschuldiget werden, daß er feinen Schwaher mit öffentlichem Betrug betru-Denn es hat etlichermaaffen ein Unsehen bes Beibes, oder noch wol mehr des Diebstahls oder eines Raubes. Denn warum halt er nicht die Ordnung und lauf ber Ratur gu ben= berlen Beit, im Fruhlinge und auch im Berbste? Untwort: Mus dem, fo broben (Cap. 30.) ift gefaget worden, und das hernach folgen wird, kann man mancherlen und ehrliche Entschuldigung nehmen. Bum erften wird er nach menschlichem Recht ent= fculdiget, welches benen, die ba geißigen und ungerechten Berren bienen, erlaubet und gulaffet, wo ihnen die Berren feinen Lohn geben, fondern fie nur allein berauben und plundern und bas Ihre zu fich reiffen, daß fie (die Rnechte) wiederum auch dasje= nige nehmen und rauben mogen, was ihnen zum Lohn gebuh= ret; aber doch gebuhrlicher Weise, daß folches nicht gefchebe mit des herrn Schaden.

Also haben die Kinder Israel die Egypter beraubet und solschen Raub für ihren Lohn genommen, daß sie den Egyptern unsbilliger Weise mit grosser Beschwerung hatten dienen müssen, das für ihnen die Egypter noch nicht gelohnet hatten, 2. Mos. 12, 35. 36. Eben auf solche Weise hatte Jacob auch ganzer vierzehen Jahre gedienet, und war mit vielem Jammer, Beschwerung und Mühseligkeit geplaget worden, und ist doch gleichwold daben seines gebührlichen Lohnes beraubet worden. Darum hat ihm das von Rechts wegen gebühret, was er geraubet und genommen hat, auch ohne seines Herrn Willen und Wissen. Dies

ist eine Untwort.

Zum andern, wiewol es eine Lift und Betrug ist, so hat es doch Jacob aus göttlichem Befehl gethan; denn es ist ihm ein Engel erschienen und hat ihm diese Magie, die natürlich und geziemlich ist, gezeiget. Darum hat sie Jacob entweder vom Engel, oder aber von den heiligen Bätern gelernet, welche grosse Erfahrung und Berstand der Dinge gehabt haben. Wenn aber nun Gott die heiligen und gläubigen Männer etwas heisset, das sie thun sollen, dasselbige ist ohne allen Zweisel heilig' und wohl gethan.

Bum britten, fo wird er auch hernach, 1. Mof. 31, 42, fagen (benn bies Capitel fann ohne bas folgende nicht verftanden werden, ): " Bo nicht der Gott meines Baters, der Gott Ubras "bams und die Furcht Tfaacs auf meiner Geite gewesen mare, bu "hattest mich leer laffen gieben. Aber Gott hat mein Glend und "Mube angefeben und hat bich geftrafet geftern." Da werden wir horen, mas vor Ungft und Roth ihn darzu getrieben habe, baß er biefen Betrug hat vorgenommen; mas irgend geftoblen war, wird er fagen, habe ich bezahlen muffen; wo nicht der Berr meines Baters, ber Gott Abrahams und die Furcht Sfaacs, auf meiner Seiten gewesen mare, bu hatteft mich leer laffen ziehen. Der gute, fromme und getreue Jacob hat gar teine Soffnung gehabt, baß er irgend ein wenig eigenes But hatte mogen erfpa= ren ober fammeln von wegen ber Rauberen feines Schwahers, bamit er nicht hat konnen erfattiget werden. Das ift mabrlich nicht ein geringer Jammer gewesen, baburch er ift verurfacht worben zu diesem Raube, furnemlich ba der gottliche Befehl ift bargu gefommen, barinnen ihm ift geboten worden, daß er bies thun follte. Denn es hat Laban beinetwegen mehr Rugen gegehabt, wird ber Engel gefaget haben, benn bu ihm nehmen fannft; barum fannft du mit Recht der Runft und Lift gebrauchen, auf bag bu boch etwas von ihm bringen mogeft, nicht bas geraubet fen, fondern bas bir von Gott felbft erlaubet und ge= geben ift. Derohalben ift Jacob nach menfchlichem und gottli= dem Recht, und bazu auch von wegen der aufferften Roth ent= Schuldiget

Diesem Exempel soll aber nicht ein jeder nachfolgen, es sey benn in gleichem Falle. Denn sonst sehen die Schalcks-Augen nur allein auf die That und lassen die Umstände fahren, und wollen es freventlich zum Exempel auf andere Räuberen ziehen. Du sollt aber diesem Exempel mit nichten nachfolgen, es sen denn, daß du Jacob allenthalben gleich senst, und daß dich alle Umsstände in gleichem Falle auch dazu treiben werden. Denn er hat seinem Schwäher sein Gut und Haabe gemehret, und hat dem geißigen und räuberischen Laban so überaus beschwerlich gedienet, der ihm auch des Brodes nicht satt gegeben hat; er hat gewachet, hat Hunger, Durst, Hiße, Frost gelitten Tag und Nacht, hat keine Erstattung oder Lohn davon gehabt; ja es hat Laban über das noch gedacht, ihn des Lohnes auch zu berauben, deß sie mit einander waren eines worden, sintemal er die Macht behält, den Vertrag zu ändern, so oft er selber will. Diese Umstände soll

II.

9



Grist

Don

胡桃

tt: Ans

house

and the same

lecht ent:

n Henen

nen Lohn

und das

ich basit:

n gebub:

debe mit

und fol:

ern un:

n, bas

1. 12,

ryjer:

seidme:

aleidane!

cum hat

und ge:

f, so but

s ift ihm

irlid und

moder tom

illet, bas

mb mohl

man fleissig ansehen und erwegen, alsbenn wird man Jacob des Geiges halben nicht beschuldigen konnen, und wird auch niemand leichtlich diesem Erempel nachfolgen wollen. Denn es ist ein solch Erempel und That, die einem grossen Helben gebühret, gleichwie deren vielmehr an den Patriarchen gefunden werden.

mic den fag ode fer es

ge ui ge de ab fol mid be fo mid

Me of the if feel will be in the interior

#### Zakobs Gebet.

1. B. Mof. 32, 9 — 12.

Es ist ein trefflich Erempel eines herrlichen Gebets, das alle Eigenschaften hat, die zum Gebet gehören. D! wer es thun könnte! Es ist uns im Neuen Testament die Lehre und Verzheissungen vom Gebet sehr reichlich vorgehalten; wer kann es aber also halten? Das hat Jacob selbst auch nicht thun können. Er ist aber also erschrocken, daß er erstlich alles bestellet und verzordnet, ehe denn er an das Gebet kömmt, so doch das Gebet sollte vorgehen: Erbarme dich mein, o Herre Gott zc. Aber das Fleisch, das uns gesangen nimmt in der Sünden Geseh, machet, daß wir die Ordnung umkehren. Darum ist es ein Gebrechen an ihm, daß er mit dem Gebet etwas länger gewartet hat, denn er billig sollte gethan haben. Es ist aber eine Schwachheit des Fleissches, die ihn erstlich auf den Rath der Vernunft gebracht hat.

Er hat aber das Gebet also gestellet, daß er saget: Gott meines Vaters Abrahams 2c. Es ist ein hitziges Gebet nach dem Füncklein des Glaubens, der so hefftig gestritten hat. Es ist eben das Geschren Mosis am rothen Meer. Erstlich aber ergreisset Jacob mit dem Glauben den Gott Abrahams und Isaacs, und nennet ihn darnach auch seinen Herrn. Also erinnert er Gott der Verheissungen, so Abraham und Isaac geschehen waren, und fürnemlich, die Gott ihm selbst auch gethan hatte, welches das Gesbet sehr groß und hitzig machet. Zudem erwecket es und erhält es auch den Glauben, der da streitet, und das glimmende Tocht. Du hast es Abraham (spricht er) und Isaac und mir auch gesredet, du wirst uns ja nicht lügen; und kämpsset doch gleichs wol noch. Und ist wahrlich ein wunderlich Ding, solchen großen und starcken Trost und so reiche Verheissung haben, darauf du dich verlassen möchtest, und doch gleichwol noch zittern.

Er saget aber im Gebet weiter also: Du hast zu mir gefaget, ziehe wieder in dein Land ic., als wollte er sagen: Du hast
mich in diese Noth, in diese Ansechtung und Gesahr meines Lebens gebracht. Das ist aber ein grosser Trost, wenn einer also
sagen kann: Herr Gott, ich bin ja nicht aus eigenem Frevel
oder Thurst in diese Noth gerathen, darzu auch durch keines Weisen oder Narren Rath, sondern du hast es gesaget, du hast mich
es geheissen, darum habe ich daran recht gethan, daß ich Laban
verlassen, darum habe. Und dieses ist nun deine Sache, deine Verheissung und Treue wird jest angesochten, du wirst deine Treue
und Glauben, und nicht meinen Glauben, in alle Wege retten
mussen.

Dieses ist der schwache Glaube und das Seufzen, davon gesaget worden ist. Das Seufzen beweget Himmel und Erde, und ist ein sehr angenehmes Gebet. Du hast es gesaget, ich gehe in deinen Gehorsam; ich soll in mein Baterland ziehen auf deinen Befehl, und wie du zu mir gesaget hast, lieber Herr. Siehe aber, wie so viel grosse Verhindernisse vorfallen. Ich bin in solche Angst und Beschwerung gesommen, daraus ich mich mit meinen Kräften und Rath nicht zu erretten weiß; darum bedarf ich deiner Hulfe. Die andern werden vielleicht nicht gebetet, sons dern ihm vorgeworsen haben: Wären wir ben Laban geblieben, so hätten wir mögen sicher seyn. Aber Jacob fraget darnach

nichts, und ift bies ein fehr ftarck Gebet.

Bas hat er aber nun mehr gefaget? Ich will bir wohlthun. Mis wollte er fagen: Das ift ja bein Bort, bag bu mich nicht verberben und mir feinen Schaden gufugen, fondern mir wohlthun wollest in meinem Bater-Lande, barein bu mich haft ziehen heissen. Und daraus fiehet man, daß er nicht allein vom Teufel ift angefochten und geplaget worben, um ber Zeitung willen, baß fein Bruber ihm entgegen goge, fonbern bag ihn feine Beiber, Rinder und das gange Gefinde auch werben geplaget haben. Die werden geruffen haben: Uch lieber Bater, wo hinaus? Lieber Bater, lieber Mann, lieber herr, was haft bu gethan? Barum haft du uns in folche groffe Gefahr gebracht? Die Rlagen haben ihm die gewaltigen Borte abgedrungen, baf er faget: Lieber Berr Gott, bore boch, wie diefe Leute gittern und mir mein Bert auch martern, wiewol ich weiß, bag bu mir Sulfe und Troft verheiffen haft. Alfo fcheinet ber Glaube herfur und laffet fich horen, wiewol er fcmach ift. Denn er wird fie ohne 3meifel alfo angeredet haben: Wie fend ihr boch fo gar erschrocken? Wollet

वर्ष विव

manh

fold

intole

das alle

es thun

ind Bet:

fann es

fonnen.

und bets

is Gebet

Ober das

madet,

den an

enn et

Fileis

t bat.

: Gott

ach dem

谁他

ergreiffet

ars, und

Gott bet

und für

bas Go

and erhill

nde Zodi.

कार्क वर

out alouge

manf bu

ihr benn gar verzagen? Wir muffen wahrlich die hoffnung nicht fallen lassen, daß wir nicht errettet werden sollten. Ich will zwar nicht verzagen, wenn ihr schon verzagen wurdet. Auf solche Weise hat er sich selbst aufgerichtet, und hat dem Weinen und der Ungeduld der Seinen damit gewehret. Gott hat mich nicht heissen wieder in mein Land ziehen, daß er mir damit wollte Schaden thun. Es muß noch gut werden, Gott wird uns helfen, lasset uns nur der Huse gebrauchen, die vorhanden ist, und zu Gott schreven.

Mr. " 3

Mr ift fi

and per

fter gen

Moles

hernaci len, m

und ho

fer Gla

Lage 38

gebore!

bas &

ein un

haben,

die Mi

haben.

aud a

an in

Gebot

recht @

und bas

daburd

Norte

Nonne

von i

fonder

denn

ift.

Mefes

Ing o

jen be

horet

Woblt

Mami

Bott a

heteige

Ein solch Gebet aber ist Gott sehr angenehm, welches geschieht in ber aussersten Noth und wenn die Gefahr am größten, da es fast alles verloren ist. Das ist das unaussprechliche und sehr gewaltige Seufzen, damit sich die Gottseligen selbst ausweschen wider die Verzweifelung, daß sie einen Muth fassen und sagen: Nun muß es dennoch nicht so senn, wir werden dennoch nicht verderben. "Ich werde nicht sterben, sondern leben 2c.", wie im 118. Ps. v. 17. stehet. Ich habe ja die Verheissung, der Herr hat gesaget, er wolle mir wohl thun; weinet und heulet und zittert nicht also, Gott hat uns heissen aus Mesopotamien und

mieber in mein Baterland gieben.

Dieses ist der Gottseeligen Kampf, darinnen sie ihren Glauben gewaltig erwecken mit dem Andencken und Vertrauen auf die Verheissung, und daß sie von Gott Befehl haben. Ich muß und soll predigen, der Teufel aber wehret; wohlan, so muß geprediget senn, und sollte die Welt zerreissen. Diese sind die, die Gewalt thun und das Himmelreich zu sich reissen, Matth. 11, 12. Fleischliche Menschen lesen solch Ding schläfrig und verstehen davon gar nichts; denn es sind grobe Leute und haben solche Unsechtung nicht erfahren; sie wissen nicht, wie dem zu Muthe ist, der in der äussersten Noth lieget. Da bläset der Teufel zu: Es ist verloren, was willt du viel schrenen, es ist doch mit dir gar verloren. Aber der Geist spricht wiederum: En, es ist nicht verloren, harre dagegen, ich weiß, daß Gott mit mir ein anders im Sinne hat, und mir auch viel anders verheissen.

Das ift eine groffe Gewalt und Kraft bes Geiftes in ber Schwachheit und ift Gott ein fehr angenehmes Opffer, wie im 51. Pf. v. 19. stehet; benn es ift ein Opffer ber Tobtung.

So laffet uns nun lernen, starck seyn und einen unverzagten Muth haben, wie viel und groffes Uebel und Gefahr auch vorfallen kann; wiewol die Berzweifelung in unserm herhen auch vorfallet, und laffet uns halten, das der hendnische Poet saget:

"Beiche vor bem Unglucke nicht, fondern lege bich getroft bawi= ber." Denn wer nicht weichet und die Bande nicht gar ablaffet, ber ift felig und ift ein trefflicher Priefter, ber bas allerkoftlichfte und befte Opffer geopffert hat. Jacob ift nie fein heiligerer Priefter gewesen, benn allhier an diesem Drt, wiewol er zuvor auch burch viel Unfechtung ift getobtet worden. Darum gebrauchet Mofes fo viel Borte, da er diefe Siftorie beschreibet und wird bernach den Rampf, da er mit dem Engel gerungen hat, erzeb= len, und werden groffere Dinge geschehen, benn Jacob hat bitten und hoffen durfen. Auf folche Weife will Gott haben, daß un= fer Glaube foll geubet und erwecket werden, auf bag wir von Tage zu Tage immer machfen und ftarcer werben.

Bisher haben wir nun die Berheiffung gehabt, die zum Bebet gehoret, wie im neuen Teftament gelehret wird, und bagu auch bas Gebot. Denn man muß nicht alfo beten, wie die Monche ein unnuges Gemurmel und viel Borte in ihrem Gebet gemachet haben, die auf die Berheiffung, ober das Bebot, ober auch auf bie Roth, die uns jum Gebet treiben foll, gar nicht gebacht haben. Das heiffet nicht beten, gleichwie ich felbft vor diefer Beit auch gebetet habe. Da ich ein Monch war, rief ich zwar Gott an in der Roth, ich mußte aber von der Berheiffung und vom Gebot nichts; wir haben nur schlecht die Worte gemurmelt. Ein recht Gebet aber foll aus einem glaubigen Bergen berfommen, und das ihm bendes, die Noth und das Gebot Gottes, vorhalt, dadurch das Bert erwecket wird, im Glauben zu beten, da alle Borte infonderheit bewogen werden; nicht wie die Monche oder Monnen ihr Gebet pflegen zu murmeln, daß bas Bert ferne bas von ift, nichts davon weiß ober verftehet.

Und ein recht Gebet fraget auch nichts nach vielen Worten, fondern machet nur viel Geufgens, barauf feine Borte folgen, denn die nur fast fleinlaut find, wie an diesem Gebet zu feben ift. Denn Jacob hat nicht allein mit diefen Borten gebetet, die Mofes erzehlet, fondern er hat die gange Racht und ben gangen Lag gefeufzet. Es ift ein lang Gebet gewesen, fo viel bas Seuf= gen belanget, wiewol ber Borte fast wenig find. Darnach ges horet auch jum Gebet Danctbarkeit, und daß man der vorigen Bohlthaten barinnen gedenden foll. Wenn man die Erempel jufammen liefet, fo erweden fie ben Glauben munderbar und ift

Bott auch febr angenehm.

Co faget nun Jacob: "Ich bin zu geringe aller Barm= herhigkeit und aller Treue, die bu an beinem Knechte gethan haft;"

g nicht

that

foldhe

dun a

9 midst T With

哪裡

川,四

किस्ते वरः

größten,

de und

unfine:

und fa-

bennoch

on n.",

ung, der

rulet und

den und

en Glau: men auf

कि मार्फ nus ge-

ie, die

th. 11, geriteben

oldre Un:

Muthe ift,

1 :IL: E3 nt die gar

nicht bets

ein anders

fts in M

er, wie im

· and vor

rien auch

jeet faget:

tutio

obst die

aus ber

Barmb

alfo: £

du mi

barju,

gemad

8. 6

Becher

ben.

bat we

des (

Paul

dienft

nights

andern

holfen

ten es

mobili

Gott 1

Gott at

970

gottere

ten G

Gutes

die W

und b

teren :

unerm herbig

verhei fechs

wollef

wetde.

mir er wollest

Des Go

Das ift: Du haft mir die großte Gnade und Treue erzeiget. Die= fes ift die Dandbarkeit ober bas Dand = Opffer. Gleichwie bas erfte ein Opffer der Tobtung gewesen ift, mit welchem Geufzen er getobtet wird, und bergaget an feinen und aller Greaturen Rraften. Unter andere Bohlthaten aber zehlet er Diefe und faget: "Denn ich hatte nicht mehr, benn diefen Stab, ba ich uber Die-"fen Fordan gieng, und nun bin ich zwen Seerden worden." So groß und reich bin ich ben Laban worden, ba ich anfanglich nicht mehr gehabt habe, benn einen Stab, ba ich aus meines Baters Sause zog; bas ift, ba war ich gar allein. Ich hatte ja wol Behrung und ein wenig Geldes, (benn er war fo gar arm nicht, daß ihm feine Eltern nicht follten Behrung auf ben Beg gegeben haben,) aber ich war allein und hatte feinen Gefehrten. Es ift eine Urt zu reden in der hebraifchen Sprache, welche Mofes auch gebrauchet im 2. B. Mosis am 21. Cap. v. 3: "Ift ber Rnecht allein fommen, fo foll er auch allein ausgeben." Es bedeutet nur allein Ginsamfeit und nicht Armuth am Gelbe.

Derchalben erkenne ich, spricht er, daß dieses mein Werck nicht sep, dieweil ich mit meinem Stabe allein über diesen Jorzdan gegangen bin, daß ich solch groß Gut erlanget habe, sondern, daß es von deiner Barmherhigkeit und Treue herkömmt. Ich habe Laban vierzehn Jahre umsonst gedienet, da war ich arm und nothdürftig und hatte kaum das Brod zu essen, und du, mein lieber Gott, hast mich innerhalb sechs Jahren so reich gemacht, daß ich in dieser kurhen Zeit zwen Heere bin worden. Das ist ja ein öffentlicher und greifflicher Segen, o Gott! Denn es ist ein groß Ding, daß eine Hirte von Milch, Wolle, Kase und Butter ohne Geitz bermaassen wachsen und zunehmen soll. Und Jacob hatte vier Weiber, eilf Kinder und einen großen Haufen Knechte.

Dieses Danck = Opfer hat er nun mit schönen Worten her= ausgestrichen und groß gemacht, welches sonst hier kurhlich beschrieben wird, gleichwie er es droben auch kurh gemacht hat. Denn das Gebet hat Tag und Nacht gewähret und wird an diesem Ort nur einmal erzählet. Jacob aber hat nicht einmal gebetet, ober diese Worte geredet, sondern er hat ohne Aushören gebetet.

Man weiß aber wohl, was es für eine Urt zu reden ift, wo diese zwen Worte stehen, "Barmhertigkeit und Treue." Denn sie werden in der heiligen Schrift allezeit zusammen gesetzt, wie im Propheten Micha am 7. Cap. v. 18. und fonst an andern Orten in den Psalmen Barmhertigkeit heisset die Wohlthat selbst,

ober die Wohlthätigkeit, wie Matth. am 9, 13. Chriftus spricht aus dem Propheten Hosea 6, 6: "Ich habe Wohlgefallen an Barmhertigkeit und nicht am Opffer." Darum saget nun Jacob also: Lieber Herr Gott, beiner Barmhertigkeit und Wohlthat, so du mir erzeiget hast, ist keine Zahl, und kommt nun dieses auch darzu, daß du mich armen Mann innerhalb sechs Jahren so reich

gemachet haft, daß ich nun bin zwen Seere worden.

Treue ift die Verheiffung, gleichwie Paulus redet Rom. 15, 8. Chriftus war ben Juden verheiffen, barum ift ihnen folche Berheiffung treulich gehalten worden. Den Benden ift er nicht perheiffen gemefen, fondern er ift ihnen aus Gnaden gegeben mor= ben. Unferer Bater feiner hat die Berheiffung gehabt. Gott hat wol verheiffen, daß er aller Menfchen Gott fenn wolle, weldes Erkenntnig ben Menschen in ihr Bert gepflanget, gleichwie Paulus Rom. 1, 19. anzeiget. Und die Berce und Gottes= dienste aller Bolder bezeugen das auch, daß ein Gott fenn anders nichts fen, benn ben Menschen Gutes thun. Denn aus feiner andern Mennung, benn allein barum, bag fie ihnen wollen ge= holfen haben, also verstehen alle Menschen von Natur, und halten es dafür, daß Gott eine folche gottliche Gewalt fen, die da wohlthatig fen, von der man alles Gutes bitten und warten foll. Gott ift, der da verheiffet und ift mahrhaftig, das ift, er verheiffet allen Menschen im Gesetze ber Natur, das da faget: "Du follt Gott anruffen und ihm bienen," 5. Dofe 6, 13.

Wiewol sie nun in der Person Gottes irren, um der Ubzgötteren willen, so ist doch gleichwol der Dienst da, der dem rechten Gott gebühret, das ist, die Unruffung, und daß sie alles Gutes und Hüsse von ihm gewarten. Diesem Bold aber sind die Berheissungen von Gott gegeben worden, da ist die Wahrheit und das rechte Erkanntniß, wer der rechte Gott sen, ohne Abgötzteren und Irrthum ausgedrücket. Das ist aber eine grosse und unermeßliche Wohlthat Gottes. Darum rühmt Jacob die Barmshertigkeit und Treue Gottes und will also sagen: Du hast mir verheissen und diese Treue auch gehalten, fürnehmlich in diesen seche Jahren; desgleichen hast du mir auch verheissen, daß du mir wollest wohlthun, wenn ich wieder in mein Vaterland ziehen werde. Um solcher Barmhertigkeit und Treue willen, die du mir erzeiget hast und noch weiter erzeigen wirst, bitte ich, du

wollest mich erretten.

Diese Danckbarkeit begreiffet ferner auch die dritte Tugend des Gebets in sich, welche auch zur Todtung gehoret, nemlich,

Die

he das

enfien

maten

light:

開始

n Taltoo

Meines

hatte ja

ar arm

en Wea

efehrten.

pt Moles

"It der

Es ber

n Berce

ien Jor:

fondern,

nt. Ich

ich arm

und du,

idi ge

orben.

Denn

, Rafe

nen foll.

en Hous

otten her:

thlid be

acht bat.

an diejem

al gebetet,

a gebetet.

en ift, no

" Share

tet, wie

andern

at felbft,

that me

goto fest

Du ert

fennell

bekenn

Mas

einen

wiffe,

forit

stirfet,

ich feu

feiner

follt,

chen,

to wit

das al

Zacob

aber

nichte

rübm

und w

lernen

Gott,

gleichne

treffer

derm

len f

es all

folt.

und o

auf }

man

Ichieb

nicht

dern 1

and 3

hergehe

of feb

daß er ohne sein Verdienst erhöret werde. Denn man muß nicht also beten: Lieber Herr Gott, siehe mich an, denn ich bin ein heiliger Mönch, ich bin eine keusche Jungkrau, ich bin ein trefflicher Bischof, gleichwie der Pharisaer Luca am 18, 12. saget: "Ich faste zwier in der Woche und gebe den Zehnten von allem, "was ich habe."

Das scheusliche Monstrom ober den Greuel soll man weit vom Gebet wegthun und aussegen, sonst wird das Gebet verberbet und benderlen Opffer, nemlich der Tödtung und der Danckbarkeit, wird mit solchem Stanck und Unflat gar zu schanden gemachet.

Darum soll man mit nichten also sagen, sondern wir sollen dem Exempel Jacobs nachfolgen, der da saget: "Ich bin zu geringe aller deiner Barmhertigkeit," als wollte er sagen: Ich bin auch nicht einer Wohlthat oder Treue werth, die du mir jemals erzeiget hast, oder noch jetzt erzeigest und hinsort erzeigen wirst ohne mein Verdienst; denn es ist unmöglich, daß ich etwas sollte verdienen können, darum verlasse ich mich auf meine Würdigkeit nicht, sondern auf deine Verheissung und Barmhertigkeit.

Das ist ein rechtschaffen Hert und ein wahrhaftiges Gebet; benn dies ist in der Wahrheit unsers Herrn Gottes Urtheil von uns, welches St. Paulus ausgedrücket hat 1. Cor. 4, 7:,, Was, hast du, das du nicht empfangen hast? So du es aber empfangen hast, was rühmest du dich denn?" Darum soll man also beten: Lieber Herr Gott, was du mir bisher gegeben hast, das ist deine Verheissung und Varmhertigkeit, an mir ist gar keine Würdigkeit, derohalben, wie du bisher gethan hast, und mir, wiewol ich dessen nicht werth bin, alles gegeben hast, also wollest du mich Unwürdigen hinfort auch erhören und mir gnädiglich helsen. Sonst, wenn du anders betest, wird dich Gott strasen und sagen: Was stolsirest du, der du Asche und Staub bist, du bist doch Erde und wirst wieder zu Erden werden, 1. Mos. 3, 18. Wer hat dir dein Leben erhalten? Alles, was du hast, ist schlecht mit einander meine.

So sind dies dreyerlen Eigenschaften eines guten Gebetes, die da machen, daß es Gott sehr angenehm und der suffeste Geruch vor ihm ist, und ein solch Gebet muß erhöret werden. Die erste Eigenschaft aber ist, daß du die Verheissung ergreiffest. Darnach, daß du in deiner Ungst getödtet werdest. Zum dritten, daß du Gott danckest, und erkennest, daß du auch nicht einer Wohle

that werth fenft, fondern, daß du bitteft und hoffest, daß dir moge

geholfen werden allein aus Gnade und Barmhertigfeit.

Nun folget die Bitte. Was bittest du denn nun, Jacob? Du erkennest dich unwürdig zu meiner Barmhersigkeit, du erstennest, daß ich der sey, der dir die Verheissung gethan hat; du bekennest daß du alles von mir aus lauter Gnade empfangen. Was bittest du denn nun? Was mangelt dir? Das Kind muß einen Namen haben, soll man es tausen, gleich als ob Gott nicht wisse, was wir bedürsen. Er weiß es wahrlich wohl. Denn also spricht Christus Matth. 6, 8: "Euer Vater weiß, was ihr bedürset, ehe denn ihr bittet." Warum will er denn haben, daß ich seufzen, schregen und anklopsfen soll, und darzu mich auch

feiner Bulfe unwurdig erfennen?

Untwort: Das will er barum haben, daß bu auch gebencken follt, mas bir mangelt und fehlet; fonft find wir ficher und fchnar= chen, und laffen uns traumen, daß wir die feligften Leute fenn, fo wir doch die elendesten find. Das wiffen wir aber nicht, lernen bas auch fonft nicht, benn allein zu der Beit ber Unfechtung. Jacob hatte von Gottes Gnaden das Leben, er hatte zwen Seere, aber zu bem Augenblicke verlieret er bendes und wird gar gu nichte gemachet. Daffelbe hat er zuvor nicht gewußt, ba er alfo ruhmete und triumphirete; jest wird er nun gur Schule geführet und wird gelehret, mas und wie viel er vermoge, auf dag wir lernen unfer Bertrauen nicht auf uns felbst ftellen, fondern auf Gott, daß wir uns ber Baben alfo freuen, bag wir uns beren gleichwol nicht ruhmen. Denn daffelbige ift febr fchwer alfo gu treffen um der verderbten Ratur willen, die durch die Erb. Gunde dermaaffen verderbet ift, daß wir leichtlich in Bergweifelung fallen konnen, wenn wir angefochten und betrübet werden. Wenn es allenthalben gluckfelig und wohl zugehet, fo find wir ficher und ftolh. Darum werden die Beiligen bisweilen niedergefchlagen und gedemuthiget, und bisweilen denn auch wiederum aufgerichtet, auf daß fie lernen halten, das man pfleget ju fagen: Benn man fein in der Mitten bleibet, bas ift bas allerbefte, Das ge= schiehet nicht , benn allein burch Unfechtung. Darum follen wir nicht vermeffen fenn unferer Rraften ober Burdigfeit halben, fon= dern wir follen unfer Bertrauen allein auf Gottes Barmherhigfeit und Treue ftellen. Denn diefelbige ftehet vefte und mahret ewig, vergehet nicht, und unfere Soffnung und Bertrauen, fo wir dar= auf fegen, kann nicht fehlen.

Bas mangelt aber nun Jacob? Untwort: Es mangelt ihm

nide

n ein

Um.

an nic

bether

Dane.

den ge:

a jollen

THUE

Id bin

r jemals

a viel

as follte

Gebet:

ieil von "Mas

er ems

man baft,

ift gat

it, und

aft, also

mit ands

did Gett

d Stand

bu bak

Tiefte Gr

vez Die

ek Dar

alles. Mein Bruder, will er sagen, wird mich, meine Weiber und Heere erwürgen; dafür fürchtet er sich. Wo ist aber nun die Verheissung Gottes, die er mit dem Glauben ergriffen hat? Weißt du nicht, daß Gott deinem Bruder sein Hert åndern kann? Gott hat Jacob Barmherhigkeit und Treue verheissen und erzeiget, jedoch zittert und seufzet das Fleisch gleichwol und fleucht vor der Tödtung; das geschiehet von wegen der Erbsünde. Er siehet nun allein die Gefahr an. Ich habe wol zwen Heere, will er sagen, aber ich sehe auch wohl, daß es bald geschehen kann, daß ich alles verliere, und daß ich auch selbst der Gesährlichkeit des Todes kaum entrinnen kann. Denn er saget also: Ich fürchte mich, daß er komme und schlage mir die Mutter sammt den Kinzbern. Es wird der Glaube abermals angesochten und wird schwach, und verzweiselt aber doch gleichwol nicht.

(0. 9.

etlith

milie

gefagi

und

mind I

es nich

und et

er mi

liche (

halten

menn

. shon

Feind

beiffan

bleiben

ham,

mol id

fen, e

ober

tvegne

Bergh

Gottes,

क्षाम क्ष

- por al

Denn alfo pfleget es zu geben, wenn die Unfechtung vor= handen ift: der Glaube fampffet mit dem fleische und die Bebanden laufen zusammen, beren etliche verzagen und etliche gute hoffnung haben; es find widerwartige Winde des Glaubens und Unglaubens, ber Soffnung und ber Furcht. Er mochte mir bie Mutter fammt ben Rindern Schlagen, faget er. Daraus fiehet man , mas feine Ungft und Furcht gewesen ift. Er hat balb in einem Sun alles verloren, ba ihm die Zeitung fommt, daß ihm fein Bruder entgegen giebe; ba fallt bald alle fein Gut und Soff= nung bahin, jedoch bleibet er noch an ber Berbeiffung hangen : herr bu haft gefaget, ich will dir wohlthun und beinen Saamen machen zc. Das halt er gegen ben 3meifel, und ba er fich laffet bedunden, daß er gar muffe verfinden, diemeil er faget: Dag er nicht fomme zc. Denn das find Borte gemefen des Fleisches, bas ba ftreitet, und eines fehr fcmachen Glaubens. Er ergreiffet aber das Wort: Deine Treue, faget er, wolle mich erhalten, auf= richten und troffen, dadurch du verheiffen haft, daß du mir wolleft mohlthun, mich und meinen Saamen fegnen. Das wird aber nicht geschehen, bu wirft mich und meinen Saamen nicht fegnen, wenn mich Efau aufreiben und vertilgen wird.

Run hatte aber Gott ben Saamen auch wol erwecken, und ben Segen ausbreiten konnen, wenn schon Jacob ware vertilget worden, gleichwie die Verheisfung des Saamens und der Erben an Isaac auch gehangen hat, und es wird doch von Gott geboten, daß er sollte geopffert werden, und Abraham sollte gleichwol den Glauben behalten, daß Gott auch aus der Usche Jsaacs Saamen hervorbringen konnte, gleichwie droben (Cap. 22.) gesaget

ist. Das ist wahrlich eine sehr schwere Anfechtung gewesen. Jacob aber hatte schier in dieser Furcht des vergessen, das Gott gesaget hatte: er wolle sein Gott senn, und gleichwie er droben (v. 9.) das Gebet angefangen hat: Herr, der du zu mir gesaget hast 2c.

Er hat aber nicht allein also gebetet, sondern wird auch etliche Predigten und Vermahnungen gethan haben an seine Familie auf dieselbige Mennung. Er wird oftmals zu der Rahel gesaget haben: Meine liebe Rahel, sen getrost, hoffe auf Gott und sein Wort. Ja, wird sie ihm wiederum gesaget haben, er wird und aber erwürgen? Da hat Jacob geantwortet: Er wird es nicht thun. Ich habe den Herrn gebeten, daß er uns schüßen und erretten wolle; gedencke, daß Gott mit mir geredet und daß er mir Hulfe verheissen hat. Mit solcher Vermahnung, Predigt und Gebet hat er sich und seine Familie ausgerichtet und getröstet.

Und dieses sind sehr treffliche Stellen und auch sehr merckliche Erempel in der Historie der Bater, die uns lehren, daß wir
vor allen Dingen Gottes Wort ergreiffen und uns daran veste
halten sollen, daß wir das ja nicht verlieren oder wegwersen,
wenn wir auch schon das andere alles verloren haben, wenn uns
schon Esau die Schafe todt schläget. Wie greulich uns auch die Feinde dreuen, so sollen wir uns doch den Glauben auf die Verheissung nicht nehmen lassen, sondern sollen am Worte behangen
bleiben und darinnen leben, gleich wie die heiligen Våter Abraham, Isaac und Jacob darinnen gelebt haben. Denn ob du
wol schwach bist, sollt du doch deswegen das Wort nicht wegwerfen, es wird wohl gerathen; wirst du aber das Wort wegwersen,
oder wirst dir es lassen von den Augen und aus dem Herhen
wegnehmen, so wird der Teufel triumphiren und wird dich zur
Berzweiselung treiben.

#### Von dem Kampfe Jakobs.

1 28. Mof. 32, 24.

Dieses ist aber unsere Mennung, daß dieser Kampffer der here ber Ehren sen, nemlich unser herr Gott selbst, oder der Sohn Gottes, der da sollte Mensch werden, der den Batern erschienen ist und mit ihnen geredet hat. Denn Gott gehet mit seinem

Beiber

nun

hat?

tun?

O Mile

Total .

De. 6

100, wil

fann,

lichteit

fürchte

n Kin:

dries di

ing bot:

die Ge:

the voite

us und

mir bie

s fiebet

balb in

uf ibm

Soff:

ngen :

amen

läffet

Dag et

nes, bas

ten, aufmit wollas wird nen nicht

den, und

e verfilget der Erben

hett geber

ne Saar

gefaget

die le

und

perfu

fann

tes, fict

fauet.

flat,

mit

34,

obet

bert

merd

diese

Zeu

uns

Den

Ram

dett.

fenner

Enge

fein

beiff

det

1 19

werd

ein

fdai

get

fein

mein

mit

Rinde

Bott

Der of

auserwahlten Patriarchen Jacob nach feiner groffen Gute gant freundlich um und versuchet ihn, ale spiele er mit ihm auf bas allerfreundlichfte. Aber diefes Spiel ift ihm ein unermeglicher Schmert und fehr groffe Ungft in feinem Berben, und ift boch gleichwol in ber Bahrheit ein Spiel, gleichwie bas Ende folches fein ausweiset, wenn er zu Phanuel fommen wird. Denn ba wird es offenbar werden, daß es nur lauter Beichen einer febr vertrauten Liebe gewesen find. Und er fpielet mit ihm alfo. barum, daß er feinen Glauben bamit prufen und ftarden will, gleichwie irgend ein frommer Bater feinem Rindlein einen Upffel nimmt, bargu bas Rind Luft gehabt, nicht, bag es berohalben von dem Bater megfliehen und ihm feind werden foll, fondern, bağ es baburch mehr gereißet werde, ben Bater gu hergen, gu bitten und zu fleben, und alfo zu ihm zu fagen: 2ch, mein berglieber Bater, gieb mir wieder, mas bu mir genommen haft! Dafeibst hat der Bater Luft zu folder Berfuchung, und das Rind= lein, wenn es den Upffel wieder empfahet, gewinnet es ben Bater immer befto lieber, wenn es fiehet, baf ber Bater ju folcher Liebe und Rinderspiel Lust hat.

Dieses Spiel ist in der Haushaltung sehr gemein, aber in Sachen und im Kampffe der Heiligen ist es fast schwer und verstüßlich. Denn Jacob weiß nicht, wer der ist, der mit ihm kampffet; er weiß nicht, daß es Gott ist. Denn er fraget ihn hernach, wie er heisse. Da er aber den Segen empfahet, spricht er: Ich habe Gott von Ungesicht gesehen. Da ist eine neue

Freude und Leben worden aus dem Tobe felbit.

So dunket mich nun dies die Lehre zu seyn aus dieser Historie, wenn ich sie nur nach ihrer Wurde recht erklären könnte, daß Gott mit seinen Heiligen, nach dem Erempel Jacobs, disweilen pfleget zu spielen, so viel ihn belanget, gar mit einem Kinderspiele; vor uns aber, die er auf solche Weise versuchet, scheinet es viel anders. Es ist aber eine sehr gute und heilsame Uebung, darzu die allervollkommenste Unterweisung, die das allerseligste Ende gewinnet, nemlich, auf daß man erkennen möge, welches da sey der gute, der wohlgefällige und der vollkommene Wille Gottes. Denn Fleisch kann zwar anders nicht dencken, denn daß es ein boser, verdrüßlicher und betrübter Wille sey; aber alsdenn lachet Gott freundlich, wenn wir weinen, und er hat Wohlgefallen an denen, die ihn fürchten und auf seine Güte hoffen, Ps. 147, 11.

Die Unfechtung aber ber Bergweifelung, die ba pfleget mit

unter zu lauffen, machet ben Schmergen und bas Schreden bes Rleifches immer großer; nemlich, wenn ein folch betrubt Berge flaget, daß es von Gott verlaffen und verworfen fen. Das ift bie lette und auch die allerschwerfte Unfechtung bes Unglaubens und ber Bergweifelung, bamit die allergroffeften Beiligen pflegen versuchet zu werden. Und wer daselbst bestehen und beharren fann, der fommt gur vollfommenen Erfanntnig bes Willens Gots tes, bağ er mit Jacob fagen fann: "Ich habe Gott von Unge= ficht gefeben." Sch mennete nicht, bas es unfer Berr Gott fo gut mit mir mennete; aber ehe wir babin fommen, wirb es uns fauer. Darum ift nun die Lehre in diefer Siftorie offenbar und flar, nemlich, von den Unfechtungen ber groffeften Beiligen, Die mit groffer Guffigfeit fchmeden, wie freundlich ber Berr fen, Pf. 34, 9. Db nun wol jedermann diefen schweren Rampf nicht faffen ober verftehen fann, fo find doch folche Leute beswegen nicht gu verwerfen.

Wiewol nun biefer Rampf nicht verftanden ober ertragen werben fann, benn allein von den Beiligen: fo muß man boch Diefe Lehre und Troft haben, uns damit ju ftarden, daß wir vom Teufel nicht verschlungen werden; wiewol Gott getreu ift, ber uns nicht laffet versuchen über unfer Bermogen, 1. Cor. 10, 13. Denn bas lehret uns biefes Erempel Jacobs, ber zu biefem Rampf febr fchwach war, und wird doch gleichwol nicht uberwun= den. Es halt fich aber Gott gegen ihn alfo, daß er es nicht er= fennen fann, daß Gott der Rampffer fen; er mennet, es fen ein Engelchen. Aber es ift Gott, der fich vernehmen laffet, daß er fein Widerfacher fen, gleich als wollte er ihn todten, ber Ber= heiffung und bes Segens berauben, und benfelbigen feinem Bruber Efau geben. Und niemand fann mit Worten erreichen, mas er werde fur Gedancken gehabt haben. Aber folche Gedancken werben ihm ohne Zweifel eingefallen fenn: Was bin ich denn fur ein armer, elender Mensch? Bin ich benn nur allein bargu ge= fchaffen, bag ich immer Ungluck haben foll? Dug ich benn allein immer ein Ungluck über das andere haben und damit also gepla= get werden, daß ich nimmer zur Ruhe kommen kann? Ift doch fein elenderer Mensch auf Erden, benn ich bin. Ich sehe, daß mein Bruder Efau herrschet, triumphiret, zunimmt und groß wird mit groffer Berrlichkeit, mit groffem Gut, mit Rindern, Rindes= Rindern und mit groffem Gintommen. Wie, wenn unfer Bert Gott mare anderes Rathe worden, mich verworfen, meinen Bruder aber zu Gnaden genommen hatte?

gant

bas

lider

900

1000

間有

der jebe

n alla

n will

Moffel .

halben

ndern,

m, m

min

en baft!

13 Rind:

të ben

11 fol:

aber in

and bet:

nt ibm

et ibn

peidit

neue

pielet

fonnte,

68, bis:

it imm

meludit,

beilfame

had allet

on migh

Enmment.

benden.

wille fai

1, 10) 11

Coint Gitte

fieget mit

des bi

mit foll

Elepffer

nicht a Canan

perber

mat,

get un

meide

boren,

bas ist

überm

ben, lan die

mit eit

"mein

gen m folgen

Schull

Bethei

treigerft

balten,

wird.

daß fi

Und d

nicht t

worder

rechten

haft by

den g

Sacob

von de

Bort,

in her

lance the

Dieses sind Jacobs Gedancken gewesen; es sind aber doch allein Gedancken geblieben. Denn berselbigen kann sich die Natur und der schwache Glaube nicht enthalten, gleichwie sie auch ansbere Affecten und Bewegungen der Ungeduld, des Zornes und boser Lust nicht leichtlich ablegen kann. Aber man lasse es nur Gedancken bleiben, daß es keine gewisse Sprüche werden, die endlich schliessen und bestätiget werden durch unser Urtheil und Gewissen. Ich kann mich dessen nicht erwehren, daß mein Hert nicht sollte mit wunderlichen Gedancken und Ansechtungen bekümzmert und geplaget werden.

So ist nun der fürnehmste Verstand und Mennung dieser Historie das Exempel der vollkommenen Heiligen und der Anfechtungen, so in einem hohen Grad anzutreffen, nicht wider Fleisch und Blut, wider den Teufel, oder auch irgend wider einen guten Engel, sondern wider Gott selbst, der da erscheinet in feindseliger Gestalt. Denn wiewol Jacob nicht weiß, wer dieser Mann ist, so fühlet er doch das wohl, daß er von Gott verlassen sen,

ober daß Gott ihm zuwider fen und mit ihm gurne.

Also behalten wir den Verstand, so die Grammatick oder Historie giebet, und wo man denselbigen hat, so sinden sich die Allegorien sein von sich selbst. Wir bleiben schlecht ben den Worten im Text, nemlich, daß es eine Gestalt eines Mannes und kein Engel gewesen sen. Er disputiret aber davon nicht, wer der Mann gewesen sen; denn er weiß davon nichts. Aber hernach, da er ihm in den Rücken siehet, da verstehet er es und saget: Ich habe Gott von Angesicht gesehen. Darum ist dies kein anderer Angriss gewesen, denn als håtte ihn sonst irgend ein grosser, starcker Mann angegrissen; wer aber derselbe senn möchte, wußte er nicht.

Wie heissest du? Bist du nicht Jacob? Woher hast du benn folche grosse Kraft und so grosse Stårcke? Denn die Unsechtung ist jetzt etwas gelinder worden, und Christus hebet an, die Larve abzulegen und tröstliche und lebendig machende Worte zu reden. Er erkläret sich nun, gleich wie er im Evangelio auch thut gegen das Cananäische Weiblein, da er Matth. 15, 28. saget: "D Weib, dein Glaube ist groß." Ihr Glaube war sehr hart angesochten, da er sie eine Hundin nennete. Sie saget aber dargegen also: Dieweil du mich einen Hund nennest, so gieb mir auch die Brosamlein von der Herren Tische und die den Hunden gesbühren. Das ist wahrlich ein sehr schoner und herrlicher Glaube gewesen, darzu auch ein trefflich Erempel, das da anzeiget, wel-

ches die Weise und Kunst sen, mit Gott zu kampssen. Denn wir sollen nicht bald ben dem ersten Streiche den Muth und alle Hoffnung fallen lassen, sondern anhalten, beten, suchen und klopssen, und wenn er schon will davon gehen, so hore doch du nicht auf, sondern folge ihm immer fleissig nach; gleich wie das Cananaische Weiblein that, vor welcher sich Christus nicht hat verbergen konnen, sondern sie kam in das Haus, darinnen er war, saget Marcus, und siel zu seinen Kussen.

Und wenn er sich auch im Sause in die Rammer perbirs get und nicht haben will, daß jemand zu ihm fommen foll, fo weiche bu doch nicht, fondern folge immer nach; will er dich nicht horen, fo flopffe an die Rammerthur, mache ein Gefchren. Denn bas ift bas hochfte Doffer, bag man mit bem Gebet nicht aufbore, und bag man immer anhalte und fuche, bis bag wir ibn überminden und obliegen. Und er hat fich uns jest fcon erge= ben, daß mir des Sieges fonnten gewiß fenn. Denn er hat fich an die Berheiffung gebunden und hat feine Treue und Glauben mit einem Ende beftatiget, ba er Joh. 16, 23. faget: " Bahrlich. "wahrlich ich fage euch, fo ihr den Bater etwas bitten werdet in "meinem Namen, fo wird er es euch geben." Diefe Berheiffun= gen werden dir nimmermehr fehlen, es mare benn, bag bu nicht folgen und suchen wollteft. Da verliereft bu burch beine eigene Schuld , mit beinem Schnarchen und Faullengen , bie gewiffeften Berheiffungen und Chriftum, den Beren, felbft, dieweil bu bich weigerft auf den Plat zu treten und mit Gott einen Rampf gu halten, ba der Rugen biefer Berheiffung gefchauet und geubet wird.

Gleich wie dieser Mann den Jacob übet und versuchet, bis daß sich die rechte Stärcke und Kraft des Glaubens hervor thut. Und darum verändert er ihm den Namen und spricht: Du sollt nicht mehr Jacob heissen. Du bis zuvor ein Untertreter genannt worden, um deines Bruders willen; sie haben dir aber noch den rechten Namen nicht gegeben, du sollt Ifrael heissen; denn das haft du verdienet mit deiner Stärcke und unüberwindlichem, stareken Muth, damit du Gott und Menschen überwunden hast.

So erklaret sich nun dieser Kampsfer, da er saget, daß Jacob mit Gott und Menschen gekampsfet habe, und giebet ihm von dem Kampsfe einen neuen Namen. Denn das hebraische Wort, El, heisset Gott. Israel heisset ein Kampsfer, ein Fürst, ein herr oder herrin Gottes. Sie haben es sich auch alle fast sauer werden lassen, dieses Wort auszulegen. Denn es hat ihnen

000

latur

an:

咖

特徵

11/6

11 11

n Hera

diefet

Infedie

a guten

einbieli:

Mann

fen fen,

i thit

fid biz

n Bet

es und

mer

bet:

und

t bies

nis du

modite,

bu benn

africhtung.

sie Barve

en rebeil.

hat grant

et: 112

art ange

Mingra

前即

· Glaube

net, wel:

feht 9

紅

Name

wollte der F

um

Elarli

geme

alfo

fer D

geme

ben

feht

ihner

etzeig

bon

alfo

Fire

34 6

Jefus

berber

biefe

mod

fiege

gleid

und

men

bon

Herr

da er

mer

meh

lein v

gebeucht, ein ungereimtes Ding zu fenn, daß wir sollten Herren und Ueberwinder Gottes genannt werden. Und es ist wahrlich auch wahr, wenn wir davon urtheilen wollen nach der Philosophie oder Vernunft; aber im Geiste und nach der Theologie saget man recht und wohl von Gott, daß er von uns überwunden werde.

Jedoch wird er nicht also überwunden, daß er uns mußte unterthänig seyn, sondern sein Gerichte, oder Zorn und Grimm und alles, was uns hindert und im Wege lieget, wird von uns überwunden mit Vitten, Suchen und Klopffen, daß er aus einem zornigen Richter, wie er vorhin ist angesehen und gehalten worzden, ein sehr lieber und freundlicher Vater werde und saget: D Weib, dein Glaube ist groß; item: Dein Glaube hat dir geholsen. Wie du gläubest, so geschehe dir. Ep, wie thust du mir so wehe mit deinem Geschrey! Das ist nun voller Trostes, daß uns Gott also übet und vermahnet, daß wir kämpsfen sollen, und lässet sich vernehmen, daß ihm ein sehr angenehmes Opffer sey,

baß er von uns moge überwunden werden.

Diefes muß man aber nicht ausrechnen nach ber Bernunft, wie diefelbe bavon urtheilet, die fich auch unterftehet, Gott gu überwinden mit eigenen Rraften und Bercken, fondern er wird alfo fibermunden, wenn er fich und erft gleich gar ergeben und geoffenbaret hat im Borte, in ber Berheiffung, in ber Zaufe. Da ift es benn ubrig, daß bu dasjenige überwindeft, das bir biefen Gott nehmen will, nemlich durch die Wahrheit der Berheiffun= gen und bes Glaubens. Dber wenn er fich ftellet, als fen er bir ungewogen und gurne mit bir, und daß er dich nicht horen, bir auch nicht helfen wollte, fo follt bu fagen : Lieber Berre Gott, bu haft biefes ja in beinem Borte verheiffen, berohalben wirft bu ja beine Berheiffung nicht andern : ich bin getauft, bin abfolviret. Wenn bu auf diefe Beife hart wirft anhalten und im= mer alfo auf ihn bringen, fo wird er übermunden werden und fagen: Dir gefchehe, wie bu willt; benn bu haft die Berheiffung und ben Segen, ich muß mich dir ergeben. Denn wo man beftanbig bleibet, und immer fuchet und fleiffig bittet, bas ift ihm ein fuffes, angenehmes Opffer. Diefes ift fehr funftlich und lieblich in der Theologie, daß die Chriften Ueberminder Gottes genennet merben.

Das Ende und der Beschluß dieses Kampffes ist sehr frohlich gewesen. Denn jeht kommt nun Jacob aus der Holle in den Himmel, aus dem Tode in das Leben. Und ift wahrlich ein sehr harter und schwerer Kampf gewesen, ben er bisher gehalten hat. Darum dancket er nun Gott und bekennet seine Ungst und Noth, und will nicht haben, daß diese Stätte ihren alten Namen länger behalten soll, sondern er nennet sie Paniel, als wollte er sagen: Diese Stätte soll nicht ein Kampf oder Gesicht der Hölle, sondern ein Gesicht Gottes genannt werden. Und darum saget er: Ich habe Gott von Ungesicht gesehen; jeht sehe ich klärlich, daß der Kämpffer, der mich versuchet hat, Gott selbst gewesen ist. Warum bin ich also bestürht? Warum habe ich also gezittert? Ich habe nicht gewußt, daß dieses der Herr mein Gott war.

Und nun wollen wir ohne alle Wibersprache sagen, daß diefer Mann nicht ein Engel, sondern unser Herr Jesus Christus
gewesen, der ewig Gott ist, und ein Mensch hat werden sollen,
den die Juden creutigen wurden. Der ist den heiligen Vatern
sehr gemein gewesen, ist ihnen oftmals erschienen, hat oft mit
ihnen geredet. Darum hat er sich den Batern in solcher Gestalt
erzeiget, daß er damit anzeigen mochte, daß er dermaleinst im
Kleisch und menschlicher Gestalt ben uns auf Erden wohnen wurde.

Dieses ist die rechte Auslegung, die wir nicht ersunden oder von andern genommen haben, sondern dieser Mann hat sich selbst also geoffenbaret, da er Jacob den Namen giedet, daß er sollte Ifrael heissen. Und Jacob saget an diesem Orte selbst auch: Ich habe Gott von Angesicht gesehen. Eben derselbe unser Herr Jesus Christus hat Jacob also versuchet, nicht, daß er ihn verderben, sondern stärcken und Kraft geben wollte, und daß er in diesem Kampsse die Kraft der Verheissung etwas besser lernen möchte; ja er hat Jacob diese Kraft und Stärcke gegeben, daß er siegen und diese Gesichte des Herrn mit Freuden rühmen möchte.

In der Noth und im Kampste hat er nicht also geredet, gleich wie andere auch unter dem Creuze niemals solche frohliche Worte pflegen zu reden. Es mussen aber doch die Sottseligen und Geistlichen endlich im Kamps überwinden und dahin kommen, daß sie Gott auch von Angesichte sehen. Gleich wie zuvor von dem Cananäischen Weiblein gesaget ist, die Christum, den Herrn gesehen und gehöret hatte, und da er in ein Haus ging, da er wollte verborgen senn, folgete sie ihm nach und hielt immer an, dis daß sie Christo sein Herh abgenommen hat, das sich ansehen liesse, als wäre es allzuviel verhärtet, das arme Weibelein von sich zu stossen.

Und wenn ein solcher Kampf überwunden ift, fo konnen wir

II.

heren

public

in faget

the party of

ni mis

d Grinn

bon uns

us einem

ten wor

Met: D

geholfen.

it to webe

daß uns

(Len, m)

laffet fer,

Beraueft,

Bott 12

n er vird

reben und

er Laufe.

bit bit

heiffun:

79 09

ot boten,

ette Gett,

then with

bin ablok

a my inte

verden und

otorbeiffung

no man bes

ift ibm ent

und litelid

es geninat

er solle in

ethelich ein

uns mit dem Patriarchen Jacob auch freuen und ruhmen, daß wir Paniel, das ist, das Angesicht des Herrn gesehen haben. Denn also bezeuget auch Jacob den sehr schweren Kampf, den er erfahren hatte, und auch seine Freude, und will so viel sagen: Lieber Herr Gott, wie bin ich in so grosser Angst und Beschwezung gewesen, darzu in grosser Bestürzung; aber Gott sep Lob und Danck, ich bin nun heraus kommen und bin genesen, meine Seele ist erlöset und errettet aus aller dieser Angst, nun dancke ich dem Herrn, meinem Gott.

haben

meiß 1

man

und

mein

fie fi

die Le

ander

,, den

,, De

"füre

habt

bere

, unte

n einen

"mid

n trei

die !

fo t

dete

und

Pfleo

aud

#### Luthers Urtheil von den Traumen.

1. B. Mof. 37, 9.

ibrien erechten Durum hat er fich ben Matren in folger Gefter Wir muffen aber nun auch an diefem Orte etwas insgemein von den Traumen fagen, und dieweil ich fehr wohl weiß, daß diese Materie fast reich und weitlauftig ift, will ich mir derohal= ben kurglich davon helfen. Denn ich bin nicht geschickt, Traume gu haben, ober auch diefelbigen zu deuten, begehre auch folche Geschicklichkeit oder Runft nicht, und habe mit Gott, meinem Beren, einen Bund gemacht, bag er mir nur feine Befichte ober Traume und auch darzu keinen Engel fenden wolle. Denn ich bin mit biefer Gabe wohl zufrieden und laffe mir baran gern genugen, daß ich die heilige Schrift habe, die mich reichlich lehret und berichtet alles def, fo bende, zu biefem und auch zum funftigen Leben, zu wiffen vonnothen ift. Diefer heiligen Schrift glaube ich und bin damit zufrieden, bin auch gewiß, daß ich daben nicht kann betrogen werden, will aber damit gleichwol andern an ihren Gaben nichts abbrechen, ba vielleicht einem, aufferhalb der Schrift, Gott etwas durch Traume, Gefichte, ober aber durch die Engel mochte offenbaren. Ich laffe gu, daß es Gaben fenn, aber ich achte ober begehre berfelbigen nicht; benn bagu beweget mich, baß fo viele ungablicher Gefpenfter, Lugen, Berblendung bes Gefichts und anderes Betruges gemefen, damit die Welt erfchrecklicher Beife im Pabstthum eine lange Beit durch den Teufel ift verfuhret worden. Budem habe ich auch noch biefe Urfach, baf die heilige Schrift allein genugsam ift, und wo ich berselbigen nicht glauben wurde, fo wurde ich wahrlich auch nicht leichtlich weder

Engel noch Gesichte, oder einem Traum glauben. Aber wie gefagt, dies ist meine eigene Ursach, will aber andern kein Ziel oder Maaß vorschreiben, oder auch niemand damit etwas genommen haben. Denn ich habe übrig genug Offenbarung, dieweil ich weiß, was ich glauben, hoffen oder auch andern rathen soll, wie man sich auch darzu schieden soll, daß man dies Leben Christlich und ehrbarlich zubringen moge, und basselbe will ich auch nach meinem geringen Vermögen andern herhlich gerne mittheilen, daß sie selbst für sich dies auch also wissen mogen, und die zehn Gebote, Glauben und Bater Unser verstehen lernen.

Wir wollen aber doch gleichwol auch noch etwas sagen, was die Lehre und Mennung sey der heiligen Schrift von den Traumen; denn sie rühmet an etlichen Orten die Traume, aber an andern Orten schilt und verwirft sie sie auch wiederum. Sirach spricht, Cap. 24, 7: "Traume betrügen viele Leute, und fehlet "denen, so darauf bauen." Item Salom. Pred. 5, 6. saget: "Wo viele Traume sind, da ist Eitelkeit und viel Worte, aber

"furchte du Gott."

Wiederum aber zeugen auch die Siftorien in der heiligen Schrift, bag etliche Patriarchen und Propheten auch Traume ge= habt, als: Jacob, Joseph, Daniel, besgleichen Pharao und an= bere Gottlofen auch, welche ihnen boch von Gott gezeiget find. Und 4. B. Mof. 12, 67. fpricht Gott zu Uron: "Ift jemand "unter euch ein Prophet bes herrn, bem will ich fund machen in "einem Gefichte, ober will mit ihm reben in einem Traume. Aber "nicht alfo mein Rnecht Mofes, ber in meinem gangen Saufe "treu ift; mundlich rede ich mit ihm." Dafelbft beftatiget Gott die Traume und Gefichte, und ift ein Schoner, trefflicher Drt, fo wol einer fleiffigen und weitlauftigeren Muslegung bedurfte. Mofes, fpricht Gott, hat etwas grofferes gefeben, hat noch an= bere und groffere Offenbarungen, ohne die, fo ihr von ihm ge= horet, die ihr feine Junger fend, und habet felbft auch Befichte und Traume; ich weiß wohl, was Mofes und ich mit einander pflegen zu handeln, und worin wir uns unterreden. Mofes hat auch das Leiden Chrifti gesehen.

Weiter sind nun aus diesem Orte hergekommen die gemeinen Weisen zu reden in den Propheten, von den Traumen und Gessichten. Also hat Joel die Sendung des Heiligen Geistes verstundiget. Joel 3, 1: "Euere Junglinge sollen Gesichte und euere Aeltesten sollen Traume haben." Derohalben konnen wir nicht leugnen, daß Gott solcher Offenbarungen vom Anfange in der



n, das

haben.

Den er

man:

Viole:

10/10

The Diet

in burk

nsgemein

leis, bas

t betobal:

Triume

ud folde

meinem

tte ober

ich bin

enugen,

my pe

Eunftigen

ift glank

aben nicht

on them

n Shift

Die Engel

mich, bas

क्षे जिल्लिके

id rediter

直如節

hat die

sion nicht

ib meder

10 11

Teufe

gleich

bism

Ben

ider

halte

night

bisto

und

ruhi

obet

tigen

gen i

fchei

land

then

will

ecfille

die Ki

unb ]

ben

alfo

und

gefch

merh

Seil

bon

Meb!

aud

welch

gewig

Lusler

Kirche ber alten Båter und Propheten nicht sollte gebrauchet haben. Es ist aber die erste Weise der Offenbarung die allerhöchste und fürnehmste, nemlich die Weissaung oder Eingebung, wie Davids und der andern Propheten gewesen, so durch Erleuchtung des heiligen Geistes die Lehre und göttlichen Verheissungen mit hellen, klaren Worten und mit deutlichem Verstände dargegeben haben. Darnach sind denn die Gesichte oder etliche Bilder und äusserliche Gestaltnisse. Zum dritten, die Träume. Ulso ist im neuen Testamente auch das erste die Lehre oder Predigt. Darzu kommen denn die heiligen Sacramente, als äusserliche Ceremonien, welche auch wol möchten Gesichte genennet werden, als unsere Tause, das Nachtmahl des Herrn, die Ubsolution; das sind, sage ich, auch etliche Gesichte, denn es sind äusserliche Geremonien.

Dieweil aber nun die heilige Schrift diese breverlen Weisen sowol lobet, als verwirft, deucht mich, daß man derselben Regel und dem Urtheil auch also folgen musse, wenn man reden will von den Traumen, nach welchen wir uns zu richten pflegen in den Gesichten und Weisfagungen, nemlich, daß man darauf sehe, daß sie ja fürnemlich dem Glauben ahnlich senn mögen.

Denn es halt fich mit ben Gefichten und Beiffagungen auch alfo, wie mit den Traumen, daß fie bisweilen mabrhaftig find. Denn fie kommen auch nicht allezeit oder alleine von Gott, fon= dern auch vom Teufel, ber gleichsam unfers herrn Gottes Uffe ift, und gleichwie er auch pfleget Propheten zu erwecken, alfo erreget er und giebet auch wol Gesichte und Traume, wo es ihm Gott alfo aus feinem wunderbarlichen Rath verhänget. Sedoch fiehet ber Teufel anderswo bin, mennet damit viel ein anders, denn Gott, wenn er auch schon die Wahrheit rebet durch Traume. Denn Gott giebet fein Bort und die Beichen daben gur Geligkeit und Erlofung ber Menfchen; ber Teufel aber fuchet gewißlich nichts anders, benn eitel Schaben und Berberben ber Seelen, darzu auch, daß die gottliche Wahrheit verdunckelt werden moge; darum leugt er auch, wo er icon die Wahrheit redet. Daber kommt es, daß auch in den hendnischen Sifforien etliche Traume erzehlet werden, wie benn die Traume Bruti, des Cafaris, Sylla und hannibals gewesen find.

Solcher Traume findet man viel in den Hifforien der Benben, so bende, gewiß und ungewiß find. Denn gleich wie Gott durch gute und bose Fürsten oder Regenten die Welt regieret, also brauchet er auch zugleich des Dienstes bender, guter und boser Engel. Derohalben er auch den bofen, gottlosen Leuten bisweisten wahre, bisweilen auch falsche Traume eingiebet, und der Teufel hat auch seine Propheten, welcher Weissagungen aber boch

gleichwol ungewiß find.

coudet

offer:

ibung,

With.

of fine

& Bos

Min it

gt. Dar

re Cere

en, 013

n; das

uli etiide

Bilin

en Regel

the cold

flegen in auf febe.

nen auch

ftig find.

ott, fon:

es Uffe

dio et:

mdi 89

Geboch anders,

Schung

Seligfeit

omition

e Seelen,

den möge; t. Daher

he Traume

aris, Split

n der Jego

ni Gott

and bofer

Die andere Art der Traume ist natürlich, daraus die Aerhte bisweilen abnehmen und errathen etliche gewisse Feuchtigkeiten, Bewegungen des Gemuths, desgleichen, wie die Leiber der Mensschen geschickt. Dieselbigen Traume sind gemein, und jedermann kann sie wol haben. Und ben solchen Traumen soll man sich halten nach der Lehre Catonis, der da saget: Du sollt der Traume nicht achten und darauf nichts geben; wiewol auch derselben etliche bisweilen ihre Bedeutung haben.

Die dritte Art von den Traumen sind nun die prophetischen und wahren Traume, und die werden in der heiligen Schrift geruhmet und gehören auch zu heilsamer Regierung in der Kirche,
oder zu den Offenbarungen, so bende zu diesem und dem zukunftigen Leben vonnothen, und sind gleich als etliche Prophezenhungen oder Weissaungen, welche mit nichten zu verachten sind.

Aber da wird nun gefraget: Wie doch dieselbigen zu unterscheiden und davon zu urtheilen senn möge? So viel mich belanget, bin ich zwar kein Träumer, kann auch nicht wohl errathen, was die Träume bedeuten mögen, wie zuvor gesaget; darum will ich davon nicht urtheilen, denn alleine, darnach die Träume erfüllet und vollzogen werden, und nach andern Umständen, so die Kirche und der Seelen Seligkeit belangen, nach der Regel und Ausweisung des göttlichen Worts. Denn alle Träume, so von Gott eingegeben, werden auch gewißlich erfüllet, und das also, daß sie auch der Welt und menschlichem Geschlechte nüße und heilsam senn müssen, werden derohalben auch billig und recht geschäßet, nachdem sie einen Ausgang gewinnen oder erfüllet werden.

Und das sage ich nicht alleine von den Träumen, so den Heiligen, als dem Daniel und Joseph, eingegeben, sondern auch von denen, so den Gottlosen gezeiget werden, als dem Pharao, Nebucadnezar und andern. Denn dieselbigen Träume gewinnen auch ihren Ausgang, und haben auch ihre Auslegung gehabt, welches ja zwen wahrhaftige Zeichen seyn, daß die Träume auch gewiß sind, nemlich, wo Gott die Träume eingiebet, er auch die Auslegung, Execution oder Erfüllung zugleich mit giebet.

Bum britten ift es um dieselbigen Traume auch also beschaffen, daß fie bem Traumer fast angst machen und bekummern,

derer fa

and bie

perachte

nem G

pheten

feine ben 9

gern

ober n was fo

men 1

leben,

Denn

men

ift un

fenn it

wie in

mahri

Nach

Mon

der Ri

aud),

wie ein

ift for

ein je

fürit

wie

Cap.

"Beit

11 ab,

noch

Sal

Leber

wie n

der re

119,

m) ei

Chris

bilden ihm die Dinge, davon er Träume gehabt, hefftig und hart ein, wie des Pharaos Traum gewesen. Denn demselben ist ein solch Schrecken und Zagen im Herhen angekommen, daß er gleich darüber entzücket worden ist, daß er gefühlet und verstanden hat, es müsse gewislich eine Vermahnung seyn, so von Gott gekommen. Da hat auch Gott nicht verhengen wollen, daß ein gottsloser, falscher Prophet den Traum, so doch einem Gottlosen gezeiget, auslegen oder deuten sollte, sondern giebet einen rechtschaffenen, wahren Propheten, als Joseph oder Daniel, welcher Bericht geben muß, durch Erleuchtung des heiligen Geistes, was eigentlich die Bedeutung des Traumes sey.

Wo aber nun der Heilige Geist felbst das ausleget und beutet, was er eingegeben, alsdenn barf man gar nicht zweifeln, daß folches nicht auch feinen gewiffen Ausgang gewinnen werde. Dergleichen wirst du aber in den Traumen der Benden nichts finden, ausgenommen, daß fie gleichwol davon etwas hefftig be= weget und besturget werden. Aber bieweil ihre Eraume vom Teufel bergekommen, der auch wol von zukunftigen Dingen kann und pfleget Erinnerung zu thun, barum fie auch gemeiniglich un= gewiß und falfch find, wird auch darben feine Deutung gezeiget, wie in gottlichen Traumen geschieht, welche die Propheten gewißlich und treulich erzehlen und erklaren, wie fie das der Beilige Geift gelehret. Denn also haben Daniel, Jacob und Joseph aus den Traumen, fo ihnen gezeiget, gefchloffen und verftanden Die rechte Lehre und die heilige Schrift, ba fie von groffen Dingen redet, nicht alleine von den Regimenten, welche fie lehren, daß fie von Gott felbst geordnet und erhalten werden, fondern auch vom Reiche Chrifti und ben furnehmften Articeln ber Chrift= lichen Lehre. Darum lieget es an einem guten Ausleger, und ber gehoret auch barzu, wie das beutsche Spruchwort lautet.

So ist nun das, sage ich, des Heiligen Geistes Gebrauch, baß er erstlich pfleget die Traume einzugeben und darnach auch die Deutung anzuzeigen, und zum dritten, dieselbigen denn auch zu erfüllen. Und solches kann auch sein auf die heilige Dreykaltigkeit gezogen werden, als nemlich, daß Gott der Bater die Traume giebet, Gott der Sohn dieselbigen ausleget und erkläret,

ber Beilige Beift aber fie erfullet.

Und das heisse ich wahre und prophetische Traume, welch nicht fehlen. Aber von denselbigen, sage ich, will ich mich nich unterstehen, zu urtheilen, denn allein, nachdem sie einen Aus gang gewinnen und erfüllet werden. Die andern Traume aber derer fast viele sind, verachte ich gant und gar. Ich habe ja auch bisweilen wol etliche Traume, so mich etwas bewegen; ich verachte sie aber doch gleichwol, und habe mit dem Herrn, meinem Gott, diesen Vertrag gemacht, daß ich Mose und den Propheten glauben wolle. Denn zu diesem Leben begehre ich mir keine Traume, und sind mir dieselbigen auch zum kunftigen Les

ben gar nicht vonnothen.

nd bart

ift ein

a gleich

an hat.

t shin:

thin us

den teht

, welder

tes, was

eget und

milde.

real merbe.

den midts

beffing be

ume tom

toen fann

nolid un:

19 gezeiget,

ten gemiß

er Heilige

Soleph

fanben

n Din:

e lebrett,

fondetta

ber Chrift:

t. und det

Gebrauch,

made and

denn and

ne Drenfal

Bater bie

and erflürer

ame, mich

min nich

cien Aus

inme aber

Ich will aber gleichwol indeffen andern ihre Gaben auch gern laffen; benn ich weiß wohl, daß Gott oftmals Ronigen und Fürsten mancherlen Offenbarung burch Traume gezeiget hat. Die aber nun folche Eraume auslegen wollen, follen wohl gufeben, was fur ein Beift fen, fo fie eingegeben, und moher fie getom= men fenn. Uebrigens aber ift bies gange Leben, barinnen wir leben, nur ein eiteler Traum und gleich wie eine dunckele Racht. Denn es leuchtet fonft in der gangen Belt fein Licht, ausgenom= men dies lebendige und leibliche Licht. Das Licht der Sonnen ift uns gleichsam eine Urfach bes Jrrthums, bag wir mennen, wir fenn im Licht; aber in der Bahrheit gehen wir in der Erre, gleich wie in einer finftern Racht. Derohalben fage ich, ift dies Leben wahrhaftig ein Schlaf und geiftlich nichts anders, benn eine Racht; gleichwie im Traume Jofephs feine Eltern der Sonnen und Mond, feine Bruder, aber ben Sternen verglichen werden, fo in ber Finfterniß diefes Lebens Scheinen. Und daffelbe bezeuget Mofes auch, ba er Pfalm 90, 5. faget: "Du laffest fie bahin fahren, wie ein Strom, und find wie ein Schlaf;" das ift, unfer Leben ift furt, fleucht und gehet bald dabin, wie die Elbe oder fonft ein jegliches groffes Baffer immer dabin fleuft, wie ein Baffer furuber raufchet. Ulfo, faget Mofes, haft bu fie auch gemacht, wie ein flieffend ober rauschend Waffer. Ulfo faget auch Siob Cap. 14, 1. 2: "Der Menfch, vom Beibe geboren, lebet furte "Beit und ift voll Unruhe, gehet auf, wie eine Blume, und fallet "ab, fleucht, wie ein Schatten, und bleibet nicht." Und bas noch arger ift, feget Mofes bingu: "Die Menschen find wie ein Schlaf," bas ift, unfer Leben bier auf Erben ift gegen bas ewige Leben nichts anders, benn wie ein Schlaf.

Derohalben hangen wir und stecken in diesem Leben, gleichwie mitten in der Nacht und der allerdickesten Finsterniß, wo uns der rechte Morgenstern nicht aufgehet und scheinet, davon der Ps. 119, 105. saget: "Herr, dein Wort ist meines Fusses Leuchte und ein Licht auf meinen Wegen." Denn wo wir die heilige Schrift nicht haben, daß sie uns vorleuchte und alle unsere Wercke



regiere, fo ift dies gange Leben und alles Licht der Bernunft, ja bargu auch alle Weisheit und aller Menfchen Rath nichts anders.

benn eitel Finfterniß und eine lautere Unordnung.

Das ift aber ein feliger Traum, wenn Gott in folder Nacht fein Bort und die heilige Schrift giebet, gleichwie er in diefem naturlichen Leben ober im Schlaf eine Offenbarung giebet, wie biefe ift, fo Joseph im Traum gehabt. Darzu aber, wie ich zuvor ermahnet, ift vonnothen, daß auch die Deutung bes Beiligen Beiftes bamit angehenget werbe, und bie Erfullung auch mit folge. Denn fo viel Berftandes habe ich von ben Traumen, nemlich, barnach ober fofern ber Ausgang folget; mehr und wei= ter gar nichts. Derohalben fann ich auch barüber nicht urtheilen. wann benn Traumen zu glauben fen, es fen benn, daß fie Gott felbst deute ober auslege.

pflege

fet ul

ober !

und g

berbett

feine !

Bisher

bid g

Spiel

Denn

wollte

gen gr

tes bi

erfen

tobtet

die G

ten ber

Strafe

londer

gefege

der S

"dig

"mad

itus

, De

"ift

"hali

nunf

Untin daß e inoffer

at un! ten 11m

Darnach ift bas auch zu mercken, bag ber unfaubere Geift auch Traume zeiget. Denn aus vielfaltiger Erkanntnig und mancherlen Erfahrung ift er viel gerufteter und viel beffer geschickt. benn wir find. Wir wiffen nicht, was die Furften und andere Menfchen fur Rathschlage haben, womit fie umgeben, und was ihr Borhaben fen; ja es gehet noch fcwerlich gu, ob ich meine eigene Rathschlage auch wissen oder verstehen kann. Aber ber Teufel ift fehr liftig, weiß und verftehet fehr genau alle Rath= fchlage der Konige, der Weltweisen, Juriften und auch der Theo= logen, bas allein ausgenommen, daß er nicht wiffen fann, wie mein Glaube und Soffnung zu Gott ftebe, wie ich mit Gott bran bin. Denn ber Glaube und Gottes Wort ift ihm gleich wie eine Finfterniß und eine Bolde, bargu er mit feinem Licht nicht kommen kann.

Derohalben wiewol die Beiffager und Traumer nicht zu verachten find, wo ihre Weiffagung und Traume dem Worte Gottes und Glauben abnlich fenn: fo foll man aber gleichwol darauf furnemlich bringen, daß man ja zuvor Mofen und die Propheten wohl ftubire und fie auch verfteben lerne, bas ift, baß wir vor allen Dingen das Wort rein haben und baffelbe auch recht verfteben mogen. Daraus werden wir denn leichtlich alle Gefichte, alle Traume und Beiffagung, ja auch benbe, gute und bofe Engel urtheilen konnen.

the step continued. A transport promising the transport of

# ueber Zofephs Erempel.

1. B. Mof. 45.

Das Erempel von Joseph ist ein schön Erempel, wie sich Gott pflege gegen uns zu halten. Denn wenn er die Gottseligen strafet und stellet sich, gleich als sen er unser Gott und Vater nicht, ober aber sich dermaassen erzeiget, daß er vielmehr ein Tyrann und gestrenger Richter sen, der uns nur peinigen und gar verberben wolle, so saget er doch endlich zu seiner Zeit und wenn seine gelegene Stunde kommet: Ich bin der Herr, dein Gott. Visher bin ich nicht anders mit dir umgegangen, als hatte ich dich gar verwerfen und in die Holle stossen, aber das Spiel pflege ich also mit meinen Heiligen gemeiniglich zu treiben. Denn wo ich dir nicht ware von Perhen gunstig gewesen, so wollte ich dermaassen mit dir nicht gespielet haben.

Dies wird uns also vorgemalet in der Regierung der Heiligen zu unserm Troste, auf daß wir lernen sollen die Hand Gottes dulden, welche uns unterweiset und prüfet, daß wir uns selbst erkennen und demüthigen lernen, und daß also in uns möge getöbtet werden das erschreckliche Unglück, welches genennet wird die Erbsünde. Denn es wird damit nicht gesuchet, daß wir sollten verdammet oder verworfen werden, wiewol unser Ereuß und Strase, so wir tragen, dem Berderben und Tode fast gleich ist, sondern es muß die Sünde, so uns von Natur anhänget, ausgeseget werden, auf daß wir lernen, was das gesagt sen, daß der Herr saget, 1. Sam. 2, 6. 7: "Ich tödte und mache leben"dig, führe in die Hölle und wieder heraus; ich mache arm und "mache reich."

Das sind Gottes Wercke, davon Esaias, Paulus und Christus selbst im Evangelio so herrlich disputiren, Matth. 10, 38: "Wer nicht sein Creuß auf sich nimmt und mir nachsolget, der "ist mein nicht werth; item Joh. 12, 25: Wer sein Leben ers"halten will, der wird es verlieren." Aber da fraget die Vernunft: Warum denn Gott die unschuldigen Christen also plaget? Untwort: Das thut er nicht vergeblich oder umsonst, sondern, daß er damit der Sunden weniger machen und dieselben abschaffen will. Darnach, dieweil wir noch immer mancherlen Fehzler und Schuld auf uns liegen haben, konnen wir uns mit nichzten Unschuld rühmen. Denn siehe nur diesenigen an, welche er

anders,

the interest of the interest o

the open

itung bes

ung and

räumen, and wei:

atheilen,

fiz Gott

vere Geift

und man:

gefdidt,

andere

und mas

ich meine

Aber ber

Me Math:

er Theo:

a, wie

t Gott

a oleido

em Licht

nicht 311

m Wortt

aleidatel

n und bie

as lift, bus

fielbe auch

atlin alle

gute und

ber bat

at toor

an m

mer ir

ein ti

meldi

denfell unfete

gebemi

fonder

fid) f

gant

dienes

Berdi

fo ber

am /

der (

merbi

im ju

Breife

gen,

den !

und

nicht

was

lide

fchiel

heilig

Unfe

Heth

verber

libig

fo sicher und ungestraft nach ihrer eigenen Lust und Begierde hingehen lässet, lässet ihnen den Zaum und daß sie gar keine Unsechtung haben. Lieber, was thun doch dieselbigen? Ep, sie fallen
dahin von einer Sunde in die andere, in Unzucht, Todtschlag,
Ehebruch, Haß und andere erschreckliche scheusliche Sunde und
Schande. Denn sie sind nicht im Unglücke, wie andere Leute,
und werden nicht, wie andere Menschen, geplaget, wie der 73 Ps.,
5. saget. Es wird die Sunde an ihnen nicht also ausgeseget
und sie haben darben keine Züchtigung; wo aber die Tödtung und
Reue aushöret, so ist da kein Rath oder Hülfe zur Seligkeit mehr
vorhanden.

Darum muffen wir Chriften lernen, bag bie beilige Schrift allenthalben biefe Buchtigung lehret, badurch wir gedemuthiget werben. Do wir aber gerecht und unter biejenigen gezählet find, wie wir benn ja gewiß find, die ba begehren bas Simmelreich gu erlangen: fo follen wir wiffen, daß wir in den Tod Chrifti getauft find, Rom. 6, 3. bemfelben muffen wir, als unferm Saupt= mann, nachfolgen, daß ber Leib ber Gunben aufhore. Und un= fer Leben ift vor Gottes Mugen nichts anders, benn daß wir nur immer zerftoret, getobtet und in bie Bolle geführet werden muffen, nicht barum, daß mir badurch verderbet werden follen, fondern uns badurch zu helfen, zu erretten und zu lautern. Aber folche Todtung muß nicht allein im Worte, fondern auch im Wercke be= fteben, wie St. Paulus 1. Cor. 4, 20. faget: "Das Reich Got= tes bestehet nicht in Worten, sondern in Rraft." Es hanget uns die Gunde noch immer an, fintemal wir darinnen empfangen und geboren find; unfer Fleisch ift verderbet, welches der Teufel gu allerlen Gunden und Lafter reiget: mas follte benn Gott an= bers mit uns thun, benn daß er uns immer lautere, wiewol foldes ohne Schmergen und Pein nicht gefchehen fann. Es muß ja webe thun und muß gefühlet werden.

Auf solche Weise ist Joseph auch wunderbarlich versuchet und wohl geübet worden, bis daß er gedemüthiget, gezüchtiget und endlich auch wiederum erhöhet wurde. Denn also ist er zu solcher groffen Erkänntniß und Verstand der Gottseligkeit und zu solcher groffen Weisheit gekommen, daß er auch andern rathen und vorstehen, ja auch die ganze Welt regieren könnte. Das ganze Königreich Egypten war nicht groß genug zu seiner Weissheit, wiewol er darinnen sehr vielen Leuten nüze gewesen, und nicht alleine das gemeine Volck, sondern auch den König selbst und die Priester unterwiesen hat in der wahren Seligkeit. Wo-

her hat er aber das gehabt, daß er folches vermocht zu thun? Untwort: Daher, daß er zuvor getödtet und in die Hölle gefüh= ret worden, war verachtet, und an welchem man gar hat verza= gen muffen, und hat doch mit großem, starcken Muthe noch im= mer in der Unfechtung rechten Glauben und hoffnung behalten.

Gleich auf solche Weise versuchet und demuthiget er seine Brüder auch, auf daß er sie erhöhen möge. Derohalben ist dies ein rechtschaffen und trefflich Erempel der göttlichen Regierung, welcher auch seines eigenen Sohnes nicht verschonet, sondern hat denselben für uns alle dahin gegeben, Rom. 8, 32. daß er für unsere Sünde genug thun sollte. Wir aber werden nicht darum gedemuthiget, daß wir damit für die Sünde genug thun sollen, sondern, daß wir nur geläutert und geseget werden. Er hat für sich selbst keiner Reinigung oder Läuterung bedurft, dieweil er gant unschuldig gewesen, sondern mit seinen Leiden hat er verzienet, daß unsere Demuthigung, Tödtung, Verwerfung und

Berbammung Gott angenehm ift.

Das ist aber nicht die rechte endliche Ursache des Creuzes, so den Christen auferleget wird, sondern vielmehr, daß sie dadurch am Fleische getödtet werden, und daß die Sunde aushöre, und der Erbsünde, so uns von Natur anhänget, auch etwas gesteuert werde. Und jemehr du geseget oder geläutert wirst, je mehr du im zukünftigen Leben gesegnet werden wirst. Denn es wird ohne Zweisel Ehre und Herrlichseit nach dem Jammer und Plage solgen, so wir in dieser Welt tragen müssen. Aber aller dieser Trübsalen endliche Ursache ist die Läuterung, welche ganz nöthig und nüze ist, auf daß wir nicht schnarchen, träge und saul werden von der Schlassucht unsers Fleisches. Denn wo wir Friede und Ruhe haben, so beten wir nicht, wir betrachten das Wort nicht, sondern gehen kalt mit der Schrift um und mit allem, was Gott betrifft, oder aber gerathen doch endlich gar in schändeliche und schädliche Sicherheit.

Darum muffen wir geplaget und gedemuthiget werden; gesischiehet es nicht durch Blutvergiessen und Gefängniß, wie der heiligen Märtyrer Leiden gewesen, so muß es doch durch geistliche Unsechtung, durch Traurigkeit, Schmerzen und Ungst, so wir im Herhen haben, geschehen. Denn sonst wurden wir in Sunden verderben, dieweil unser Fleisch verderbet, vergifftet und gar aussfäßig ist, und eines Urstes bedarf, der dem faulen Fleische vorstomme durch Ereuß, Marter, Traurigkeit, Schande, Schmach; denn das ist die rechte Urgenen, damit Gott die Sunde auskeget.



de bin:

Anfech:

fallen

fibliag,

The tab

ett fran

r 73 % . megefori

dang and

ett meht

Schrift

middat

that find,

mitrid in

ti cetauft

o house

Un) un:

DIE BUT

n mujen,

fenbern

bet folde

lerde be:

i Got

et uns

ofangen

e Teufel

Bott on:

piemel

Es mus

verfucht

no:hátiget

lo ift or fill

air (m) ili

vern rather

nte 200

inc Wit

pefer, und

Petris felbft

verfah.

halbert

Sand

an wit

und f

und

wird:

p melo

trettil

iá glá

Wenn

es all

mehe,

alle &

felbst

ich bir

Gebar

und §

reden

wenn

lung gi

betloter

bee bir

durch

gelitte

der &

herrn

Deila

verhei

gar n

did,

im T

mit u

hight a

penn e

mot at

Solcher Erempel ist die heilige Schrift voll, nemlich daß die Heiligen herhalten mussen. Denn ausserhalb der Unsechtung vergessen sie der geistlichen Uebungen, beten, glauben und loben Gott unsleissigier. Wiederum aber in der Noth und Trubsal, da schrepen sie, seuszen und klagen, und werden also im Worte geübet und unterwiesen, wie Esaias saget: "Alleine die Strafe lehret auf das Wort mercken."

Buleht aber, wenn die Unfechtung ein Ende hat, da lässet sich benn der allergnädigste Vater und Heiland unserer Seelen sehen und saget: Ich bin der Herr dein Gott, ich habe dich gestäupet und gestraset; gleichwie Joseph hier auch mit lauter Stimme saget: Ich bin Joseph, ich habe euch fast umgetrieben und auf mancherlen Weise versuchet, nicht aus seindseligem Gemüthe, oder daß ich Lust hätte, euch zu verderben, sonden vielmehr, daß ich in euch habe die Vusse und die Läuterung der Sünden erwecken wollen, auf daß ihr gerecht und fromm werden möchtet. Darum fürchtet euch nicht; denn ich bin der Mann nicht, dafür ihr mich haltet, und wie ihr euch eingebildet habt, nemlich ein Egyptischer, erschrecklicher und gräulicher Tyrann. Nein, da sehlet ihr weit.

Eben auf dieselbe Weise verhålt es sich auch mit den Gebancken, Murren und Argwohn der Gottseligen, so sie etwan ben sich selbst von Gott schöpffen. Denn das ist alles eitel falsch und erdichtet Ding. Denn wir können nicht verstehen, was eigentlich Gott mit seinem Nath mennet. "Was ich thue, das weissest du jetzt nicht," saget Christus zu Petro, Joh. 13, 7, "du wirst es aber hernach erfahren." Ich werde dir jetzt die Füsse waschen, was aber dasselbe Waschen bedeutet, oder was ich damit menne, verstehest du jetzt nicht.

Also verstehen wir auch Gottes Rath und Willen nicht zur Zeit des Leidens. Darum zittern diejenigen so erschrecklich, welche betrübet und gestrafet werden, und kampffen mit dem Unglauben, Zorn und Ungeduld wider Gott, und dazu auch mit Verzweisezung. Wenn sie aber mit Gottes Husse am Glauben und Hoffnung veste halten, auf daß sie nicht gar verzagen, so hat es keine Noth. Denn Gott rechnet ihnen das Klagen und Murren sur keine Sünde. Darnach aber kömmet er denn und saget: Ich bin der Herr, dein Heiland.

Das wußte ich aber nicht, faget die Bernunft, und ließ mich nicht anders bedunden, denn daß der Teufel also wider mich getobet und gewuthet hatte. Denn unsere Natur kann nicht mit Geduld vertragen, daß sie verderbet und zerstöret werden soll, und verstehet auch nicht, daß die Versuchung nur eine Lauterung ist; darum erschrickt sie davor und zurnet oder tobet darwider. Deroshalben gehöret darzu der Glaube an das Wort, auf daß wir die Hand des Herrn dulben und vertragen können, und wissen, worsan wir uns halten und womit wir uns können zufrieden stellen.

Die gestrafet und geangstiget werden, suhlen nichts anders und klagen auch, sie mussen verderben und gar zu Boden gehen, und die Natur kann anders nicht gedencken, wenn sie getödtet wird; sie kann nicht anders sagen, denn: Ich bin verloren. Aber, o welch ein seliges, tröstliches Wort und Stimme der Christen, wenn sie konnen am Worte hangen und sagen: Ich bin getauft, ich gläube an Gott den Vater, ich gläube an Iesum Christum. Wenn das nur im Herhen veste und gewiß bleibet, alsdenn wird

es alles aut werden.

DOE Die

ing ver:

en Gott

por any predete

明如

Laffet fit

elen sehen gestäupet

mme fo:

und out

मंग्रे, लेख

i etmefen

Daries

thr mid

matifet,

the weit.

ben Ge

etwan ber

falid und

s eigent:

weiffeft

u wirft

majden,

t menne,

nisht im

id, mile

Unglauben,

RUBILL

und Doff:

at es feine

et: Ich bin

th lies with

ber mid gen

er foll, und

Das Fleisch wird zwar geängstiget und geplaget, es thut wehe, die Bernunft verzaget, unser Wille murret, und endlich, alle Sinne sind gar kleinlaut und bestürzt, wie David von ihm selbst saget im 31. Psalm, 23: "Ich sprach in meinem Herzen, ich bin von deinen Augen verstossen." Solche Worte aber und Gedancken sind zu strafen, und man muß der verderbten Natur und Vernunft widerstehen, welche nichts anders verstehen oder reden kann. Was soll ich aber denn thun, möchtest du sagen, wenn ich jest schon in die Thüre der Höllen und in Verzweiselung gesetzt bin? Soll ich sagen, wie im Psalm stehet: Ich bin verloren, ich bin gar verstossen. Mit nichten, sondern du sollt ben dir also schot; ich glaube an den Sohn Gottes, der für mich gelitten. "Mein Vater und meine Mutter verlassen mich, aber der Herr nimmt mich auf." Psalm 27, 10.

Ja, sagest du, ich sehe aber den gnådigen und gunstigen Herrn nicht. Das ist recht also. Hore aber, daß er ein solcher Heiland und Helser ist; wiewol er die Barmhertigkeit und Hulse verheelet und verbirget, und sich also erzeiget, als wisse er von dir gar nichts: so sitzet er doch zur Nechten Gottes des Vaters, regieret dich, sorget und ist sorgsältig für dich. Christus klaget selbst auch im Psalm 38, 12: "Meine Lieben und Freunde stehen gegen mir und scheuen meine Plage, und meine Nächsten treten ferne."

Das ist den Gottseligen sehr beschwerlich, wenn dies alles nicht durch Speculation oder schlechte Gedancken zugehet, sondern wenn es rechter Ernst ist. Und dieweil die That vorhanden und nicht alleine eiteler Schein ist, darum thut es dem Fleische sehr

fellt:

foldet

Số fút

aus fü

es ift

den

fahrei

über

data

Berbei

leiden

gluc !

brång

phire

der S Daß !

thum Christ

Sdr

Und 1

thes n

und E

ters fit

jo maa

die 5

Erlos

heit,

auch 1

der be

Cor.

" nem

", für

Er w

lid, 1

genüge

Solvar Solvar

Jammer .

wehe. Als, wenn ein Knabe mit der Ruthe gestrichen wird, darum daß er nicht fleissig studiret hat, so sühlet er wahrlich den Schmerhen wohl, schrevet und heulet; und es kann gleichwol nicht anders zugehen, wo man Disciplin und Gehorsam halten muß. Vielmehr muß es also mit denen zugehen, so nun etwas erwachsen und alt worden sind; denn da thut sich die Erbsünde hervor und wird die Sünde nicht ohne Schmerhen ausgeseget, daß sie nicht darüber schreven sollten, als wären sie von Gott verstossen und gar verloren. Aber man soll mit nichten also schliessen, gleichwie das Kind um der Züchtigung des Vaters willen auch nicht gedencken muß, daß ihm der Vater feind sep. Und was sind wir vor Gott anders, denn Kinder?

Darum saget ber Pfalm 118, 18. gang herrlich: "Der Herr zuchtiget mich wol, aber er giebet mich dem Tode nicht." Eben dasselbe soll man auch halten von göttlicher Zuchtigung, fürnemlich, dieweil er uns das Wort gegeben hat, welchem wir anhangen sollen, nemlich, daß es kein Schmerh und Traurigkeit, oder Busse zur Furcht und Verzweiselung sen, sondern, wie harte er auch zurnet, daß wir doch gläuben, er sen unser Heiland und lieber Vater; gleichwie Hiob saget: "Wenn er mich schon tödtet,

fo will ich doch auf ihn hoffen. Siob 13, 15.

Denn das ist der Unterscheid der Kinder Gottes und der Ungläubigen, welche sich wider die Strafe auslehnen und die Züchztigung des Herrn nicht tragen wollen. Denen Gottseligen aber thut die Züchtigung vonnöthen um des verderbten Fleisches willen, welches voll Gunde und Sicherheit, Berachtung Gottes, Zorn und Unzucht ist. Daher es auch kömmet, daß sie nicht be-

ten, nicht glauben, nicht hoffen und Gott nicht achten.

Diese Gebrechen und sehr schwere Seuchen und Kranckheiten hangen den Heiligen und Gläubigen noch immer an. Darum, auf daß Gott dieselbigen an ihnen heilen möge, gebrauchet er dazu solcher Strafe, und daß er sie tödtet und in die Hölle sühret. Welche Arzenen und Wercke Gottes in der heiligen Schrift und Erempeln der Gottseligen hin und wieder vorgebildet sind, die aber von der Welt und Vernunft nie verstanden worden; denn sie haben das Buch nicht, daraus sie diese Kunst lernen könnten. Und es ist auch kein ander Buch, welches dies lehret, denn nur alleine das Buch, darinnen der Heilige Geist mit uns redet:

"Ich bin ein Gott, der da tödtet und lebendig machet, der in "die Hölle sühret und wieder heraus, der da arm machet und "reich machet." 1. Sam. 2, 6. 7. Und solches thue ich nicht be-

fonders, oder eines ohne das andere, als daß ich alleine sagen follte: Ich todte; nein, das ware der Teufel, sondern ich bin ein solcher Gott, der da todtet und wiederum auch lebendig machet. Ich führe wol in die Holle, aber doch also, daß ich wieder hers aus führe.

Dies foll man oftmale wiederholen und fleiffig treiben. Denn es ift der Chriften Weisheit und eigene Lehre, welche einen fol= chen ftarcken Muth haben follen, daß ihnen nichts bofes wider= fahren moge, daß fie fich beffelben nicht ruhmen follten und bar= über triumphiren und frohlich fenn, darum, daß fie das Wort, bargu die Absolution, die Taufe, Bergebung ber Gunden und Berheiffung des ewigen Lebens haben, und mas fur Unfall fie leiden follen, es fen im Tode, oder in der Bolle, feinerlen Un= gluck ausgenommen, fie werden gleich innerlich ober aufferlich be= branget oder geangstiget, daß fie doch gleichwol fagen: Ich trium= phire und bin gleich hoffartig; benn ich bin ein Berr des Todes, ber Gunden, der Bollen, der Welt, barzu uber alles Ungluck. Daß ben ihm fein Unterscheid zwischen Leben und Tod, Reich= thum und Armuth, Schande und Ehre fen, und daß alfo ein Chrift ein Berr werbe, machtig im Streit, welcher über bas Schrecken des Todes, der Bollen und aller Widersacher gefetet ift. Und baffelbe zwar nicht von uns felbft, benn die Ratur fann folches nicht ausrichten, fondern dieweil unfer Beiland, unfer Berr und Sieges = Mann, ber Sohn Gottes, zu der Rechten des Ba= ters figet, ber uns errettet, fcuget und regieret. Derohalben, fo mag uns nun ber Tob erfchrecken, ber Gatan mag uns in die Hollen hinreiffen, mas ift es denn mehr? Mein Berr und Erloser, der lebet noch!

Diese Kunst übertrifft alle Vernunft und menschliche Weisheit, und die Heiligen, als David und Paulus, haben dieselbige
auch nicht vollkömmlich erreichen oder verstehen können. Paulus,
ber doch ein hoher Apostel gewesen, bekennet von ihm selbst, 2.
Cor. 12, 7—9: "Mir ist gegeben ein Pfahl in das Fleisch,
"nemlich des Satans Engel, der mich mit Fäusten schlage, da"für ich dreymal dem Herrn geslehet habe, daß er von mir wiche."
Er wäre gerne sein los gewesen. "Und er sagte zu mir," nemlich, der Herr zur Rechten Gottes: "Laß dir an meiner Gnade
genügen." Wosur hältest du das, lieber Paule? Daß ich dich
liebe? Meine Kraft kann nicht mächtig seyn, denn nur in eurer
Schwachheit. Du mußt schwach seyn, du mußt leiden, seuszen,
jämmerlich und schwach seyn, dir selbst zu gut, auf daß du mit

10, bat:

ich den

or days

Children State

Displace.

bon Get

oten die

iters wil:

en. Und

9: Det

de nicht."

indiguna,

den vie

muriqfeit,

wie fatte

dru drub

oun tedtet,

and der

die Bude

en aber

es wil-

(Rottes,

night be

nandheina

Darum,

achet et das

ble führet.

Shrift und

t find, bie

orben; benn

on finates.

t. dem m

und mit:

det he in

model und

if nicht ber

Leiben und Streiten endlich siegest und ein groffer Apostel werdest. Wo du nicht schwach senn wirst, so hat meine Kraft an dir nichts zu thun. Wenn ich dein Christus senn soll, und du wiederum mein Apostel, so wirst du deine Schwachheit mit meiner Kraft, deine Thorheit mit meiner Weisheit, mein Leben mit deinem Tode zusammen reimen mussen.

lid get

aufger

lichter

fem

groß

balt,

gen II

und fo

und

Seile

ret,

moller

mes !

fenn

ift, I

benen

einer

halben

fenn, t

im en

Sam

liá b

umge

funfn

er un

es we

der gi

eit si

froblid

Dift.

Dies ift der Chriften Lehre, welche weder die Philosophen ober Juriffen lehren; fie verfteben auch ber Urfachen feine, meber wo fie herkommet, oder wohin fie gerichtet werden foll, oder auch, wodurch man diefelbe zuwege bringen moge. Die Philosophie leh= ret ja wol etwas von Geduld, fie fordert aber auch zugleich barben, baß man unschuldig fenn foll. Darum foll man bas fleiffig mer= den, daß wir wol als die Unschuldigen leiden, aber die gleichwol Diefer Ruthe bedurfen, wleichwie ber Berr im Jeremia wider bie Ebom faget, Jeremias 49, 12: " Siehe biejenigen, fo es nicht " verschuldet hatten, den Relch zu trinden (wie Daniel und etliche "andere), die muffen ihn trinden, und bu follteft ungeftraft bleis "ben, fondern du mußt auch trinden." Stem, alfo faget er auch wiber Jerufalem, Jeremias 2, 35: " Siehe, ich will mit dir rechten, daß du fprichft, ich habe nicht gefündiget zc., als wollte er fagen: Darum will ich bich ftrafen, daß bu beiner Gun= ben nicht vergeffen follt, barinnen bu empfangen und geboren bift. Denn fonft wurdeft bu fagen: Warum ftrafest bu mich, ober warum muß ich alfo gepeiniget werben, warum legest bu diese Strafe nicht vielmehr Moab und Edom auf? Ich bin ja bein Bolck, ich opffere dir, lobe und ruhme beinen Namen. Das, thue ich, fpricht der herr, nur barum, auf bag bu bich beiner Unfchuld vor mir nicht ruhmen follt. Ich will dich aber nicht in meinem Grimm guchtigen, fonbern gleichwie ein Bater fein Rind liebet und guchtiget. Du follt barum nicht verloren fenn.

Ja, mochtest du sagen, was habe ich benn gesündiget? Was habe ich verschuldet? Antwort: Frage den Apffel im Paradies. Moab und Babylon haben zwar keine Ursach, dich zu strasen und zu verfolgen, du bist aber vor mir nicht unschuldig, um der Sünde willen deiner ersten Eltern im Paradies. Darum sollt du mir die Ehre geben und deine Unreinigkeit mit Demuth erkennen und sagen: Herr Gott, du thust recht, daß du uns züchtigest; wie Daniel saget 9, 7:, Du Herr, du bist gerecht, wir aber mussen uns schämen."

Gott weiß und erkennet, was in unferm Sergen verborgen ift, und wie verderbet unfere Natur ift, barum ftrafet er uns

gnådig und våterlich, und zulet, wenn die Strafe aufhöret, offenbaret er sich uns und saget: Ich bin dein Gott, der ich dich liebe und freundlich umfasse; ich habe es herhlich und freundslich gemeynet. Da werden denn die Seelen wiederum allgemach aufgerichtet, und können sich alsdenn mit der Gnade und Freundslichkeit Gottes trösten; und das ist der Gottseligen Trost in diessem Leben. D wie wird aber ihre Freude an jenem Tage so groß seyn, wenn der Sohn Gottes erscheinen und sagen wird: Siehe, ich bin dein Heiland und Erlöser, welchen du beschuldiget hast, als sollte ich nach meiner Kirche und Gemeinde nichts fragen und deren keine Ucht haben, gleich als ob ich kein Gott wäre, und sorgete auch für euch nicht. Siehe, hier bin ich. Darum aber habe ich dich gezüchtiget, auf daß deine Sünde geläutert und ausgeseget würde, und daß du mich für deinen Gott und Heiland erkennen solltest.

Dies Spiel, und wie wunderlich Gott seine Heiligen regieret, hat der Heilige Geist in diesem Erempel Joseph abmalen
wollen. Und Lieber, gedencke doch, welch ein lieblich angenehmes Wort in den Ohren der Gottseligen das am jungsten Tage
seyn wird: Ich bin Joseph 1c, ja, was jest das für eine Freude
ist, wenn Gott auch ein klein Tropflein Trostes durch sein Wort
denen giebet, so betrübt und angesochten werden. Wie wird doch
einer so herzlich froh, wenn die Unsechtung vorüber ist. Derohalben wird das viel eine grössere, ja eine unaussprechliche Freude
seyn, da der Gott alles Trostes sich offenbaren und sich über uns
im ewigen Leben gar ausschütten wird.

Es haben die Sohne Jacobs eine kleine Linderung ihres Jammers und Schmerkens, so sie zuvor gehabt, gefühlet, nemlich da sie Joseph ben seinen Tisch gesetzet und gnädig mit ihnen umgegangen ist, und sie köstlich tractiret, ihrem jungsten Bruder funsmal so viel gegeben, als ihrer einem, und endlich einem jeben insonderheit sein Geld wieder geben lassen.

Und eben auf solche Weise spielet Gott mit uns auch, wenn er uns zeitlichen Trost sehen lässet und verleihet. Über was will es werden an jenem Tage, da nicht ein klein Tröpslein, sondern der ganze Himmel wird aufgethan werden, und die ganze Gottsheit sich wird offenbaren und sehen lassen? Daselbst werden wir fröhlich seyn und uns dieses Wortes freuen: Ich bin Joseph 2c. Unser lieber Herr Gott wolle uns stärcken und Geduld verleihen, das wir dieser grossen Hoffnung, so uns vorgestellet ist, mit sol-

動語

画

Out.

開始

100 phr

地西

神神中

時抽点

No.

DE GENERAL

mining in

. 日本社

的位置

market kir

di int a

dulmi

e brinn Sin-

und cebern

fer bu mid,

n legen du

The fitt of

imin. Dià

n bid beiner

ober midt ti

ater frin Kind

n fern. Antiqui? Bas

in Junité.

ju finfen und um der Sinde

m felt du mi

o aftern in

**建筑物度** 

The alter of the

mit et un

chem Glauben und Beständigkeit warten mogen, wie wir billig

Befet

baber

und

311

Got

bu

" die

"ben nun Sieg

mit

08

şu 1

Sie

du au

nimit

Leber

300

an

Eng

Cia

triar

"亚

horet

50m (

100

thun follten.

Unterdes aber bleibet in diesem Leben der Wechsel mit Troft und Trubsal, denn sonst mußten die Gottseligen, von wegen steter Ansechtung, gar verderben. Gleichwie Joseph seine Bruder zu sich geladen und sie freundlich empfangen hat, darnach hat er sie bald wiederum etwas erschrecket: also führet Gott uns auch wunderbarlich und erhält uns, daß wir in der Noth und Trubsal nicht verzagen, da wir also von unsern Sunden geläutert werden; benn solche Läuterung wird im zukunstigen Leben aufhören.

# Der Segen Satobs.

1. B. Mof. 48, 15. 16.

Dies sind Worte des Segens oder der Einwenhung. Der Gott, vor dem meine Båter Abraham und Isaac gewandelt haben, das ist, die sich also darnach geschicket haben, daß sie möchten recht vor Gott wandeln, an den sie mit vestem Glauben gegläubet haben, und in dessen Vertrauen und Verheissung sie auch gestorben sind, auf die gewisseste Hong, wie droben vom Glauben Abraham und Isaacs gesaget worden ist.

Und setzet noch barzu: Der Gott, der mich genähret hat, des Schaf ich bin, dafür er gesorget hat, wie der allersleissigste Hirte, den er erlöset, errettet und geschützet hat in viel grosser Trübsal, dis an den heutigen Tag. Darum redet Jacob fast also, als ob zween Götter wären. Zum dritten saget er: Der Engel der mich erlöset hat, auf Hebräisch Goel, nicht Podeh, sondern ein rechter Erretter und Erlöser, und gleichwie ein Berwandter.

Alfo saget Hiob auch, Cap. 19, 25: "Ich weiß, daß mein Erlöser (Goel) lebet 2c." Dies ist aber ein ander Wort, denn Padah; basselbige Wort heisset so viel, als der da Macht hat, andere zu erretten, gleichwie Christus, der Herr, unser Pode und Goel worden ist; denn er hat uns nicht alleine erlöset, sondern er hat uns auch von Rechts wegen also befreyet und an sich gesbracht, daß der Teusel und die Hölle, auch nach dem strengen

Recht, ihn haben muffen los laffen, barum, baf fie ben unschul= bigen Cohn Gottes getobtet hatten. Derohalben hat fich bas Gefet an ihm verbrannt, der Teufel, Die Bolle und die Gunde haben fich vergriffen; da find fie alle fculdig worden an Gott und diesem seinem Sohne Jesu Chrifto, der nun gut Recht hat gu feinen Feinden. Denn marum haft bu, o Gefet, ben Gohn Gottes gecreutiget? Du Teufel, Tod und Solle, warum haft du den Unschuldigen erwurget? "Wir haben ein Gefet (fagten "bie Juben, Joh. 19, 7.), und nach bem Gefet foll er fterben, "benn er hat fich zu Gottes Cohn gemacht." Darum fehet ihn nun an, da er von ben Todten erstanden ift und wider euch ben Sieg behalten hat. 3ch, faget er, bin Gottes Gohn, bin eine folche Perfon, die unuberwindlich ift. Bas willt bu Satan, bu Gefet, Tod und Holle nun fagen? "Der Tod ift verschlungen "in ben Sieg; Tob, wo ift bein Stachel? Bolle, wo ift bein "Sieg?" 1. Cor. 15, 55. 3ch habe verloren, fchrepen fie alle mit einander, erkennen alfo felbst, daß fie nach dem Rechte uber= wunden sind.

Und dies hat Christus nach seiner Auferstehung befohlen, daß es in der gangen Welt sollte verkundiget werden, und soll jedersmann das Evangelium geprediget werden. Komm her, saget er zu uns, glaube an mich, laß dich taufen, ich will dir meinen Sieg schencken, du sollt nicht verdammt werden, sondern, wenn du auch schon stirbest, sollt du in meinem Namen leben, du sollt nimmermehr sterben. Denn ich bin die Auferstehung und das Leben, wer an mich glaubet, soll leben, wenn er auch schon sturbe.

3oh. 11, 25.

r billio

III Zeoff

Market .

TO THE TO

**阿拉林克** 

110 200

d Tribia

t methen:

ten.

Det Gett.

haben, das

dien redi

ud gestor:

gefaget

bret bat,

lerfleiffigfte

viel groffer Jacob faft

get et: Det

nicht Pedelig nick ein Ber

s, daş mein

Bort, Mit

Matt M

for grow and

in fahrn

an ffrengen

Dieser ist nun unser Goel (unser Erloser), welchen Jacob an diesem Ort einen Engel nennet, als wollte er sagen: Der Engel oder Erloser, der mich mit allem Recht hat erlosen und schügen können von allem Uebel des Gewissens, des Gesess, der Sunde und des Todes, auch vor der Gewalt meines Bruders Esau und von allem Jammer und Noth, damit ich mein ganges

Leben über habe fampffen muffen.

Daraus ist nun zu sehen, was für Leute die heiligen Patriarchen gewesen sind, von welchen der Psalm 4, 4. saget: "Wahrlich, der Herr führet seine Heiligen wunderlich, der Herr höret, wenn ich ihn anruffe." Denn wenn sie ansahen zu reden vom Glauben und den Verheissungen Gottes, fahren sie gleichsam hoch über alle Himmel. Wiederum aber, wenn sie schwach werden, als droben, da Jacob mit dem Engel gerungen, und sonst



an andern Orten mehr, werden sie sogar darnieder geschlagen, daß sie sich nicht anders, denn wie arme Menschen erzeigen, daß es sich mit ihnen ansehen lässet, als ob sie bennahe gar verzagen und in die tiesste Holle hinunter versenckt sind. Wie wir denn solch Fürchten und wunderbarliches Schrecken und Zagen droben am Jacob gesehen haben, nicht anders, als ob er einer wäre von denen, so gar verworfen und zu ewiger Pein verdammet sind. Auf ein andermal aber, als hier an diesem Orte, ist er so fröhlich, triumphiret und frohlocket dermaassen, als ob gar nirgends keine Gesahr oder Furcht mehr vorhanden sen, die ihm begegnen möchte.

in @

lehri Gla

34

nen

richte

brenf

Saco

meri

Tob

aust

genu

lid

und

mal

Des 5

alle 2

der fir

dem

gleid

ffani

mehr

fenn,

hand

gefen

den 1

wie !

nder,

11 Bett

Also sind nun die heiligen Patriarchen, wenn es ihnen gelustet hat, Haus = Bater gewesen und haben das politische Regiment verwaltet, haben ihre Weiber, Kinder und Gesinde regieret, haben etwan auch mit ihren Weibern gezancket, und sind so gar mit weltlichen Handeln umgegangen, daß sie auch für die allergeringsten Leute unter denen, so im Haus = und Regierungs= Stande anzutreffen, sind angesehen worden. Bisweilen sahren sie hoch her über alle Himmel, bisweilen sind sie in der Hölle, bisweilen aber bleiben sie mitten in der Welt stecken. Es sind eitel Wunderleute.

Ihr Leben ist wunderbarlich, ihre Nede auch wunderbarlich. Gleichwie Jacob hier Gott einen Engel nennet; denn dieser Engel ist derselbe Herr oder Sohn Gottes, den Jacob gesehen hatte und der von Gott in die Welt sollte gesandt werden, daß er uns verstündigte die Errettung vom Tod, Vergebung der Sünden und das Himmelreich. Und dieser Engel ist unser Goel, unser Erlösser oder Nächer, der uns mit allem Necht errettet und befrenet von der Gewalt des Teusels, welcher nun dem Geseh unterworssen ist, darum, daß er den Sohn Gottes erwürget hat, und mussen derohalben nun Geseh, Tod und Teusel gar verstummen und die Hände herreichen, und Christo, dem Herrn, als dem rechten Siegesmann gewonnen geben.

Derohalben ist fleissig zu mercken, daß Jacob hier von Christo, dem Sohne Gottes redet, welcher allein der Engel oder Gesandte ist, in der Zeit ein wahrer Mensch, geboren von der Jungfrau Maria, nicht der Vater, auch nicht der Heilige Geist. Denn er unterscheidet klärlich die dren Personen und setzet doch gleichwol hinzu: Der segne die Knaben. Das Segnen schreibet er klärlich allein Gott zu. Er saget nicht: sie segnen, als ob er von vielen rede, hat auch das vorige nicht wiederholet, sondern setzet in dem einen Werck des Segnens die dren Personen zusam=

men, Gott, ben Bater, Gott, ber ihn ernahret und fein Birt ift, und ben Engel. Derohalben find biefe bren ein Gott und ein Gegner. Der Engel richtet eben daffelbe Berd aus, bas

auch der Sirte und ber Gott feiner Bater ausrichtet.

Alfo haben die Bater diefen Artickel von der heiligen Drens faltigfeit recht wohl verftanden, ben wir heutiges Tages auch alfo lehren. Und Jacob gehet in bemfelben rechten vollkommenen Glauben und Wort herein uber alle Simmel. Denn er faget: 3ch fegne biefe Anaben nicht, fondern Gott fegnet fie durch meis nen Mund, nemlich ber Gott meiner Bater, ber Gott, ber ber rechte Birte ift und uns ernahret, und ber Engel; ber, welcher drenfaltig und doch einig ift, ber fegnet fie. Derohalben hat Jacob wohl verftanden, daß ber Gohn Gottes hat follen Menfch werden, und in die Belt gefandt, gecreutiget und wieder vom Tod auferwecket werden. Wiewol er daffelbe fogar flarlich nicht ausredet, wie es jest gelehret wird, faget er es doch nachdrucklich genug; und bie andern, fo diefen Urtidel geglaubet, haben es auch deutlich also verstanden.

Das Wort Segnen aber muß weitlauftig und recht merch= lich verftanden werden, daß feine Rraft auch recht moge gefaffet und verstanden werden. Denn alle Menschen find in Udam ver= maledenet, find der Gunde, bem Gefet, bem Tob und Gewalt des Teufels unterworfen. Das Gefet beschuldiget und verdammt alle Menschen; benn es ftrafet und überzeuget fie, bag fie Gun= der find, und bringet ihre Gunde und Miffethat an das Licht.

Darum wenn Gott faget: 3ch will dich fegnen, ba wird dem Menschen bende, leiblicher und geiftlicher Gegen angeboten, gleichwie an diefem Ort nicht allein ber leibliche Gegen foll verftanden werden, dadurch biefe Anaben leiblich machfen und ge= mehret werden mochten, sondern daß der Engel wolle ben ihnen

fenn, der Jacob auch von allem Uebel errettet hat.

Und bies ift ber Segen bes Neuen Testaments, bavon St. Paulus in feinen Epifteln an die Romer und Galater reichlich handelt, da er diese Stucke gegen einander halt: verfluchet und gesegnet senn, Gunde und Gnade. Und der Engel fegnet zugleich ben Saamen Abrahams ober die Juden und auch die Benden, wie der Spruch lautet Rom. 9, 8: " Nicht find bas Gottes Rin= "ber, die nach dem Fleisch Rinder find, sondern die Rinder der "Berheiffung werden fur Saamen gerechnet."

Derohalben find bies fehr hohe und wichtige Worte, in welchen Jacob faget, baß Gott Bater, Sohn und Beiliger Geift



Court, day

是 物 時

27071

100

神神

THE PER LET

of termin

胜 向 新城

西海河

gate micht.

の間に

国

Min and

位四四

2 四分位法

Minne

teriles faites

田 加 施社

自動他

rankristis.

fatte und

and top

dur mid

जीती जोल

therefore den

es unternor

nt but, mi

MUSTINE

品值的

and hist best ver Engel ober

house how he

Spile Geit

को विशे वि

ernen férrit

111, 250 11

Sold Child

diese Knaben segnen, und daß im Evangelio Johannis, Cap. 5, 17, Christus auch selbst saget: "Mein Vater würcket bisher "und ich würcke auch." Item daselbst saget er weiter v. 21: "Wie der Vater die Todten auserwecket und machet sie lebendig, "also auch der Sohn machet lebendig, welche er will." Dasselbe kömmt nun mit diesem gegenwärtigen Text sehr sein überein. Lebendig machen ist allein Gottes Werck, welches nach Gottes Willen und durch seine Enade geschieht. Wie nun der Vater will gnädig sehn und lebendig machen, also will ich auch thun, spricht Christus; das ist einerlen Wille und einerlen Werck, und sind gleichwol dren unterschiedliche Personen.

guð.

bern

find,

tilog

angi

gegen

gewil

merd

meri

किंद्र ।

ftri

ges

Evo

Leu

bem

durc

das

verf

lide

Ler

aufth

Sudá

gos ab

Sacob setzet auch noch ein Stuck dazu, nemlich daß die Knaben nach seiner Bater Namen sollen genennet werden, welches nur lauter Borte des Glaubens und Verheissung sind, und werben von den Juden nicht verstanden, als die sich allein vom fleischen Saamen rühmen. Aber Paulus widerleget ihnen denselzben Ruhm gar herrlich, da er Rom. 9, 8. saget: "Nicht sind "das Gottes Kinder, die nach dem Fleisch Kinder sind, sondern die "Kinder der Verheissung werden für Saamen gerechnet." Denn die Väter haben die leibliche und geistliche Vaterschaft ben einander gesetzt, das ist, sie haben den Glauben der Verheissung geerbet, und nicht allein das äusserliche Gut, so sie haben besitzen sollen.

Darum ist der Glaube die Summa und das Hauptstück bes gangen Handels, welchen zwar das Fleisch fast hart ansicht und sehr hindert; aber wir mussen und mit der Verheissung und mit dem Wort trösten und aufrichten, und sollen uns vor keinerzlen Gefahr fürchten, so lange als wir den Engel, der unser Goel, das ist, Erlöser ist, nicht verleugnen und von ihm nicht abfallen. Denn wir mussen auch bisweilen etwas schwach werden, gleichwie die Stärcke und der grosse Muth an den Vätern nicht für und für gewähret hat. Jacob ist an diesem Ort gar starck im Glauben an die Verheissung, da ist jeht keine Schwachheit, kein Zagen an ihm, es ist alles eitel hoch, himmlisch Ding, damit er umgehet. Über droben, da Joseph verkauft ward, da war Jacob der allerelendeste und schwächste Mensch aus Erden.

Darum sollen wir Gott bitten, daß er uns nicht in Bersuchung führe, sondern uns von dem Uebel erlösen wolle, und das ungläubige, unsinnige, bose Thier, unser Fleisch und Leib des Todes, damit wir uns schleppen mussen, zwingen und inne halten wolle, welches uns immer plaget und todtet. Denn es widerstrebet dem Glauben und der Berheissung, unterstehet sich, daß es uns nur

auf dasjenige, so jest gegenwartig und vor Augen ist, ziehen und reissen moge. Es will allein ein Juriste senn, und kein Theologus. Die Gerechtigkeit aber führet uns nicht in den Himmel, sons dern die Verheissung und der Glaube, welches himmlische Gaben sind, und übertreffen alle Wunderthaten und alle Wercke, bende,

politische und hausliche.

Eup. 5,

et bisher

20.21:

一個

a then

ad Good

der Later

वार्क क्षेत्रा,

send, und

i bie Ann

I, blins

III) NO

Nm feife:

ter berid

Miche find fendern die 1." Denn rn einander

ng geerbet, sen follen.

auptfilde antidot

ng und

Beinet:

ier Goel,

abfallen.

en, gleich:

nicht für fact im

Abeit, fein

par Jacob

it in Versu

le, und das le des Lebes

halten wale,

es uns nur

Was nun weiter folget, gehöret zum leiblichen Segen, gleich= wie das, so wir bisher gehöret, den geistlichen Segen betrifft und angehet. Denn also lauten die Worte im Tert: "daß sie wach= sezeiget haben, daß der geistliche Segen auch mit darein sollte gewickelt werden, und daß Ephraim nicht allein soll gemehret werden und wachsen in dem Lande, oder sonst in einem andern Winckel oder Ort der Welt, sondern, daß über dem ganzen Erdkreis der Glaube der Verheissung Abrahams soll ausgebreitet werden.

### Abermalige Verheiffung des Meffias.

1. B. Mof. 49, 10.

Es ist die That und der Verstand dieser Worte klårer, denn daß er könnte verleugnet oder verhelet werden. Aber die Juden streiten dawider, als waren sie unsinnig; eben so, wie sich heutiges Tages der Pahst wider das sehr helle und gewisseste Licht des Evangelii leget. Solche Leute sind gar nicht Menschen, sondern Teufel. Denn daß man sich davon abwendet, das verachtet und dem seind ist, was einer nicht verstehet, oder halt es etwan durch Irrthum oder unwissentlich dasur, daß es nicht wahr sen, das ist menschlich, aber die öffentliche und erkannte Wahrheit versolgen, das ist gar teuslisch. Derohalben sind es nicht menschliche, sondern teuslische Verfälschungen, damit die Juden diesen Tert verderbet haben.

Sie können nicht leugnen, durfen auch dawider ihr Maul nicht aufthun, daß wir aus diesem Tert schliessen, daß das Neich Juda und der Stadt Jerusalem nun 1500 Jahre darnieder gezlegen sen, welches ja die offenbare Wahrheit und heller ist, denn das Mittags-Licht senn kann. Dieses Scepter Juda, des jungen

follte genommen werden.

Lowen, wie im Tert stehet, welches der Lowe bestellet und mit Recht eingenommen hat, wir bestehen und von ihm nicht entwendet werden, bis daß der Held komme. Wenn aber der kommen wird, so wird das Scepter auch aufhören und nicht långer währen. Mon 2

,3em,

vmfelber

Glaube lich wide

felbe mi

erzehler

Stirmi On Si

flehet au

Mit fel

mit ber

den flo

zwen 2

Mort (

foll, als

Scepte

heißen

demfell

wohl m

ber Tert

jumider.

legen bo

Scepter

das jet

überwi

Darun

wendet

"noq

fet hei

nen S

Gefese

Bort

folchen

"bist m

das Rei

near fd

den, bas

Nun ist es offenbar und jedermann kundlich, daß diese Prophezenhung Jacobs vor 1500 Jahren ist erfüllet worden. Darsum verachten wir nur sicherlich und getrost der Jüden Gespötte, das sie wider uns treiben. Denn die Sache ist gewiß, klar und hell, und ist darzu auch mit augenscheinlicher Erfahrung genugfam bestätiget. Das Reich oder Scepter ist gefallen, die Jüden sind zerstreuet über die gante Welt, darum ist gewistlich der Wesias gekommen, gegen welches Zukunft das Scepter von Juda

Dieweil fie aber dies nicht konnen leugnen, fahren fie doch wider die Worte, fo an diesem Ort fteben, beraus, als waren fie unfinnig, und versuchen, wie sie nur konnen und mogen, dem entgegen, daß fie uns ja nicht benfallen, fondern daß fie viel lieder diefen Urtidel fegen und fagen: Megias wird erft nach 1500 Sahren kommen, fo boch an diesem Ort das Widerspiel gefaget wird, daß er fommen werbe, wenn das Scepter von Juda ge= nommen worden, wie das die Erfahrung flarlich ausweifet und das Reich felbst mit bem Stamm ausbrucklich genennet worden ift. Jerusalem aber, welches der konigliche Gig mar, regieret jest nicht, hat nun innerhalb 1500 Jahren fein Scepter gehabt, und ift gar feine Unzeigung vorhanden, daß fie jemals wiederum jum Konigreich ober Regiment fommen konnten. Darum muß ja von Noth wegen Chriftus gekommen fenn, und folget baraus auch, daß die Juden nicht aus einer Dunckel= oder Unwiffenheit so hart streiten, ihren Wahn und Opinion damit zu erhalten, fondern, daß fie der offenbaren und erkannten Wahrheit wider= fprechen.

Aber das sind wahrhaftig des Teufels Werke, wissen, bekennen und verstehen, daß ein Ding wahr ist, und doch gleichwol
dasselbe nicht annehmen wollen oder öffentlich bekennen, ja demselben vielmehr unverschämt und halsstarrig widersprechen und
sagen: "Wir wollen von den Wegen nicht wissen", Hiob 21,
14, item Luc. 19, 14: "Wir wollen nicht, daß dieser über uns
"herrsche", und wie im Pfalm 2, 3. stehet: "Lasset uns zer"reissen ihre Bande, und von uns wersen ihre Seile." Aber
was wird endlich geschehen? Untwort: Eben das daselbst im

Pfalm 2, 5. folget: "Er wird einst mit ihnen reben in seinem "Zorn, und mit seinem Grimm wird er sie erschrecken." Aber demselben Drauen glauben sie auch noch nicht, bis daß ihnen der Glaube in die Hand kommt, gleichwie den Juden das auch end-lich widerfahren ist, was ihnen Gott zuvor gedreuet hatte. Eben dasselbe wird der Pabst mit seinen Gesellen endlich auch erfahren.

Mich gelüstet aber nicht, alle Verfälschungen der Jüden zu erzehlen, welche vom Teufel herkommen sind. Es ist ein solch Stürmen und Wüthen wider diesen Text, daß es Wunder ist. Der Satan kann das Licht nicht vertragen, und wo er es etwa siehet aufgehen, stürmet er darwider mit ganger Macht, daß er es nur auslöschen möge, da wirft er mit Steinen und Dreck zu. Wir sehen den Jüden entgegen die 1500 Jahre dessenigen, das mit der That erfüllet ist; die dienen für uns und reimen sich mit den klaren Worten dieses Textes.

Sie haben aber, ohne andere Lugentheidinge, furnemlich zwen Argumente, die fie treiben. Denn erftlich, Dieweil wir bas Wort Scepter oder Ruthe verfteben, daß es ein Reich beiffen foll, als im Pfalm 45, 7. ftebet, ba er bas gerade Scepter ein Scepter bes Reichs nennet, bas beuten fie, daß es foll eine Reule beißen, bas ift, eine Strafe, Ungft und Berfolgung. Und bie demfelben Berftande folgen, gefallen ihnen felbst darinnen fehr wohl und werden fur die furnehmften und beften gehalten. Aber der Tert, fo furt vor diefen Morten ftebet, ift dem Berftande zuwider. Der Lome ift ein folch Scepter, wider den fich niemand legen darf. Derohalben redet er mit nichten von einem folchen Scepter, das etwas leiden foll, fondern vom Reich des Lowen, das jest schon besetzet, vest und wider alle Pforten der Holle un= überwindlich ift, daß fich niemand wider daffelbe legen konnte. Darum faget er: Es wird bas Scepter von Juda nicht entwendet werden, bis daß der Beld fomme, und feget noch bargu, "noch ein Meifter von feinen Fuffen." Daffelbe Bort Mecho= tet beiffet ein Gefetgeber, Regent ober Furft; man mag es ei= nen Cantler, Sof = Michter ober Schreiber beiffen, bas find, die Gefete machen und Mandate Schreiben. Es fommt her von dem Bort Chok, welches Pfalm 2, 7. ftehet: Ich will von einer folden Beife predigen, daß der herr zu mir gefaget hat: "Du "bift mein Sohn, heute habe Sch dich gezeuget." Darum wird das Reich und die Fürsten fammt ihren Rathen bleiben. Und wenn schon das Wort Ruthe oder Scepter follte verftanden werben, daß es eine Berfolgung beiffen muffe, wie benn bie Ronige

ut und mit

a right ent:

in his fem:

が高端

持統領

then, do

en Gestöhr

is, flor und

rung genug:

he Then

min ha

int not just

tren fie doc

is witen fie

mogen, dem

fir viel lies

nach 1500

fpiel gefaget

n Juda ges Sweiset und

et worden

tegietet

gehabt,

miederum

arum muş ' laet baraus

amissenheit ju erhalten,

cheit midet:

miffen, ber

en, ja dem

procen und

, Sich 24

for liber und

Tet milit

eile. Aber dofelbst im

"deri Sft

duf die S

Otte ober

Stud im

auf Dan

gerstoret

Historie

perfteber

diefen #

moliter.

det After

neris fe

jo dem

lich geft

Jungfr

gerstorer

mit Flei Cap. 7,

einen &

felbe be

gu ihre und fehr

Mannes

fondern !

Dies &

und in

von Ki

bis bai

Leibes.

Rinber Mann

geburt

mannt

" Das

geboren

wird ei

has iff.

timen g

2

20

von Egypten und Uffprien dieses Bolcks Ruthe gewesen sind, so will doch das Stück, so im Text allernächst auf diese Worte solzget, diese Auslegung nicht leiden, nemlich, da er saget: noch ein Meister von seinen Füssen, das ist, Juda wird Räthe behalten, oder, wie sie von den Evangelisten genennet werden, die Hohenpriester und Aeltesten des Bolcks, welches Wort aus dem Mose genommen ist, der 72 Männer aus den Aeltesten in Israel verprodnet, daß sie ihm das Bolck sollten regieren helsen, und die sind darnach für und für im Königreich Israel geblieben, auch unter den Königen, und die Jüden haben sie genennet Sanherdrin, den grossen Rath.

Wiewol sie nun eine Cavillation und Betrug des vorigen Wortes erdencken, können sie doch das andere Wort auf keinen andern Verstand ziehen, und bleibet dieser Verstand und Meynung gewiß und vest: Das ordentliche Reich wird von Juda nicht genommen werden, noch ein Meister von seinen Füssen. Da muß sich nun der Leser zufällig erinnern lassen der sonderlischen Art und Weise zu reden, so die Hebraer haben, welche darnach der heilige Paulus auch gebrauchet, Apostelgesch. 22, 3.

Aber jetiger Zeit ist es nun alles mit einander gar verwüsstet. Wo ist jett Terusalem? Wo ist jett der groffe Nath und die Zuhörer? Deren haben die Juden nun 1500 Jahre gemangelt. Derohalben ist auch ohne allen Zweisel der Meßias

gekommen.

Das Wort Schilo ziehen sie auch hin und her, und beuten es auf mancherlen Weise. Aber die Mennung Bernhard Ziegeleri gefället mir wohl, der da saget, daß es herkommen soll von Schiljah, gleichwie einer von den Rabbinen mit diesem Argument die Gottheit Christi ansicht und dawider streitet, nemlich, da er also saget: Dieweil er vom Haupt bis zu den Füssen in seiner Mutter Leibe Schiljah gewesen, wie hat er denn können Gott senn? Wir nennen es die Nachgeburt, wie 5. Mos. 28, 57. stehet.

Etliche von den Nabbinen legen das Wort Schiloh auch aus für die Stätte der Hütte, welche Hütte, wie wir wissen, von den Zeiten Josuá her bisweilen in Silo, bisweilen auch dafelbst gewesen ist, wie der Herr zum David saget, da er ihm wollte ein Haus bauen, 2. Sam. 7, 6. 7: "Habe ich doch in "keinem Hause gewohnet seit dem Tage, da ich die Kinder Irael "aus Egypten führete, die auf diesen Tag, sondern ich habe ge"wandelt in der Hütten und Wohnung, wo ich mit allen Kin-

"dern Ifrael hin wandelte" ic. Daselbst giebet er zu verstehen, daß die Hutte vor Davids Zeiten nicht an einem bestimmten Orte oder Stamme gewesen sey. Derohalben ziehen sie dies Stück im Text: bis daß der Held komme, auf den König Saul, auf David und Jerobeam, die gewesen sind, nachdem Silo zerstöret war. Aber das Werck an ihm selbst und die ganze Historie ist wider diese Auslegung, gleichwie sie selbst genugsam verstehen, nur daß sie die einfältigen, unersahrenen Leute in diesen Worten und rechtem Verstande derselben gern irre machen wollten.

Denn das Wort Schilo heisset ein Sohn des Leibes, ober Aftergeburt, (da es sich endet, wie die Worte thun, die generis feminini sind), und das um der ersten Verheissung willen, so dem Adam gegeben ist, 1. Mos. 2, 15. Daselbst wird ia klarlich gesaget, daß der Saame des Weibes, das ist der Sohn der Jungfrauen kommen und die Gewalt und das Neich des Teufels

zerstoren werde.

et find, fo

Corte fol: ac non ein

the bhitten,

biz golan:

is den Mil

First No.

en, und bit

net Sanbe

des votigen

ct auf Einen

d und Mere

d von Jude

iner Silfer

ber femberli

den, welche

of 22, 3.

r our vernu:

e Math und

Sahre ar

er Mexias

to deuten

and Zing:

en foll von

efem Argus

et, nemlich,

ben Siffen

er benn fone

wie 5. Mof.

Shiloh and

e wie wiffen,

eilen auch de-

da et ika

he ich des in

a in hite gen

nit alen Kins

Diese Verheissung haben die heiligen Våter und Propheten mit Fleiß angesehen, und haben dieselbe geschärfet, wie Esaias Cap. 7, 14. saget: "Siehe eine Jungfrau ist schwanger und wird einen Sohn gebähren, den wird sie heissen Immanuel." Dasfelbe haben Abraham und Isaac auch geübet und getrieben, darzu ihre Nachkommen immer eingebildet, daß sie denen gemein und sehr wohl bekannt werden möchte. Denn es sollte keines Mannes Saame werden, er ist auch von keinem Vater geboren,

fondern ift einer Jungfrauen Gohn.

Und auf diese Weise redet Jacob hier auch, da er saget: Dies Lowen Neich und dieser Lowe, so von Gott selbst geordnet und in das Reich gesetzt ist, der wird stehen und regieret werden von Fürsten und Aeltesten des Volks und von seinen Räthen, bis daß der Jungfrauen Sohn komme, das ist, der Sohn des Leibes, der Ustergeburt, wie man sagen möchte. Wir sind nicht Kinder des Leibes, nicht Saame der Ustergeburt, sondern sind Mannes-Saamen, so aus den Lenden des Vaters in die Ustergeburt gekommen ist. Er aber wächst und wird geboren ohne männlichen Saamen, wie der Engel saget zu Maria, Luc. 1, 35:
"Was von dir geboren wird;" er saget nicht, was von Joseph geboren wird. Dein Sohn wird einer Jungfrauen Sohn senn, wird eine Frucht der Ustergeburt senn, wird ein Schiloh senn, das ist, nur allein eine Frucht des Leibes seiner Mutter, wird keinen Vater auf Erden haben.



Jufuh hei

ah hor

fiben boch

mider Die

auch beni der Mes

20

lich mohl

fold Reit iwar bis

Chron. 2 "viel Bl

"ober Z

fo mit

lider G

Shiloh,

tiges Rei

hore, be

gewaltet

Hett w

Efa. 2,

Mort bo

gelium ift

glauben:

ner (bas

gottliche

felig me

den Tol

und In

schüben

Hauptart

Derohalben so siehe nun, wie schöne, herrliche Predigten die Bater aus diesem einigen Wort genommen, beyde vor und nach der Sündsluth, welche alle mit den Propheten den Meßiam auch also beschreiben, daß er wahrhaftig Davids Blut sep; aber also, daß er allein ein Sohn der Ustergeburt sep, und haben auf das dritte und vierte Capitel des 1. B. Mosis gesehen, da Cap. 3, 15. gesaget wird: "Der Saame des Weibes wird der Schlange "den Kopf zertreten;" und Cap. 4, 1: "Ich habe gekrigt den "Mann des Herrn." und Cap. 4, 1: "Ich habe gekrigt den "Mann des Herrn." Und ist wahrlich ein trefslicher Ort in der Schrift, und sind sehr schöne Argumente, damit unser Glaube beschrift, und gestärcket wird, und wird auch damit angezeiget, was die heiligen Bäter gelehret haben, vom Ansang dis auf die Propheten und Christum selbst, ja auch dis auf unsere Zeit und dis an das Ende.

Darum verwerfen wir und verdammen gar die Unsinnigkeit der sehr bosen Menschen, die sich unterstehen, uns diese Lehre zu verdunckeln. Denn Jacob hat nicht vergeblich ein sonderlich Wort gebrauchet, sondern er hat diesen Sohn rühmen wollen, der ihm und denn andern Vätern verheissen war. Und wir geniessen heutiges Tages auch von Gottes Gnaden des sehr hellen Lichts des Evangelii, dadurch das Wort Schiloh erkläret und ausgeleget wird, daß es heisse der Jungfrauen und auch Gottes Sohn zugleich. Diese Grammatick gefället mir wohl, und ich beruhe darin mit höchstem Vertrauen.

Das lette Stuck in diesem Tert ziehen die blutdurstigen Rabbinen auf ihre bose Luste und Grausamkeit, welche nur mit eitelem Mord und Todtschlagen schnauben. Denn sie erklaren es also: Unter dem Reich Meßia wollen wir alle Heyden unter uns bringen, wollen alle Könige der ganzen Welt todtschlagen und umbringen, gleichwie der Pabst und Türcke auch thun. Darzum verdollmetschen sie diesen Tert ohne alle Ursach und stracks wider die Grammatick also: Erit illi obstupesactio, debilitatio populorum, — das ist, die Bölcker werden sich vor ihm entseten, und er wird sie schwächen, dasur daß im Herbräschen stehet: Ad illum erit congregatio populorum, das ist, dem selben werden die Bölcker anhangen und Zurstucht zu ihm haben.

Es will aber die Schrift nicht haben, daß die Könige ober Regenten follen getödtet werden, fondern fie follen bleiben und sich unterrichten und züchtigen lassen im Reich Gottes, wie Pfalm 2, 10. faget: "So lasset euch nun weisen, ihr Könige, und lasset

euch züchtigen ihr Richter auf Erden " 2c. Das hebraische Wort Jakah heisset auf Lateinisch so viel, als audire, obtemperare, d. h. hören, gehorchen, gehorsam senn, und sie verfälsschen doch gleichwol den rechten natürlichen Verstand dieser Worte wider dieselbe Dolmetschung, wie denn dieselbe unserer Mennung auch benfället, und leget das Wort Schiloh klärlich aus, daß es der Meßias sen.

Darum ift bies ein fconer, gulbener Tert, und ber fonder= lich wohl zu merden ift, nemlich, bag bas Reich Chrifti nicht ein folch Reich fenn wird, wie Davids Reich gemefen ift, welches zwar bis auf Chriftum gewähret hat. Aber von David wird 1. Chron. 29, 3. gefaget: "Dag er ein Kriegemann gemefen und "viel Bluts vergoffen habe, und barum bem Serrn fein Saus "ober Tempel habe bauen tonnen." Derohalben hat bas Reich. fo mit Baffen oder Rriegs = Ruftung, mit Schwerdt und auffer= licher Gewalt ift regieret worben, jest aufgehoret, und bas Reich Schiloh, fo barauf gefolget, ift nicht ein folch gewaltig ober blu= tiges Reich, fondern beftehet alleine barinnen, bag man bas Bort hore, demfelben gehorche und glaube, badurch es regieret ober gewaltet wird, gleichwie Pfalm 110, 2. gefaget wird: "Der herr wird bas Scepter beines Knechtes fenden aus Bion;" item Efa. 2, 3: " Bon Bion wird das Gefet ausgeben, und des herrn Bort von Jerufalem;" besgleichen Rom. 1, 16: "Das Evangelium ift eine Rraft Gottes, die da felig machet alle, die baran glauben;" item im Pfalm 68, 34: " Siehe, er wird feinem Don= ner (bas ift, feiner Predigt) Rraft geben." In bem Worte ift gottliche Rraft und Beisheit; wer bemfelben glaubet, ber wird felig werden.

Derohalben ist es ein sehr gewaltig Reich im Worte, wider ben Tob, die Gunde und Teufel, darzu wider alle ihre Gewalt und Tyranney, das da Kraft hat, zu helfen, zu erretten und zu schüßen zur ewigen Seligkeit.

Ruckblick auf das erfte Buch Mosis.

Wir haben bis anher bas erfte Buch Mosis ausgeleget und gehoret von mancherlen schönen, troftlichen Spruchen, darinnen die Hauptartickel unsers Christlichen Glaubens begriffen sind. Auch

Predigten

dun son son

de Mexican

din las ober

वार्थ विकास

bea, being,

bet Shling

de gekrigt der

er Ort in der

z Glaube be

gezeiget, was

auf die Pro:

deit um bis

Unfinniafeit

bieje Lebre m

nderlich Weet Gen, der ihm

effen beatiges

të beë Com:

geleget wird,

on jugleich.

darin mit

thurstigen

e nur mit

he erklaren

erben unter

tobtiblagen

thun, Dut

und strate debilitatio

ich vor ihm r daß im her ulorum, das ien und zu:

& Ronige over

bleiter und

ed, mi Pfalm

ive and laffet

sind uns darneben allerley herrliche Erempel und Vorbilber eines gottseligen und Christlichen Lebens, an den Altvåtern und Patriarchen, vorgehalten worden, und haben aus demselbigen Buche auch gelernet, wie Gott der allmächtige Schöpffer des himmels, der Erden und aller Creaturen sey, den wir alleine ehren, lieben, fürchten und über alles ihm vertrauen sollen; desgleichen, wie alle Dinge in Gottes Gewalt und Hand stehen, und er alles noch regieren, schützen und erhalten müsse; item, wie das menschliche Geschlecht sich mehren und wachsen solle; auch wie Udam und Eva durch den Fall in Sünde, Tod, des Teufels und Höllen Gewalt gerathen sind, aber durch den verheissenen Saamen wiederum Gerechtigkeit, ewiges Leben und Seligkeit erlanget haben.

Das de

jogen fe

Busch 1

fiehlet,

Samto

vom Ber

führet fe

machen

Gott ei

wehret,

Gott g

nicht an

mal, no

gen die

Dienft

fenn, 1

feine me

bose Kon

biensten

Moff !

nun be

ein at

war. I

dern at

Beruf.

Bort !

auf fid

mid n

mand |

gen. Ur

indring fen noch

Auch haben wir gehöret, wie die beyden Geschlechter der Menschen, als die Gottesfürchtigen und Gottlosen, das ist, die rechte, wahrhaftige Kirche Gottes, und die falsche Kirche, des Teufels Braut, in der Welt gelebet, gewachsen und es getrieben haben. Und sind uns in diesem Buche tröstliche Exempel göttlicher Gnaden und Wohlthaten, auch vorgestellet, wie Gott die Frommen gesegnet und ihnen Gutes gethan, und dargegen Exempel des Zorns, wie er die Bosen gestrafet habe. Ist also dasselbe Buch wohl werth, das wir kundig und läuftig darin werden, auf das wir daraus zum Reiche Christi und zu einem Christlichen,

buffertigen Leben uns zu ziehen und zu schicken mußten.

Nun greiffen wir zur Muslegung des andern Buchs Mofis, barinnen gehandelt wird vom Auszuge ber Rinder Ifrael aus Egypten, ba fie aus bem Diensthause und harten Gefangniß Pharaonis errettet und erlofet worden find. Das halt uns auch für Schone, herrliche Erempel, wie Gott mahrhaftig feine Berheif= fungen halte, item gottlicher Gnabe und Bute gegen betrubte, ge= plagte und geangftigte Chriften, und bargegen Erempel feines Borns, Strafen und Ungnabe gegen bie Salsftarrigen und Uns buffertigen. Und nachdem Abrahams, Ifaacs und Sacobs Nachfommen ein eigen Bold und Reich werden follten, fo giebet Gott in diesem Buche ihnen auch Gesetze und Rechte, bestellet auch ben Gottesbienft und Religion und ordnet Dbrigkeiten, als ben Mofen, der ein Beerführer und Sauptmann diefes Bolds fen, ber fie aus Egypten fuhren folle, und theilet das Bold in zwolf Fürftenthumer oder Stamme, baruber er gwolf Furften fetet. Er verfaffet alfo bies Bold mit Gefeben und Rechten, auf daß (weil diefes Boldes fehr viel war), ein jeglicher gleichwol wußte, was er thun follte.

#### Bom Berufe Mosis.

2. B. Mof. 3.

Das dritte Capitel lehret, wie Moses in der Wüsten umhergezogen sey, als er Egyptenland verlassen, darinnen habe er einen Busch mit Feuer gesehen, daraus Gott mit ihm redet und ihm bessiehlet, das Bolk Israel aus Egypten zu führen. Daß also das Hauptstück ist in diesem dritten und auch nachfolgendem Capitel, vom Beruse Mosis, daß er der Kinder Israel Herzog und Heerstührer seyn und sie aus der Tyrannen Pharaonis ledig und los machen solle, auf daß wir sehen mögen, was es thue, wenn Gott einen beruffet, oder wenn er einen nicht beruffet.

Dagegen hören wir auch, wie Mosis sich lange zerret und wehret, und will den Beruf nicht haben. Denn Moses fahet mit Gott gleichsam einen Zanck und Haber an, und will dies Umt nicht annehmen. Gott fordert und berufft ihn fast zum sechsten=

mal, noch sperret und widert er fich immerdar.

Mofes machet fich gar zu flein und zu geringe, fiehet barge= gen die Sache, nemlich die Musfuhrung der Rinder Ifrael aus dem Diensthause Egypti, alfo groß an, daß es ihm werde unmöglich fenn, und daß er hieher zu rechnen gar nichts fen; benn ba mar feine menschliche Bulfe zu feben. Und obwol ber tyrannische und bofe Konig in Egypten ftirbet, der die Rinder Ifrael mit Frohn= bienften beschweret und ihre Rindlein erfauffet hatte, und ber Mofi fo feind war, ba man benn hoffnung gehabt, es follte nun beffer werden , fo wird es noch viel arger. Denn es fommt ein årgerer Ronig in das Regiment, benn ber vorige gemefen war. So war Mofes auch nicht mehr am foniglichen Sofe, fon= bern aus Egypten fluchtig und lebete in Mibian ben vierzig Sahren im Erilio. Derohalben fo will Mofes nicht hinan an ben Beruf, er will nicht fort, ob Gott ihm wol verhieß, daß er ihm Wort und Mund darzu geben wollte. Er treibet und reibet Gott auf fich, bag er auf Mofen gar zornig wird und fpricht: Bringe mich nicht auf, fürchte bich vor meinem Born.

Dieses, von dem Beruffe Mosis, behaltet wohl; denn niemand soll sich in ein öffentlich Umt ohne Gottes Beruf eindringen. Und wisset solches um der neuen Flattergeister willen, die sich eindringen und einschleichen, da sie doch Gott nicht darzu beruffen noch geschickt hat, wollen Prediger senn und die Leute lehren.

bilder eines 1 m) Patri:

and Buche

ehren, bien, Sgleichen, vie

m) # 64

le das meride

ich wie Abim

s und Höllen Saamen wie:

lament haben.

efdledin ber

bas ift, bie

pe Rieche, bes

to es getricoen

rempel outilie

mie Gott bie

ingigen Etem:

n werden, auf

Christliden,

dis Mosis,

firael aus

Gefangnis

alt uns auch

eine Berbeit

betrübte, ge

rempel feines

rigen und Uns

Garobs Made

fo giebet Gott

bestellet auch

feiten, als ben

fes Molds in

Bold in molf

Fürften fetet.

titen, ouf das

leidvol wührte

hoten. 2

hier ju A

griwunge

विष्ठ विक

Denn n

fann es

mir beg

Beilige

follt den

ihm felb

Dies G

Menn!

to hilft

ren wo

Gott b

nen, fe

bringen

um get

gehen

Geiff t

bid beg

bin und

Prebioti

Prebiat

nicht.

der sch

nimm

er brin

beruffer

man h

ten; a

haben

einhersc

wählet

bereden.

Nun fo

II pom Bei

ohne Erforderung und Beruff, Jer. 23, 21. Moses hatte in seinem Geiste vorlängst seinen Brüdern die Erlösung aus dem Diensthause Egypti gewünschet, wie er denn droben Geist und Muth genug hatte, da er den Egypter todt schlug, als sollte er sagen: Mich düncket es, ich sollte euch helsen. Und Gott strafet es nicht; wie denn Stephanus solchen Mord preiset in den Geschichten der Apostel 7, 25. Noch will er solche Aussührung aus Egypten nicht angreiffen, Gott beruffe ihn denn zuvor und schicke ihn zu den Kindern Israel.

Denn es ist nicht genug, daß man sich des Geistes ruhme, Gott will es auch nicht haben, daß man denen glaube, die da vorgeben und sagen: Glaubet meinem Geiste; item, die da sagen: Der Geist treibet mich, der Geist heistet es mich. Sonst stunden wir alle gleich auf einem Hausen und keiner horete den andern.

Aber wo Gott beruffet und treibet zum Predigtamt, da gehet denn das Werck von statten und reisset hindurch. Wie denn Gott allhier ein grosses Werck anrichtet, daran Moses selbst gar verzweiselt, daß er ein solch groß Volk aus einem so mächtigen Königreiche führen sollte, und spricht: Was bin ich gegen einen solchen König? Ich bin wahrlich ein feiner, hübscher, geschmückter Geselle. Aber es schadet nicht. Mose, spricht Gott, sep du keck, bete und sey getrost, ich will den Pharao verstocken, daß er sich sperren soll; aber ich will der Zeichen desto mehr bey dir thun, auf daß du gewiß senst, ich habe dich zu dem Wercke beruffen.

Denn wer was neues anfangen foll, der bringe nicht mit ihm diesen Ruhm, der Geist habe es ihm in das Hertz gegeben. Bringet er diesen Trotz und Ruhm mit sich, so schlage man ihn nur aus. Denn also soll man erstlich thun und sagen: Will mich der heilige Geist zu einem Amte (es sey nun, was es wolle), gebrauchen, und will Gott haben, daß ich es anfangen soll, und ich habe es im Sinne, so wird er es also geben, daß die Zeichen hernach solgen, daß er das Senden durch himmlische Zeichen

beståtige.

Denn das ift beschlossen, daß ber Geist niemand wird das Hert aufblasen oder reigen, er bestätige es denn zuvor mit Zeichen; ausserliche Beweisung muß er mit sich bringen. Das ist die innerliche Beruffung.

Die andere Beruffung ist auch gottlich, aber sie geschiehet burch Menschen. Die erste geschiehet alleine von Gott, ohne einiges Mittel: und dieser Beruf muß ausserliche Zeichen und Zeugnisse

haben. Der andere Beruf barf feiner Zeichen; als, ich prediate all= hier zu Wittenberg nimmermehr, wenn ich von Gott bargu nicht gezwungen und durch ben Churfurften zu Sachfen erforbert mare, daß ich es thun mußte. Alfo ift es mit einem andern auch. Denn wenn mich die Leute zwingen und bringen wollen, und ich kann es thun, oder ich kann es gleich nicht thun, bas man von mir begehret: fo thue ich fo viel, als ich fann. Da treibet er burch Menfchen, und fo ftehet auch Gottes Gebot ba, baf mich ber Beilige Beift auch beruffet und fpricht, 3. Mof. 19, 18: "Du follt ben Rachften lieben, als bich felbft." Es foll fein Menfch ihm felbst alleine leben, fondern follen bem Rachsten auch bienen. Dies Gebot ift uber alle geschlagen, uber mich und uber bich. Wenn mich baffelbige Gebot ergreifft und mir vorgehalten wirb, fo hilft fein Behren; es ware benn, bag ich mich fo lange meh= ren wollte, bis ich bruber in Gottes Ungnade fame.

Diefer Beruf ift nun burch Menfchen und boch auch von Gott beftatiget, barum gebende und biene bem Rachften barin= nen, fonft fommen andere uber zwergfeld einher geplumpet und bringen fich in Memter, barein fie nicht beruffen, auch nicht bar= um gebeten noch erfuchet find. 218 wenn ich wollte gen Leipzig geben und bafelbit auf bem Schloffe predigen und fagen: Der

Geift treibet mich, ich muß predigen; bas ift unrecht.

Wenn er dir nicht Siegel und Beichen giebet, fo enthalte bich def und bleibe in der gemeinen Beife, bag einer ben andern hin und wieder erfuche. Als an diefem Orte allhier, ba ift biefer Predigtftuhl unfer aller, wir treten gufammen; wer aber gum Predigtamte hier nicht ermablet ift, ber ftehet ab und prediget nicht.

Diefe benderlen Beruffe find nun alfo gethan. Giner, als ber schlecht von Gott geschiehet; und ber fich hierauf beruffet, ben nimm nicht an, er thue bir benn Beichen, ober glaube ihm nicht, er bringe bir benn zuvor Mahrzeichen, daß er vom Beiligen Geifte beruffen fen. Denn folcher Schleicher und Windelprediger findet man heutiges Tages viel, die ba fagen, fie find von Gott beruf= fen; aber fie zeigen an Gott ober Menfchen, die fie beruffen haben. Ja fie konnen wol hinter ben Leuten herkommen und einherschleichen, und fo lange wafchen, bag man fie bernach er= mahlet und beruffet; man fann die Leute mit Worten bald babin bereden. Uber fie find Diebe, Morder und Bolfe, Joh. 10, 1. Run fo mangelt es ihnen baran, bag man frage: Rommet ihr bom Beiligen Geifte, fo weifet Beichen. Dber ruhmet ihr euch,

II. 12

batte in fei In Dienie

a wonth

Carina:

तार्थात सं चेता

Beididta a

and Eggs

ficide ibn p

Beifes ribme,

Stude, die da

he he form:

Ent thin

e den andern.

rebigtamt, be

rch. Wie benn

ofes felbft gar

fo mächtigen

di gegen einen

et, gefchmid:

Gott, fen bu

rsteden, das

mehr ben

em Berde

nicht mit

erk gegeben.

age man that jagen: Wil

nas es molle),

oen fel, und

of die Zeichen nlifte Zeiden

nand wird bas

super mit Beis gent. Das if

r fie gestiebet

tt, chur einiges

um Bengniffe

daß ihr von Menschen beruffen send, so thut es dar und beweiset es, wie recht und ber heiligen Schrift gemäß ist. Denn Gott hat auch die Apostel in die Welt nicht schicken wollen, sie waren

Struft

hipet !

diren.

ohne I

und it

dir der

babe,

Gott

Mof

das ge

da des

Gefeh

Beiche

daß n

meiß,

da bod

nicht

prebio

ihn p

weefe

Uns i

und e

austic

wird

203

er fül

ihm ;

folgen

men.

oufhore

ou barr

benn mit Beichen zuvor beftatiget.

Der andere Beruf, fo burch Menschen geschiehet, ift zuvor bestätiget durch ben Befehl Gottes auf bem Berge Sinai, 3. Mof. 19, 8. u. 5. Mof. 6, 5: "Liebe Gott und ben Rachften, als bich felbft." Wenn bich bies Gebot treibet, fo bedarfft bu feines Zeichens; benn Gott hat es zuvor befohlen, und ich muß es thun. Nun nehmen die Leute bies Gebot und halten mir es Diefen Spruch haben mir Mofes und Gott im Simmel bestätiget; wenn ich bemfelbigen folge: alfo predige ich ohne alle Beichen, und ift bennoch ber Beruf Gottes; benn er gehet aus dem Gebot der Liebe daher und wird von Gott gezwungen. Ulfo find auch viel Propheten und Leviten beruffen worben, welcher naturlich Umt gemefen, daß fie predigen follten, gleichwie unfere Doctores Theologia bargu gemacht und gewenhet find. Run Diefe burfte man nicht bargu beruffen; benn fie maren Propheten und predigten ohne Beichen, benn fie thaten es aus ihrem natur= lichen Umte.

Aber dies ist mein Ruhm und Trot, daß ich weiß, daß ich recht thue und durch das Gebot der Liebe darzu beruffen bin. Ich rühme mich nicht meines Geistes; denn da konnte ich nicht ein Theil meines Umtes thun, wenn ich auch gleich wüßte, daß ich die ganze Welt bekehren sollte, sondern da liegt Gottes Wort und Gebot. Und wenn es nach Gottes Wort gehet, so ist es recht; wenn es aber nach meinem Geiste gehet, so liegt bald in der Uschen alles, was ich ansange. Ulso treibet man mich mit Gewalt hinein und zwinget mich, daß ich predige, wiewol ich gerne ausserhalb dem Predigtamt geblieben wäre. Deß habe ich mich auch gerühmet, da vor Zeiten der Pabst meines Berufs

Urfachen von mir wiffen wollte.

Das ist der Beruf meines öffentlichen Umts unter den Christen. Wenn man aber unter den Haufen kame, da nicht Christen wären, da möchte man thun, wie die Upostel, und nicht warten des Berufs, denn man hat da nicht das Umt zu predigen; und einer spräche: Allhier sind nicht Christen, ich will predigen und sie unterrichten vom Christenthum, und es schlüge sich ein Hause zusammen, erwähleten und beruffeten mich zu ihrem Bischofe, da hätte ich einen Beruf.

Das ift bas erfte Stud biefes britten Capitels, von bem

Beruffe Mofis, da er das groffe Bold, die Rinder Ifrael, foll wider des gewaltigen Koniges Pharaonis Willen aus Egypten fuhren. Und haben gehoret von zwenerlen Beruf, einem, der ohne Mittel von Gott geschiehet, wenn ber Beilige Geift beruffet und in bas Bert giebet. Demfelbigen glaube nicht, fie geben bir benn ein Zeichen, daß ihnen Gott ein folches Umt befohlen habe, barum niemand auch weiß, benn er alleine. Und wen Gott beruffen hat, bem giebet er auch ein Zeichen, wie er allhier Mofi thut. Darnach, fo ift ber andere Beruf, ba einer durch das gemeine Gebot beruffen wird, daß man den Menschen bienen folle. Da hat man in biesem Beruffe auch Gottes Wort und ift da des Zeichens nicht vonnothen, daß das Evangelium und bas Gefete recht fen. Denn bende Lehren vor vielen Sahren durch Beichen bestätiget und auch von ber Welt angenommen find, alfo, bag man ber bas Maul wohl ftopffen tonne; benn jebermann weiß, daß folche Lehre recht ift, und man muß damit gufrieden fenn.

# Von der Verstockung Pharao's.

2. B. Mof. 7, 3-5.

Mun ift eine Frage: Warum Gott Mofen hat heiffen predigen, da doch Gott felbst faget, Pharao wird euch nicht horen? Ift es nicht ein narrisch Ding, wenn einer fprache zu einem : Lieber, predige Pharaoni und wiffe, er wird dich nicht horen, ich will ihn verftoden? Da wollte ich einem die Schluffel vor die guffe werfen und fagen: Predige du felber. Aber das ift die Antwort: Uns ift befohlen, ba follen alle Prediger und Chriften getroft fenn, und ein jeglicher feinem Beruffe folgen und denfelben getreulich ausrichten. Mofi wird alleine bas Bort Gottes befohlen, und wird ihm nicht auferleget, Pharao weich ober harte zu predigen. Das Wort ist ihm befohlen, das ist Gottes Wille, und das foll er fuhren, ob ihn auch gleich niemand horen wollte. Es geschieht ihm gum Erofte, auf bag er nicht erschrecke, wenn ihm niemand folgen und gehorfam fenn will. Wenn ich mich bef follte anneh= men, daß mein Wort und Predigt verachtet wird, fo follte ich wol aufhoren zu predigen. Aber fabre bu fort, Dofe, predige bu; wirft bu barüber verachtet, das lag mir befohlen fenn. Man foll alleine

12\*

ad beweifer

Dan Gott

a, je miren

het, if pare

ge Small

den Middin

fo bebarfft bi

m) id mi

politen mir es

im Himmel

ich obne alle

et gebet aus

wungen. Also

rben, welcher

eichwie unsere

find. Mun en Propheten ihrem natur:

meiß, daß ich beruffen bin.

nte ich nicht wüste, das

ottes Wort

हैं। हीं हैं

lieat bald in

on mids mit

Den babe ich

neines Berufs

unter ben Chris

ba nicht Christel, und nicht

Amt ju predie

a, ich will pente

mid whem

riteif, von bem

barauf sehen, daß es Gott also haben will und will also predigen laffen.

Gott all

me mit

bas triff

fie geber

urtheile

frodet!

wie ell

2000 8

bon G

dir Ge

and bu

willt ur

es alfe

Gefehi

alle G

und F

daß et

menne'

ober 3

er fan

ftellet.

6

Gunbe

Ring ur

will. (

folle:

Gefeb

niemar

leben 1

nen, t

du es,

fein M

Gefebe

ich hier

fo ift e

ja er i

handelt

uns un

Das sage ich darum, daß man sich vorsehe und nicht zu hoch in die Fragen fahre, sondern herunter sich lasse und Christum erstennen lerne, und ein jeder auf seinen Beruf und auf sein Ding sehe, was ihm Gott befohlen habe, und bekümmere sich nicht mit den Fragen. Es ist dir nicht befohlen, solches zu forschen; du hast die Schuhe noch nicht ausgezogen, du kömmest zu frühe, du lässest das anstehen, was du wissen und fragen solltest. Moses fraget allhier Gott nicht und bekümmert sich auch nicht, warum Gott den Pharaonem verstocke, er disputiret allhier deshalben

mit Gott nicht.

Aber gleichwol, daß ihn Gott verstocken will, geschiehet nicht ohne Ursache. Denn Gott will viel Wunderzeichen thun, da Moses die Kinder Israel soll aussühren. Im neunten Capitel wird gesaget: "Ich will dich verstocken, auf daß ich an die beweise meine Kraft, und meine Ehre und Preiß der Welt bekannt werde." Darzu dienen der Tod, der Teusel und die zornigen Fürsten, daß sie Gottes Ehre hoch machen. Wenn sie das Gewissen nicht also beschwereten, sondern friedlich einher giengen, so würde die Kraft des Glaubens und göttlichen Worts von niemand erkannt. Aber dieweil der Teusel tobet, so scheinet und leuchtet der Glaube, und das göttliche Wort tröstet mich und machet mich muthig, und das Gewissen erfähret es, daß ein Nachdruck und Gewalt ben dem göttlichen Worte ist.

Hier wird nun erreget diese Frage: Db Gott berjenige sen, der die Menschen verharte und zwinge zum Bosen und zur Sunde? Warum verdammet er denn die Menschen? Die Verzunnft schleußt allhier: Sollte Gott die Sunde verdammen wollen, so wurde er nicht heissen sundigen, oder wurde den Ungerechten und Gottlosen nicht geschaffen haben. Nun, die Vernunft will allezeit Gott hofmeistern, ob er Fug und Recht habe, will Gott messen nach ihrem Geset und Gedancken. Gott sollte sauberlicher handeln und nicht also erschrecken, sondern auf die und jene Weise es machen, und stellet Gott also ein Geset vor. Aber das mußt du aus deinem Kopffe lassen, wenn du von Gott reden willt, daß du kein Geset oder Maaß auf Gott giebest; denn er

ift nicht eine Creatur, er ift unermeflich.

Dem Menschen ist ein Maaß geset, ich soll so und so thun; mein Leben ist endlich, es kann gefasset werden und hat eine Regel, Maaß, Weise und Geset, Weish. 11. Da bu mit Gott alfo auch handeln wolleft, fo haft bu Gottes gefehlet. Denn was mit Gott vorgenommen wird nach Gefes, Maag und Biel, bas trifft nicht zu. Die Bernunft fann nicht horen, benn bag fie gebendet: Alfo und nicht anders follte Bott es machen, und urtheilet balb alfo, fpricht: Ift es doch nicht gut, bag man ver= ftodet! und machet ihm alfo ein Maaß; fie mennet, Gott fen wie ein Menfch, bag man von Gott als von Menfchen urtheile. Ulfo verftehet es die Vernunft nicht, und will doch flug fenn und von Gott richten, Matth. 11, 25. Pf. 51, 6. Uber Gott giebt bir Gefete, und nimmt von bir feines; er ftect bir ein Biel, und bu nicht ihm. Darum ift es nicht recht, daß du es alfo willt und alfo fur recht und gut ansieheft, fondern wiffe, daß er es also will haben und also gebeut; sein Wille geht über alle Gefete. Wenn er fpricht: Ich will es alfo haben, fo ift es uber alle Gefete; benn er ift ein unendlicher Gott, und hat es Macht und Kug.

Saget man aber: Ja, ich verstehe es nicht, daß es gut sen, daß er verstocket. Ja, Lieber, vor deinen Augen ist es bose; mennest du, daß du Gott senst? Gott hat kein Maaß, Gesets oder Ziel, (wie gesaget), darum so kann er darwider nicht thun, er kann wider Gesets nicht sundigen, dieweil ihm keines vorgesstellet. Derohalben ist es alles gut, was er thut. 1. Mos. 1, 31.

Es fleußt auch baber eine andere Frage: Db Gott gur Gunde treibe? Golches machet, daß ich Gott faffe in einen Ring und Cirfel, ober in ein Glas, barinnen ich ihn behalten will. Er hat mir vorgeschrieben, wie ich leben und ihm bienen folle; da menne ich benn, er folle auch alfo leben. Er giebt bas Gefet aus, aber er nimmt es nicht wieder hinauf. Es gebuhret niemand, benn alleine Gott, Gefet und Lehre zu geben, wie man leben und fromm fenn folle. Gott aber foll ich fein Gefet ord= nen, wie er die Belt ober Menschen regieren moge. Go halte bu es, wie bu willt, bennoch ift es recht, mas Gott thut; benn fein Wille ift nicht unrecht noch bofe, er hat nicht Maaß ober Gefete, warum er biefen erleuchtet, ober jenen verftodet. Gollte ich hierinnen Gott meffen und urtheilen nach meiner Bernunft, fo ift er ungerecht und hat viel mehr Gunde, benn ber Teufel, ja er ift erschrecklicher und greulicher, benn ber Teufel. Denn er handelt und gehet mit uns um mit Gewalt, plaget und martert uns und achtet unser nicht.

Bieruber mochte einer thoricht werben, wenn er nicht feine Bernunft gefangen nimmt, und aus bem Ropffe ihm treiben



Total !

fie anfieh

diefen P

treibet u

jen. G

getriebe

ibm,

pod)

haben

reibet !

left bu

hod.

nicht w

et mit

und q

binauf

Las fo

haftige

fo wir

und t

bon C

marter

nut jun

der blim

der Ber

Gott @

anhebe

feinem

mit de auf ba

Beg u

Himm

Leibe,

did;

gecteu

auf in

hi ful

nt, wie

låsset alle solche Gebancken, und beruhet nur darauf, daß Gott niemand messen oder ihm Gesetze vorschreiben solle, denn Gott sey gar ex lex, wie man saget. Aber man kann dies die Vernunft nicht bereden, vielweniger kann man sie es überreden, oder ihr aus den Augen reissen das heillose, versluchte Grübeln und Forschen in so hohen und unbegreislichen Sachen, da sie stets spricht: Warum Gott dies oder jenes thåte? Aber mit diesem Messen bringet man sich um Leid, Leben und unsern Herrn Gott, da heisset es: Miß in des Teusels Namen hin. Aber ein jeglich Herz, das da sagen kann: Lieber Gott, mache es, wie es dir gefällt, ich bin zusrieden! das kann nicht untergehen, aber die andern mussen zu Boden gehen.

Darum spricht St. Paulus zu ben Romern am 9, 20:
"Wer bist du, der du mit Gott rechtest?" Du bist ein Mensch,
und willt mit Gott rechten; wo willt du es nehmen? Du mußt
das Geseth haben, willt du mit Gott rechten, nemlich, also musse
man thun; und dieweil es also nicht gethan ist, so ist man dem
Gesethe nicht nachgesommen. Hui, willt du auch mit Gott also
handeln? Das gebühret sich nicht. Mit dem Nächsten magst du
umgehen, der hat das Gesethe, das soll er thun, nicht rauben,
stehlen, ehebrechen u. s. w., aber Gott will thun, wie es ihm
gesället, und muß also thun, denn sein Wille ist das Geseth, es

fann nicht anders fenn.

Der Menich wird barum fromm genennet, wenn er handelt und lebet nach bem Gefete. Mit Gott fehre es gar um, ba heiffet ein Werck barum gut, daß es Gott thut. Mein Werck ift darum nicht gut, daß ich es thue, fondern baß es nach bem Befege Gottes gethan ift, darinnen mir vorgefchrieben ift, mas ich thun foll. Ich muß aus meinem Sinne in ein hoheres treten, nemlich in das Gefet Gottes. Gott ift nicht darum fromm, daß er dies Werck thut, fondern barum ift bas Werck recht, gut, bei= lig und wohlgethan, benn er felbft thut es; und alfo die Gutheit herkommet von Gott und nicht von dem Berde. Gott ift der Thater, und nimmt die Gutheit nicht von dem Werche oder Gefebe. Aber wir nehmen die Gutheit nicht bavon, daß wir gutes verbringen und bavon ben ben Leuten geachtet werden; fondern, daß dem Gefege recht gefchehe, fo muß es durch den Beiligen Beift erfullet werben, alsbenn fo befommen wir auch ben Damen, daß wir fromm find.

Unfere Bernunft siehet durch ein gefarbet, roth ober blau Glas, das kann fie nicht von den Augen thun; barum alles, mas

fie anfiehet, bas muß auch roth, blau ober grun fenn; fie fann Diefen Pharaonem nicht wol auslegen, daß Gott jum Bofen treibet und verhartet, oder reiget entweder zum Guten oder Bo= fen. Gott thut daran wohl und nicht unrecht. Aber ber, fo getrieben wird, ber thut unrecht; benn er hat Gottes Gebot vor ibm, daß er nicht alfo thun follte, und ber Teufel treibet ibn boch, bag er alfo handelt und thut, und nicht lebet, wie Gott haben will. Gott will, bu follt fein Gefet vor bich haben; fo reiget dich der Teufel, daß du wider das Gefet handelft. Bol= left bu benn fagen: Sft benn Gott wider fich felbft? Das ift gu boch. Gottes Bille ift ba, aber wie bas zugehet, bas foll ich nicht wiffen.

3ch foll herunter feben, was Gott haben will. Run hat er mir feinen Willen offenbaret burch bas Gefet und Evangelium und gelehret, was ich thun foll; damit foll ich umgehen und nicht binaufflettern und fragen, warum Gott bies ober jenes thue? Lag folches anfteben. Wenn du aber gum Glauben und mahr= haftigen Berftande kommen bift und das Creut erfahren haft.

fo wirft bu es verfteben.

a Sed Salveri

Santa is

1 8-24 ti

自動物物

a militaria

可加加

a Intitia

五世 8 拉自拉

世典世界

Cara all

经自由经

man! fran

nemia di ali

i, binin

四 时间的

uz, zizi min

for his file

हा अंगे विशेष हैं

tishmid to may

on un, h

Min Dut

the state of the

briden it, out

海 船 四 四

THE PROPERTY AND

香土 四十

th alls his Butter

虚 医性骨折

British Br

ne, hij nie suie

t makes from

and her frien

वारं वर्ष क्षेत्र हैं

Angre ift no

Die Bernunft fahet allezeit oben am Dache an zu bauen und nicht unten. Wie man benn viel findet, die ba nimmer von Chrifto haben predigen horen, find rohe und wilde Leute, martern und fluchen, als waren fie voller Teufel, und fuchen nur jum erften, warum Gott bies ober jenes thue, fommen mit der blinden Vernunft hinauf an das Licht und meffen Gott nach der Bernunft. Uber wir follen vor uns nehmen die Beife, welche Gott St. Paulo (1. Tim. 6, 19.) gegeben hat, und am Grunde anheben, das Dach wird fich benn wohl finden; lag Gott mit feinem heimlichen Rathe mit Frieden und flettere nicht hinauf mit beiner Bernunft auf bas Dach. Er will bich nicht alfo bin= auf haben, fondern er fommet zu dir und hat eine Leiter, einen Beg und eine Brude zu dir gemacht und fpricht: Ich fteige vom Simmel zu dir hinab, und werde Mensch in der Jungfrau Marien Leibe, liege in der Rrippen gu Bethlebem, leide und fterbe fur dich; da glaube an mich und wage es auf mich, der ich fur dich gecreußiget bin. Matth. 9, 21. 22.

Alfo fteige ich gen himmel, und ba werbe ich benn nicht bin= auf in die Gottheit flettern und grubeln. Man follte im Jahre nur einmal von der Gottheit predigen, auf daß man mußte, daß in Sachen ber Seligkeit von unten an ju fahen mare, bas ift, wie Chriftus zu uns fame, bag man predigte, wie dies Rind,

Giral !

auf Erde

aus Got

Beit, bi

Saame ift, bis

aufrich

milen, und vor doch der uns ni

und et

ift ein

gesaget alleine

auf Er

hung i

und m

men,

Mojes

Glauben

bon Chr

wendig

ten mo

Mofes

ift befd

er gien

So ver

man fe

alle B

felbiger

gurch ?

da woll

dern Ch

Same

aupere A

Christus, Milch und Butter isset, an ber Mutter Brusten lieget und zu Bethlehem zu sinden sen, und da lernen, warum Christus kommen, was man an ihm habe. Es. 7, 15. 1. Petr. 2, 2. Wenn ich zu Gott sagen wollte: Warum thust du das? so antwortet er: Ich weiß es wohl, was dahinter ist. Wenn wir das Quare unterlassen konnten, so wurde der Teufel nicht hereinkommen mit solchen und dergleichen Fragen, ob wir versehen sind zur Seligkeit oder nicht, item, wie Christus konne Gott und Mensch seyn u. s. w.

Von der Einsetzung des Ofterlamms und dessen Hindeutung auf Christum.

2. B. Mof. 12, 1 — 5.

Ulhier treibet Moses zwo Lehren, erstlich, wie man das Oftersfest halten solle, darnach, wie man die Erstgeburt oprsfen moge. Das Oftersest sollen sie darum halten, daß sie zur selbigen Zeit ausgezogen waren aus dem Konigreiche Egypten; aber die Erstgeburt sollten sie darum opffern, daß Gott die Erstgeburt der Egypter todtgeschlagen hatte. Davon wollen wir zu seiner Zeit weiter horen.

Auf daß man aber nicht gedencke, gleich als hatte Moses allhier allen Menschen solch Gesetz gegeben, so mussen wir wissen, daß die Historie uns zum Erempel der Nachfolge nicht gegeben ist; wir durfen das Osterlamm nicht schlachten, noch die Erstgeburt opffern. Denn Moses ist nicht uns, sondern alleine dem judischen Bolcke zum Lehrer gegeben. Daran ist viel gelegen, daß wir es wohl wissen; denn wenn wir Mosen in allen Geboten halten sollten, so mußten wir auch beschnitten werden und durften nicht die Tause annehmen, mußten auch das Osterlamm essen.

Denn droben (1. Mos. 12, 7. u. 26, 3. u. 28, 13.) habt ihr gehöret, wie Gott mit Abraham, Isaac und Jacob redet, und verhieß ihnen, daß er ihrem Saamen wollte das gelobte Land geben. Diese Geschichte und Worte sind nicht über die gante Welt gegangen, sondern nur geblieben und gefasset in der Schnur und dem Stamm Abrahams. Darum lässet sich Moses nicht weiter treiben, noch sich bestellen, denn nur auf die Kinder

Ifrael, benen faget er, wie fie fich gegen Gott halten und auch auf Erben gegen die Menschen leben follen, und thut folches alles aus Gottes Befehl und Bebeiß nicht langer, benn bis auf die Beit, die Abraham verheiffen, (1. Mof. 22, 18.) daß in feinem Saamen alle Geschlechte auf Erben sollten gesegnet werben, bas ift, bis daß der herr Chriftus fomme.

Diefes fage ich barum, daß ich gerne wollte, bag ihr einen aufrichtigen, fichern, feinen, unterschiedlichen Berftand hattet gwi= fchen Mofe und bem herrn Chrifto, item, auch um der Juben willen, die ba wollen, baf Mofes burch die gange Welt herrichen und von jedermann feine Befete gehalten werben follten, die boch ben Tert nicht recht ansehen, noch bedencken, daß Moses uns nicht ift jum Benland gegeben, fondern er hat feine Rirche. und er ift Ubt und Prior in feinem Rlofter.

Aber ber gebenedenete Saame, bem Abraham verheiffen, ber ift ein anderer Mann gewesen, benn Mofes. Bon bem wird gefaget: Und es wird ein Saame gegeben werben, baburch nicht alleine bein Geschlecht, bein Fleisch und Blut, sondern alles, mas

auf Erden ift, foll gefegnet werden.

Mofes gehet uns fo viel an, daß wir nur feine Prophezei= hung und Erempel anfeben, als, wie Ubraham geglaubet habe, und wie er die Berheiffung von Chrifto, bem gebenedeneten Saas men, empfangen habe. Dehr fann er mir nicht bienen, und Mofes kann auch nicht mehr, benn daß er uns Erempel des Glaubens vor die Mugen halte, und bag er die Prophezeihungen von Chrifto beschrieben hat und eingefeget, wie ber Menfch in= wendig und auswendig leben folle, geiftlich und weltlich fich hal= ten moge. Darum folget es nicht, daß man wollte vorgeben: Mofes heiffet, man folle fich laffen beschneiben, item, Abraham ift beschnitten worden, item, Roah machte einen Raften, barein er gieng vor ber Gundfluth; barum fo follen wir es auch thun. Co verbeut folches auch Gottes Wort. Auf die Berheiffung foll man feben, die Mofes fuhret, daß in Ubrahams Saamen follten alle Geschlechte auf Erben gesegnet werden.

Gott hat einer jeglichen Beit ihren Lehrer gegeben, aber gur felbigen Beit, ba biefe Predigt ausging, daß alle Senden follten burch die Predigt bes gebenedeneten Saamens gefegnet werden, ba wollte er einen Doctor schicken und geben, nicht Mofen, fon= bern Chriftum, ben Beren felbft, der Abrahams Sohn und fein Saame fenn follte. Da ift benn Efaias, Jeremias, Mofes und andere Propheten ausgestrichen; fie gelten nichts mehr, und foll

See Chris

1.30.2, 2. In his 1.5 mb

THE RES

自動物

où mina in dane Gen an

mm his Dien

t optifea mige.

er felbigen Beit

aber die Erft:

Frétuebart bet

feiner Zeit

atte Moles

o wit willing

micht gegeben

and the Explosion

en alleine ben

in celeges, but

en Geboten bale en und bürften

fterfamm effen.

28, 13.) haht

ed Jacob redet

Ute das gelate

nicht über hi à gefaffet is des

Tet fid Mofes

auf de Rinder

Chriffus alleine predigen, nicht irgends in einem Winckel, sondern in der gangen Welt; benn er soll aller Herr senn, und soll nicht alleine vor sich predigen, sondern auch durch seine verordneten Diener.

vicin M

wer her

Aben o

follen w

et predi

200,

gegeben

wir dan

ben dari

non Chr

um bie

in Mo

und in

alfo tei

cher gu

die Bes

antmor

Magift

lehren

lich den

bon mit

Denn da

und wen

Sals bi

um so

wir un

aus, er

daß er f

Beiliger

horet,

Aber do

Spriiche

foll; als

der Aftic

ihren (Sle

man fiehe

20

2

Mo

20

Darum ist Moses alleine in dem Stamme Abraha gegeben worden; so weit Abrahams Fleisch und Blut reichet, da muß man Mosi gehorsam seyn und ihn hören, bis daß da komme die Verheissung, dem Patriarchen Abraham gegeben. Zu dem Stücke soll Moses sich brauchen lassen, derohalben ist er auch lange nach Abraham geboren; denn Gott hat Abraham lange zuvor den Meßiam verheissen, Gal. 3, 16. Abraham wußte von Moses nichts, die Verheissung war lange zuvor da, auf daß sich niemand rühmete, er ware ein solcher, und Moses selbst mußte wol bekennen, er ware es nicht, wie er denn saget im fünsten Vuch am 18. Cap., 18: "Einen andern Propheten wird euch Gott erz, wecken aus euren Brüdern, dem wird er sein Wort in seinen "Mund legen, den sollet ihr hören."

Nachdem auch Moses ist gestorben, ist keiner kommen, der da ware Mosi gleich gewesen, 5. Mos. 34, 10., denn der alleine, so da von Abrahams Saamen kommen sollte. Derohalben ist Mosis Saame dem Abrahå nicht verheissen, das kann man nicht leugnen. Denn Mosis Lehre ist nicht über die ganze Welt gegangen, sondern ist in ihrem Eirkel geblieben und gegangen. Ein anderer Saame Abrahå sollte kommen, der sollte über die ganze Welt gehen und alle Geschlechte segnen. Das bist du nicht, Mosses. Darnach, so soll auch seine Predigt anders klingen, denn deine, lieber Moses. Das hat Gott viel Jahre zuvor lassen weissagen und verkündigen, daß der Meßias allen Landen Segen und Enade predigen sollte, nemlich, daß durch Christum wir sollten seine weiten, item, daß es durch Christum alles sep ausgezichtet und uns Gottes Barmherzigkeit und Enade alleine durch Christum aeprediget werde.

Das erste Buch Mosis ist ein Hauptspruch von Christo, und eine Predigt von ihm, die gilt mehr, denn sonst hundert Predigten oder Spruche im Mose. Aber Gottes Wort wird nicht so wunderbarlich angesehen und geachtet, als es ist. Es ist ein einig karh Wort, daß von Christo gesaget wird: In deinem Saamen sollen gesegnet werden alle Geschlechte auf Erden, das ist, alles, was da wird von Gnaden predigen, das wird von dem Herrn Christo kommen und auf den Saamen Abraha zeigen. Moses hat ein ander Geschrey und anders gepredigt, und mit

vielen Worten hat Gott mit Mose geredet, aber es ist ein anderer Herr vorhanden gewesen, denn Moses, welchen allein die Jüden auf sich ziehen, aber diesen Lehrer, Ubraha verheissen, follen wir Henden auch auf uns ziehen, Joh. 10, 16. 17. Denn er prediget Segen und nicht das Gesetz; denn er sollte das Gesetz, Tod, Teufel und alles hinwegnehmen. Dieser ist den Christen

gegeben.

adu sondern rad sol nicht

de vandaeten

Artific spira

, h mi m

more his Sp

la den Stid

mo lange nad

the some his

pe von Moles

is his viewand

muite mi be

often Bud on

end Gett er

Bert in friner

france, bet

un der alleine,

Derebalben ift

ion man nict

Belt geganmoen. Ein

die gange nicht, Mo-

maen, benn

ander laffen

anben Gegen

istum wir fol-

les fen unige:

e alleine burd

n Christo, und

undert Predig

t with nicht fo

it. Et ift ein

in dinan Sur

Erben, beit,

mird nor dem

Abrahi frigen.

esign, and mit

Wir haben in Mose viel Prophezeihungen von Christo, die wir daraus ziehen und nehmen sollen, auf daß wir unsern Glauben darauf wissen zu gründen. Der Lehrer Moses giebt Zeugniß von Christo, und er ist darum von Gott geschickt und soll auch um dieser Ursache willen steissig gelesen werden. Darnach sind in Mosis Büchern seine Erempel, wie Gott durch das Wort und im Glauben sein Volk geführet habe, und noch uns auch also regieren und sühren wolle. Da ist denn Moses ein nüglischer guter Lehrer.

Aber wenn einer Mosen anzeucht und spricht: Er gebeut die Beschneidung, darum so mußt du dich beschneiden lassen, so antworte du: D Hans Grobianus bist du, Moses ist mein Magister und Lehrer nicht, er wird mich durch das Gesetz nicht lehren selig zu werden; ich habe viel einen bessern Lehrer, nemtich den Herrn Christum, der da Matth. 11, 29. spricht: "Nimm

von mir Gnade und Barmherhigkeit."

Moses saget, als ein Gesetzprediger: Thue dies, thue jenes. Denn das ist des Gesetzes Predigt, die soll nun ein Ende haben, und wenn man uns Mosen mit seinem Gesetze wollte auf den Hals hången, so sollen wir dem Mosi billig seind werden. Darum so nehmen wir Mosen als einen Gesetzeber an, sonst halten wir uns an unsern lieben Herrn Christum Jesum. Moses ist aus, er hat mit seinem Umte genug gethan.

Darnach, so kann ich des Mosis Umt darzu gebrauchen, daß er schöne, herrliche Erempel und Legenden von den geliebten Heiligen Gottes geschrieben hat, wie sie Gottes Wort haben geshöret, Glauben und Liebe und alle Tugend gehabt und geübet. Aber das ist noch viel tröstlicher und lieblicher, daß er schöne Sprüche von dem Herrn Christo seget, wie er unser Heiland sep.

Das find zwo Ursachen, warum man Mosen fleissig lesen soll; als daß man erstlich drinnen sindet gar herrliche Erempel der Altvåter und Patriarchen, die da Gottes Wort gehabt, auch ihren Glauben und Liebe haben leuchten und sehen lassen. Item, man siehet auch, wie Gott habe die Bosen und Gottlosen gestraft,

als Sodom und Gomorra. Zum andern, daß er auch Weissagung und Prophezeihung von Christo führet. In diesen benden Studen soll Moses mein Lehrer und Prediger senn. u. j. m.

til Mo

maren

also, l

bon A

bağ es

仙湖

fondern

beut die

follen

Haus

gen fi

bies S

fonft :

im h

gieben

Limm

ab unb

So spri

ten uni was si

Sebrhi

Mis R

das ist

es galt

am II

bes er

daher

lieblich

fue, c

im Zen Ingeri

fangen t

Aber wie er die Juden regieret, daß fie diefes effen und jenes trinden follen, item, was fie fur Kleider tragen und wie fie

fregen follen, bas gehet mich nichts an.

Denn es sollte alles nicht långer währen, benn bis ber anbere Lehrer kame, ber da eine andere Lehre bringen würde, wie
benn Psalm 2, 7. davon saget, er solle von einer solchen Weise
predigen: "Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeuget"
u. s. w. Das soll derselbige Lehrer herausstreichen und im Maule
führen, das sonst Moses in der Feder gehabt hat. So nehmen
wir nun Mosen an als einen Zeugen von Christo und halten uns
nach seinen Erempeln, auf daß wir ein Fürbild und Spiegel eines
Ehristlichen Glaubens und Wandels draus nehmen, und gehet
uns Moses als ein Gesetzeber nichts an.

So wollen wir denn nun horen, wie man das Ofterlamm effen solle, und was wir für Exempel darinnen haben. Wir horen, wie um diese Zeit Gott den Kindern von Israel das österliche Fest habe eingesetzt und ihnen geboten, daß sie das Ofterlämmlein leiblich effen sollten, und er sie dieselbe Nacht aus Egypten in die Wüsten geführet und aus dem Diensthause Egypti er-

löset habe.

Die Juben haben diesen seinen Brauch gehabt, daß sie das Jahr nach den Monden zehlen; wir thun das Gegenspiel. Den neuen Mond heissen sie, wenn das Licht angehet, wie die Bauern und der gemeine Mann davon redet im Calender, wenn der Mond angehet, neu ist, oder wenn er zur Halfte, oder gar voll ist. Und haben die Juben für den ersten Mond des Jahres gehalten den Abib, das ist bey uns der April, wenn alle Dinge anheben neu zu werden, als in der Fasten, wenn das Gras und die Baume ausschlagen, und das heissen sie auf Hebräisch den Neuenjahrsmond. Wiewol nichts daran lieget, wo du anfähest. Aber sie waren also im Gesehe verbunden, daß sie mit dem Monden mußten das Jahr anfangen. So war nun ihr erster Mond und Jahrstag mit dem Merk, oder wenn unser April anfähet, darnach der neue Mond anstehet, um die Zeit, wenn es grüne wird, um die Kasten = Zeit.

Behn Tage follen sie gablen von bem neuen Mond, das ift, ba bas erfte Biertheil bes Monds weg war; im felben Monden sollte ein jeglicher Hauswirth ein Schaf zu einem Sause nehmen

u. f. w. Die Juben haben das Haus völler gehabt, denn wir; die Manner haben viel Weiber genommen, und die Weiber denn viel Magde gebraucht, und die Magde waren auch ehelich, und waren der Magde Kinder ben der Frauen Kinder ben einander, also, daß ein Haus gleich wie ein eigen klein Konigreich, oder wie eine Stadt gewesen, darinnen es krimmelte und wimmelte von Kindern und Menschen, wie sie noch thun, wo sie wohnen.

Das Schaf oder Lamm follte keinen Wandel haben, nicht baß es nur weiß ware, sondern daß es nicht verwundet, nicht schäbig und sonst mangelhaftig ware, noch ein Bein gebrochen hatte, sondern gant heil und gefund, welches denn gar wohl also verzbeutschet ist. So soll es auch ein Mannlein seyn.

So hat auch nicht die gange Gemeinde ein Schaf opffern sollen, sondern so weit Ifrael wohnete, so sollte ein jeglicher Hauswirth sein Schaf haben, und da er es alleine nicht bezwingen konnte, mußte er seinen Nachbarn darzu nehmen, auf daß dies Ofterlammlein denselbigen Abend aufgegessen wurde.

Und sollten es von der Heerde nehmen. Wo sollte man es sonst nehmen? Daran sind sie harte gebunden gewesen, daß sie im Hause kein Schaf zum Osterlämmlein sonderlich haben aufziehen dürsen, sondern zur Heerde gehen und zu seiner Zeit das Lämmlein herausheben. Um zehenten Tage sonderte man es also ab und stellte es in das Haus und behielt es daselbst vier Tage. So spricht nun Gott: Ein jedermann solle nun sein Schaf schlachten und opffern, welches denn einerlen Ding ist. Denn alles, was sie opfferten, das schlachteten sie. Darum brauchet man in Hebräischer Sprache immerdar dieser Worte eines sur das andere. Uls Röm. 12, 1. spricht Paulus: "Ihr sollet euren Leid opffern, das ist, schlachten, tödten." Also ward Isaac geopffert, das ist, es galt ihm das Leben, er sollte den Hals herhalten, getödtet, gesschlachtet und geopffert werden.

Also hat Gott das Fest bestimmet, daß es sollte angehen am Abend des vierzehnten Tages, auf daß am funfzehnten Tage des ersten Monds der rechte Ostertag ware. Das ist dies Gesek, daher ist es ohne Zweisel geschehen, daß das wahre, rechtschaffene, liebliche und gnadenreiche Osterlämmlein, unser Herr Tesus Christus, am Palmtage ist zu Terusalem eingeritten, hat vier Tage im Tempel geprediget, darnach das Osterlamm mit seinen lieben Jüngern gegessen, ist bald darnach im Garten am Delberge gesfangen worden, verspottet, verspepet, gegeisselt, mit Dornen ges

मित्रा है।

में विवास

四時間四

a winde, wil

felden Beit

ति हाताहर

mi im Maule

St minns

at this tak

Countel times

m, mì giái

of Minister

hiter. Wir

tad has other

fie bat Offer

dit aus Cant

fe Egopti et:

has fie bas

iel. Den

ce die Bour

, wenn ber

ober gar voll

es Saluts gr

Me Dinge ar

as Gras und

Substilly bes

o du anfahelt.

mit den Meir

e erfter Mond

April anfifet,

menn es grine

Mond, Ast ift,

harle nehmen

kronet, zum Tode verurtheilet, gecreutiget und getobtet, und also recht geopffert worden.

99%

施問

mußte

amm

lein 1

daran die J

emig

au e

Tage

hat n am I

anger

fallet

alfo herna

uns n

gleich r ihr Of

es bi

mehr

nad

nicht

wiffen

ten bi

neten.

ihn.

fen at

1 delte

der 3

11Da 1

Die de

Go mußte nun ein jeber in feinem Saufe ein Lammlein schlachten, wie man fonst pfleget einem Lammlein ben Sals abzustechen, und lieffen es braten, wie ihr benn horen werbet.

Dies Ofterlämmlein effen gehet nun auf den Herrn Christum, mit dem trifft es alles so lustig überein, daß es Wunder ist. Sonst gehet es uns nicht viel an, wie die Jüden haben das Osterlämmlein gegessen. Sie mußten mit des Lämmleins Blut die Pfosten bestreichen, darzu sie ein Büschlein Isops gebrauchten, wie der Prophet David solches berühret im Psalm 51, 19, da er spricht: "Besprenge mich, Herr, mit Isop," und mußte ein jegliches Haus also beschmieret seyn am vierzehnten Tage desselbigen Monats. Darnach mußte man bey dem gebratenen Lämmlein Oblaten essen, und bey dem Gebratniß Salsen oder bittere Lactucken haben. Item, sie mußten gegürtet stehen, als die, so wegesertig wären, die sich trollen und die Nacht davon ziehen wollten, als die alle Stunden bereit wären, aus dem Land zu gehen, oder die da auf seyn wollten und davon reisen.

Er wollte nicht ein solch Mahl anrichten, da man sich toll und voll fressen und fauffen sollte, sondern daben man wacker und frisch auf ware, Rom. 13, 13. Er wollte nicht ein köstlich Mahl anrichten, sondern es sollte ein Zeichen und Bedeutung senn, damit Gott sie üben und behalten wollte im wahrhaftigen Gottesdienst, auf daß sie nicht den hendnischen Abgöttern dieneten. Denn es soll des Herrn Gang Passa heissen, das Ofter-

lamm, ober ber Ditertag.

Aber warum wird bas Ofterlamm ein Gang genennet, ober ein Uebergang, und bas Fest auch ein Gang geheissen? Der Name ist baher gekommen, daß in dieser Nacht Gott durch gant Egypten gegangen ist und alle Erstgeburt todtgeschlagen hat.

Wohlan, das sind die Ceremonien, Weise, Sitten und Geberde, die man gehalten hat über dem Ofterlamm, daß sie die selbige Nacht mußten zu Hause bleiben, und die Thüren zuthun und sich nicht haben mercken lassen, daß sie daheim wären. Sie mußten in einem Hause essen und nichts überbleiben lassen, alles aufessen oder verbrennen, item, kein Bein an ihm brechen. Kein Fremder oder Gekaufter, noch Hausgenoß und Miethling mußte davon essen. Das war die Weise der Jüden, also mußten sie sich schieden, das Ofterlämmlein zu essen. Wenn ein Gast in der Herberge lag, oder ein fremder Landsaß, der da nicht einheimisch

war, fo durfte er nicht mit effen, fondern alleine der Wirth, fein Beib, Cohne, Tochter, Anechte und Magde; benn Gott hat es feinem Bolde gegeben. Ber aber ein gekaufter Anecht mar, ber mußte beschnitten werben, und alsbenn mochte er auch vom Dfter= lamme effen.

Ulfo war es befdrieben und gefaffet, bas fie bas Dfterlamm= lein babeime effen follten, und nichts lieffen uberbleiben, nichts baran gerbrechen mußten. Mit biefem ihrem Gefete waren nur die Juden beladen, bas gehet uns nichts an; es follte auch nicht ewig bleiben, fondern nur fteben, bis bag Chriftus fame.

Das foll eine ewige Beife fenn. Emig nennen bie Buben nicht alles, bas fein Ende hat, fondern ewig heiffen fie,

bas für und fur mahret.

Den vierzehnten Zag auf den Abend mußten fie anfangen ju effen fuffe Brod, und effen bis auf ben ein und zwanzigften Tag beffelbigen Monds. Ulfo feben wir, bag bas Dfterfest acht Tage gemahret und eine gange Boche geftanden habe. Aber es hat nicht allezeit am Sabbath angefangen, fondern unterweilen am Montage, zuweilen auch am Mittwochen, nachdem der Mond angegangen und gelauffen, gleichwie auch unfer Chrifttag oft fo fället. Much wenn wir ben Oftertag halten, fo zahlen wir nicht alfo von dem vierzehnten Tag an, denn er oft über acht Tage bernach gehalten wird, wie benn auch bie Pfingften. Aber es ift uns nicht geboten, und wir find barum nicht Benben, ob wir es gleich nicht alfo halten. Denn die Chriften haben allegeit Oftertag, ihr Ofterlamm mahret fur und fur.

Dennoch hat man es in der Chriftlichen Rirche behalten, wie es die Juben gelaffen haben, gleichwie man andere Gebrauche mehr behalten, als, daß die Weiber noch feche Bochen haben nach ber Rindes Geburt. Seboch halt man es fo ferne, bag man nicht uns laffe ein Gebot baraus machen, ober bag es unfer Bewiffen verbinde, oder daß wir es thun mußten. Denn wir halten die Zeit nicht, wie die Juden, daß wir nach dem Mond rech= neten, fondern, wenn er nur kommet der Dftertag, fo fegern wir Jedoch halten wir ihn allezeit auf einen Sonntag, es fen am Monden, wie es wolle, barob uns benn bie Juden Schelten. Aber es liegt nichts baran. Um Abend fabet allezeit ber Juben Feft an, wie 1. B. Mof. 1, 5. gefchrieben ftebet: "Da ward aus Abend und Morgen ber erfte Tag." Wenn ber Tag ben ihnen ein Ende hatte, fo gieng ber folgende Tag an. Wie benn auch ben uns die folgende Nacht ift der Unfang bes

hit, and alle

in Elmmlein

केट केंद्र वर्षः

a next

a home bis

時時聖世

den haben bit

mmleini Har

ops gebraude falm 51, 19.

min min thing and

am geletetenen

Gallen ehr

tet fteben, als

Radt have

and bem fund

min fic tel

man madet

át ein fösió

Bedeutung

afrhaftigen

tern biene-

bas Diter:

enennet, ober

beiffen? Der

ott butd gang

noen but.

Sitten und Ge-

m, baf fie bie

Iburen judun

m wāren. Sie ben laffen, alek

m brechen. Kin

Wiethling posts

also musten fie

ein Gif in ber

nicht einbeimis

nachkommenden Tages. Die Nacht mit dem völligen Tage ward für einen Tag gerechnet.

Goldes

id mi

nit mo

auf de

ber h

berob

als t

lamm

mile,

in ein

bamal

jest a

ein ?

allein

auch

Effen

er hal

defto

das

breite

tinige

gehabt

mußter

aufefie

jeit,

aufhö

wir fo

zu den

den, t

zu den

lamm

Gott !

erwäh

fein R

thubig

Ge mi

Diese Historie sollen wir wohl fassen, auf daß wir sehen, was Gott damit habe im Sinne gehabt. Dies Gesetz wird ihnen von Gott geboten, gleichwie der Befehl von den ungefäuerten Broden, welcher auch gegeben ward von unsern Herrn Gott. Darnach ist Moses zugefahren und hat es ihnen vorgebracht.

Nun haben wir noch vor uns, die geistliche Auslegung und heimliche Deutung dieser Geschichte zu handeln. Ich habe aber zuvor gesagt, und sage es noch allezeit, daß wer da suchen und forschen will den heimlichen Verstand oder heimliche Deutung, welche unter einer Geschichte verborgen stecket, daß er sie also führe, daß sie sich reime mit dem Glauben; denn die heilige Schrift ist sonst helle und klar, und darf keiner seine Träume hieher tragen. Es hat solches im alten Testamente etwas bebeutet, in dem Regimente, so der Herr Christus sührete, wie es denn mit hellen, ausdrücklichen Worten und Thaten bezeuget wird, daß dies auf Christum gehet; denn es ist alles um den Mann zu thun. Aber wir wollen so viel davon handeln, als wir können.

Erftlich, fo follte ein jeglicher Sausvater ein Lammlein neh= men für fein Saus, und fo viel Menschen barzu gieben, als es genug mar, daß fie es gang aufeffen konnten, fonft follten fie ihre Nachbarn auch darzu beruffen. Dieses Ofterlamm hat Sanct Paulus 1. Cor. 5, 7. 8. deutlich beschrieben und abgemalet, und herrlich herausgestrichen, mas es bedeutet, ba er fpricht: "Wir "haben auch ein Ofterlamm, bas ift Chriftus, fur uns geopffert; "barum laffet uns Oftern halten, nicht im alten Cauerteige "zc., als follte St. Paulus fagen: Es ift nicht ber Juben Dfterlamm, die ein aufferlich und leiblich Lammlein gegeffen haben, fondern ein geiftliches und bas nicht gesehen wird. Denn ob er wol vor= zeiten von den Aposteln ift gefeben worden, die mit Chrifto ge= geffen und getrunden haben, find mit ihm umgegangen: fo wird er boch jest nicht gefehen, fondern er ift in ben Simmel aufgefahren und figet zur rechten Sand feines himmlischen Baters, Joh. 20, 17. Darum fo effen wir nun den herrn Chriftum, unfer rechtes Dfterlamm, im Neuen Teftamente, wie benn auch Johannes ber Taufer faget, Joh. 1, 29: " Siehe, bas ift Got= tes Lamm, fo da tragt die Gunde ber Belt."

Diefes ift eine gewisse Deutung, daß man aus Chrifto ein Ofterlamm mache und auf ihn fuhre die heimliche Auslegung.

Solches kann nicht fehlen, fo wenig Christus fehlen kann, sonder= lich wenn diefer Spruch Johannis bes Taufers darzu kommet, wie man benn allhier Pauli Zeugniß hat, daß er das Ofterlamm

auf den herrn Christum deutet und von ihm ausleget.

So ift nun bas erfte, bag man bas Schaf nehmen foll von der Heerde. Es find aber viel Dfter : Lammer gewesen, mochte berohalben einer fagen: Saben wir benn auch fo viel Chriftos, als viel da Chriften find, gleichwie man allhier fo viel Dfterlammer hat haben muffen, als viel Saufer gewesen find? Da wiffe, daß dort ein leiblich, aufferlich Wefen ift, da fie nicht alle in einem Saufe wohnen konnten; aber diefelbige groffe Menge damals ist nun in ein einiges Wefen gezogen, daß, wiewol sie jest an einem Orte nicht alle find, fo muffen wir doch alle nur ein Ofterlamm haben. Das ift das erfte, das Chriftus nicht alleine foll bleiben unter ben Juden, fondern unter ben Benden auch angenommen werben.

Das andere ift, daß man auch die naheften Rachbarn gum Effen des Offerlamms ziehen und nehmen folle zc. Damit will er haben, wie es auch Paulus zum Romern lehret, daß Chriftus defto mehr ausgebreitet werde. Denn es ift nicht genug baran. daß diefe ober jene Chriftum erkennen, fondern wir follen es ausbreiten und jedermann verkundigen, auf daß viel Leute zu diefem einigen Saufe kommen mochten, ja bie gante Welt zum Reiche Christi gebracht wurde. Bielleicht hat man damals viel Saufer gehabt, barinnen fo viel Perfonen gefunden worden find, als ba mußten ben dem Ofterlammlein fenn, daß man es gant und gar aufeffen konnte. Aber allhier, im Reuen Teftament, fehlets alle= zeit, ba find nimmermehr Chriften genug, Pf. 12, 2., baf wir aufhoren mochten, Gafte zu diefem Dfterlamm zu laden; fondern wir follen immerdar weiter geben und predigen, und uns auch ju benen finden, welchen Chriftus zuvor nicht ift geprediget worben, und fie lehren, die ba Chriftum nicht erfannt haben, daß fie zu dem geistlichen Reiche Chrifti auch gebracht werden. Ihr Ofter= lammlein nehmen, war leiblich; aber unferes ift geiftlich. Und Gott hat baffelbige Dfterlammlein genommen, wir haben es nicht ermablet; biefes Dfterlammlein nehmen gehet geiftlich gu.

Bum dritten, fo foll man ein folch Schaf nehmen, baran fein Fehl ift, als, bas ba nicht hindet, einäugig, schabicht ober raubig ware. Das ift, man foll Chriftum also erkennen und effen, bag man ihn habe und halte als ben, der ohne Fehl und gefund fen. Denn man mußte bas Dfterlamm rein erziehen, bas

II

an Bill bill

bus wir for

र्श्व वांते विव

E ENFER

m Som by

nongenote Anthogang mi

36 habe abo

de fuchen und

niche Deutung,

bij et fe alfo

ben his believ

t feine Errome

ments street by

nd filtete, nie

Thates input

nd m kib i

on funkin, dis

Eimmlein neb-

sieben, als et

follten für ihre

n bat Sanct

remalet, und richt: "Wir

und geopffert;

Samerteige "IL,

den Ditelion haben, freier

n ob er nol ter

mit Christo 4º sames: fo with

n Himmel wist amiridan Ritas

Serra Officer

te, wie dent aus iche, has it six

n and Ordo ein

miles Listerung

Genal

Regim

item,

thun

es 10

ftard

und \$

fart

Liebe.

mit d

nehn

helfer

follet

laffer

Got

men

und febr

die en Abrah

ein I

ande

ein 1

lippe

,, 211s

"Ra

1,00

" ein

" moi

auf

nod

Das

断人

ist, reine Lehre von Christo haben, wie es vor Gott gilt. Ein Lämmlein, bas vor ben Leuten keinen Fehl hat, barnach fraget Gott nicht; sondern darum ist es zu thun, daß wir Christum gant rein erkennen, als das unschuldige, unbesleckte Lämmlein, das da keine Sunde gethan hat, wie St. Petrus in seiner ersten Epistel 1, 19. und auch die zu den Hebraern davon redet, 7, 26., daß wir einen solchen Bischof haben, der da unschuldig und heilig ist. Denn sonst ist kein Mensch auf Erden, der diesen Ruhm und Titel suhren konnte, daß er nicht Sunde habe, Sprüchw. 20, 6., ausgenommen der Herr Christus, der hat keinen Fehl.

Das ist nun unser Christlicher Glaube, daß wir wissen und bekennen, alle Menschen haben Fehler, sind beslecket, schuldig und gebrechlich, auch die Christen, sie haben alle Sunde; alleine der Herr Christus ist vollkommen, rein, heilig und gerecht. Darum, so ist auch das die Ursache, daß wir ihn allezeit essen mussen. Denn diesenigen, so da Christum nicht kennen, noch ihm anhangen, die sind gänklich todt und sind nichts. Aber die ihn erkennen und annehmen, das sind rechte lebendige Leute, Soh. 6, 53. 54. Und dieselbigen sind etwas, aber dennoch sind sie nicht gant und gar rein; sie sind wol Christen, aber darum nicht der Herr Christus selbst. Es ist wol etwas, aber doch sind sie allhier in diesem Leben noch nicht gar rein. Derohalben soll ihm diesen Titel niemand selbst zueignen oder zuschreiben, daß er gar ohne Fehl sen, auf daß er Ursache habe, Christum allezeit zu essen, dies weil er lebet.

Zum vierten, so sollen sie ein Mannlein nehmen. Das kann bahin gezogen werden, daß Christus ein Mann gewesen ist. Aber es ist noch nicht genug, denn es gehet nicht auf den Glauben. Denn ein Weib ist eben so wol ein Mensch, als der Mann. Aber in der heiligen Schrift (1. Mos. 3, 17; 1. Cor. 11, 3.) stehet also, daß der Mann gesehet sen zum Haupte des Weibes, und daß das Weib geniesse aller Güter und Ehre des Mannes. Denn Mann und Weib ein Leib ist, daß eines des andern sich soll annehmen, und was einem geschiehet, das solle dem andern auch geschehen, denn es ist ein Ding. Also solle dem andern vor sich eine Person oder Mann seyn, ohne Flecken und Fehl, voller Weisheit und Gerechtigkeit, unschuldig und heilig; das mir denn nicht hülfe, denn er, und nicht ich, hätte daran genug.

Bum fünften, so soll das Lammtein eines Jahres alt fenn. Auf daß es nicht zu jung ware, so muß es nicht unter einem Jahre senn, sondern eines vollkommenen Alters. Also ist der Herr Chriftus auch ein vollkommener Mensch, er hat vollkommene Gewalt im Simmel und auf Erden, Matth. 28, 18., er fann wohl regieren, ihm mangelt und gebricht nichts an dem, fo zum Regimente gehöret.

Er ift ein Mann, daß er die Unvermöglichen annimmet; item, er ift eines Jahres alt, bas ift, daß er es thun kann und thun will, was ihm geluftet. Wer Chriftum alfo iffet, ber ift es wohl werth, daß Gott ihn anfiehet. Er ift alt genug, das ift, ftarck genug und vermag es. Er foll jung fenn, das ift, Luft und Liebe hat Gott gu ihm; er ift Gott angenehm und angefeben, ftard und gewaltig, und er kann und will helfen mit Luft und Liebe. Ulfo hat Gott vor Zeiten ben Beren Chriftum abgemalet mit bem Ofterlammlein.

Bum fechften, von den gammern und Ziegen foll man es nehmen. Den herrn Chriftum foll man nehmen von den Men= fchen; benn er ift ihnen auch gleich, und foll uns bienen und helfen. Darum fpricht Gott: Bon ber Beerde oder vom Saufen follet ihr bas Ofterlammlein nehmen. Man foll es in ber Beerbe laffen geben, und nicht ein fonderliches im Windel auferziehen. Gott bestellet es fleiffig, auf daß er ja wohl Chriftum in uns menge und backe, und nicht aussondere, auf daß er des Fleisches und Blutes fen, deg wir find. Welches denn über die Maaffen febr ruhmet bie Epiftel zu den Bebraern 2, 10., daß Gott nicht die englische Natur, sondern unfer Fleisch und Blut erwischet hat, Abrahams Saamen. Das ift, Gott ift nicht ein Engel, fonbern ein Mensch worden, und ein solcher Mensch, der da ift unter ben andern Menfchen umbergegangen, Up. Gefch. 10, 38., gleichwie ein anderer Menfch, wie St. Paulus in ber Epiftel an bie Phi= lipper 2, 6. 7. es gar meifterlich heraus ftreichet, ba er fpricht: "Als er Gott gleich war, ließ er fich beg nicht bunden fur einen "Raub, fondern aufferte fich beg, und ftellete fich, gleich als mare , er nicht Gott, und hat fich hernieder gelaffen, gedemuthiget, als "ein anderer Menich, und ift burch alles uns gleich befunden "worden" ic.

Bum fiebenten, fo follte man bas Lammlein behalten, bis auf den vierzehnten Tag bes Monden, das ift, bis auf die Beit ber Zukunft Christi. Denn also ift es beschrieben und bestimmet vom Mofe, daß Chriftus bas Lammlein fur uns werden follte. Das hat sich verzogen und ift das Lammlein behalten worden bis auf ben vierzehnten Zag, bas ift, bis baf bie Beit fam, bag er follte erscheinen, Gal. 4, 4., ober man mag die vierzehn Tage

At. Ein

at fraget

Chiffum 1

Station,

einer râgen

thet, 7, 35.

dan pain

tejen Rubm

Spriidip

un Sibl.

wiffen und

public und ; alleine ber

dt Darum,

effen miffen.

to die de

er bie ibn er

ute, Joh. 6,

find fix nicht

rum nicht der

ind fie allbier

all ihm biefen

er aar ohne

effen, dies

men. Das

gemelen ift.

uf den Glass

16 der Mann.

Cor. 11, 3.)

te bes Beibes,

e des Mannes.

des andern fic

elle dem anders

Christus nicht

eden und Seil

beilig; das mit

Jahret at fen.

dit unit einem te. Also the der

atan genug

also nehmen, daß sie anzeigeten das Verlangen, das kleine Stundlein, da die Seele in Ungst und Noth ist, Es. 54, 8., Ps. 30, 6., und begehret Trost, daß das Geset vorhergehet, daß es das Gewissen dringe zur Erkanntniß der Sunde, daß es durste und hungere nach der Gnade Gottes, Es. 6, 13. Denn der Herr Chrisstus schmecket niemand, denn einer hungerigen und durstigen Seele.

an be

bas !

(die)

auf

obet

Die G

in det

hat n

halbe

audi

1, 7

Geif

bas

goffe

fein

ober

beef

allent

mern

Shid

daß das

fonft

Eine

Leber

butd

fdm

nem

Darum, so wird es vierzehn Tage aufgeschoben, das ist, eine kurze Zeit, auf daß die Seelen zu der Erkenntniß ihrer Sunzben, Noth und Gebrechen geführet werden, und im Hunger und Durst der Gnaden liegen, daß dieselbigen vierzehn Tage die Zeit des Gesehes sen, darinnen wir alle stecken und liegen mussen, das ist, hungern und dursten. Denn mit Verlangen, Lust und Liebe will der herr die Speise angenommen haben. Diese Speise ge-

boret nicht fur eine fatte Geele.

Bum achten: und ein jegliches Sauflein im gangen Ifrael follte es schlachten zwischen Abends, bas ift, in allen Saufern foll man ein folch Ofterlammlein effen. Wer nun bas nicht thut und Chriftum, bas rechte Ofterlammlein, nicht iffet, bem ift nicht geholfen. Aber wie wird Chriftus von uns gefchlachtet? Das geschieht, wenn wir erkennen, daß Chriftus fur uns geftorben fen, und wenn wir nach St. Pauli Mennung Chriftum befennen und predigen, da er Rom. 15, 16. fpricht: "Ich heilige bas Evangelium," bas ift, opffere bas Evangelium. Da beutet er das Predigtamt, daß es folle ein Schlachtamt fenn. Das Opffern ziehet er allezeit auf das Predigtamt. Denn ich thue Gott ein groß Opffer, wenn ich von Chrifto predige, Pf. 116, 17. Mit der Predigt von Chrifto opffere ich Gott das hochfte und allers liebste Opffer und erfulle alle bie Opffer, mas fie bedeuten, und tobte ben alten Menfchen und befehre fie, baß fie neue Menfchen werben.

Bum neunten, so soll man es schlachten zwischen Abends. Man soll predigen und bekennen, wenn es halb Nacht und Abend ist; dieselbige Zeit wird der Abend genennet, oder die letzte Stunde, wie der Herr Christus in den Parabeln anzeiget, und Joh. 5, 28. wird gesaget: "Es kömmet die Zeit" 2c. Denn der Jüngste Tag soll solgen auf diese Predigt, und nach dieser Predigt soll keine andere aufkommen von Gott. Der Teusel wird wol andere ausbringen, wie er denn für und für Ketzeren erwecket; aber Gott hast erstlich das Gesetz gegeben, nachmals am Ende der Weltkommet Christus und bringet die Predigt des Evangelii, welche

Lehre der Heilige Geift gebracht hat. Denn diefes ift die lette Predigt in der Welt und wird genennet eine Predigt, die da geschiehet auf den Abend, Matth. 20, 8., das ift am Ende der Welt.

Bum gehnten: und follt feines Blutes nehmen, und bende Pfoften an der Thure und die oberfte Schwelle damit beftreichen an den Saufern, darinnen fie es effen. Goldes fann man auf das Predigtamt ziehen. Denn Mussprengen ober Beftreichen ge= schieht mit dem Munde ober mit der Zunge. Undere ziehen es auf menschliche Gedancken, auf bas Gedachtniß und Verstand, ober auf die Bernunft; aber Gott redet von den Sachen, fo in die Gemeinde hinein gehoren. Denn in der gangen Chriftenheit, in ber Versammlung, follen fie effen das Ofterlamm, die ba nicht hat meine ober beine Gebanden, fondern etwas anders. Derohalben, fo thue nach St. Petri Lehre, der da 1. Epift. 1, 19. auch faget: Dir find befprenget mit bem Blute Chrifti, 1. Joh. 1, 7., Up. Gefch. 1, 5. Denn wenn wir durch ben Beiligen Geift erleuchtet find, fo foll man allenthalben von bem Ofter= lamme predigen, auf bag man in ber gangen Belt miffe, wie bas Lammlein fur uns gestorben fen und fein Blut fur uns ver= goffen habe. Wenn ich alfo predige von Chrifto, bag er fur uns fein Blut vergoffen hat, benn fo bestreiche und besprenge ich die oberfte Schwelle. Wenn ich predige, daß er mich gegen Gott verfohnet habe, daß, wo ich mich hinkehre, da febe ich das Blut allenthalben in bem Ausgange und sonderlich an der Thure, ba man aus = und eingehet; benn barum ift die Thure vom Bim= mermanne gemacht.

Die Thur heisset in der heiligen Schrift der Wandel und Leben eines Menschen, so er führet. Darum so wird in den Gesschichten der Apostel am ersten Capitel v. 3. gesaget von St. Luca, daß der Herr Christus unter ihnen sen auss und eingegangen, das ist, seinen Wandel und Wesen unter ihnen gehabt. Wie sonst auch in dem Psalm 121, 8. gesaget wird: Gott habe seinen Eingang und Ausgang den und; gleichwie es sich sonst in diesem Leben zuträget. So soll nun das Leben also gesasset sein, daß durch die Predigt das Blut soll über sich gesprenget und die Ueberschwellen damit bestrichen werden; nemlich, wenn ich von meinem Wesen und Leben rede, wie es vor Gott gilt, daß mir da nichts anders helse, denn das Blut Christi.

Das ist denn ein recht Bestreichen, und da ist denn das Blut Christi zwischen Gott und mir. Was ich denn thue, das gefället Gott; denn das Blut handelt zwischen mir und Gott.

Stind

30, 6,

BE BE

四部

Om One

burjus

, bas ift

ter Sin:

mier und

die Beit

illen, has

und Side

Speife ges

en Jine

harim

nicht chut s ist nicht

tti Das

gestorben

befennen

line bas

utet et

dette

jott ein 1. Mit

ind aller

rten, und

Manides

n Wends

and Abend

to Gtunky

nd 304. 5

not min

ater Bett

e der Welt

off, welch

Darum gefället mein Werck Gott wohl; denn also sollen alle Wercke eines Christen eingelegt und gefasset werden in das Blut Christi, auf daß sie angenehm und Gott wohlgefällig waren.

MINI

No Get

ma det

ten tou

Effen

Mund

thum

ben i

ein ti

that.

mol &

fagen

leiblit

geben

Leib

gen i

des

Et f

Tran

bin G

noch

Gott

bas

hat f

holfer

und c

den,

gegebe Züder

wir o

Denn das Blut Christischüßet mich zur rechten Hand wider die Anfechtung der Guter, wenn es einem wohl gehet, item zur linken Seiten, wenn der Satan mich ansicht mit Verfolgung Leibes, Gutes und Ehre. Zur rechten Hand, wenn er uns anssicht mit Schein und List, als da geschiehet mit den Rottengeisstern. Auf der linken Seiten, wenn er einherplaßet und streichet mit Verfolgung, Aengstigung, Schwermuth und anderen, damit er und linkwerts zusehet, wie denn Psalm 91, 7. saget: Obgleich tausend fallen zu deiner Seiten, und zehen tausend zu deiner Nechten, so wird es doch dich nicht treffen.

Da sollen nun die Prediger wachen, wehren und predigen. Wenn du in Unsechtung liegest, daß sie dich vermahnen, an das Blut Christi zu dencken und dich deß zu trösten, damit du wissest, daß es Gott gefalle. Das muß man fleissig immerdar predigen, ob irgends falsche Propheten möchten aufstehen, daß man allezeit ben dem Blute Christi bleibe und darzwischen gehe, daß unser Wandel gefasset sen in dem Blute Christi, es lebe oder sterbe einer, oder es gehe ihm sonst susse oder sauer. Dieses soll das

Predigtamt treiben, Ef. 30, 8. 21. Ezech. 33, 2.

Nun kömmt er darauf, wie man das Ofterlämmlein essen soll. Bisher hat er vom Blute des Ofterlämmleins gesaget, wie man es nehmen und die oberste Schwelle damit besprengen und bestreichen soll, welches anders nichts ist, denn wie man predige, verkündige, abmale und zu erkennen gebe, wer Christus sev. Der Glaube ist das Essen, der uns erhält und stärcket. Gleichwie der Bauch, wenn er isset, trincket, Speise zu sich nimmet, schluckt er es in sich und giebet es wieder an den Ort, da es verkehret wird in Blut, daß die Speise des Leibes Nahrung wird: also isset der Mensch auch geistlich, wenn er verschlinget Christum, bringet in sich Christum, und Christus nähret ihn.

Darum so ist dasselbe Essen anders nicht, benn der wahrhaftige rechte Glaube des Herhens. Wenn du mit rechtem Glauben annimmest Christum, und wissest, daß er sein Blut für dich vergossen habe, und daß dich solches in Creut und Noth tröstet und stärcket, dieweil du es ohne alles Wancken des Herhen gläubest: also issest du Christum und er kömmt in dich, daß ihr geistlicher Weise ein Ding werdet, und einerlen Willen, Weisheit, Klugheit, Stärcke und Gewinn, daß man ein neuer Mensch werde,

ber da taglich zunimmet, machfet, groß, fett und farck wird in dem Erkenntnig des herrn Chrifti, Coloff. 3, 10. Wie denn da= von der herr Chriftus Joh. 6, 35. auch faget: "Wer mich iffet, den wird nicht hungern." Dafelbst haft du auch das geiftliche Effen des hergens. Denn was der Chriftenmensch mit dem Munde ju fich nimmet, bas hilft ihm nichts an feinem Chriften= thum, 1. Cor. 8, 8., aber wenn das Berg etwas durch den Glauben gu fich reiffet, bas hilft, und baburch wird einer vor Gott ein reicher, volliger Chrift, daß alles Gott wohlgefallet, mas er thut.

Bum zwolften faget Mofes: Shr follet alfo Fleifch effen in berfelbigen Nacht. Er beiffet Fleifch ben Berrn Chriftum, wiewol er Chrifti Fleifch noch nicht beutlich ausdrucket; aber er will fagen: Ihr fend geneigt zu effen, was dem Leibe wohlthut und leiblich ift; wolan, ich will euch einmal ein recht Fleisch zu effen geben, bavon ihr luftig werbet zu effen, und bas ba eine leibliche Speife fen.

Alfo ift Chriftus unfere Speife, bag er uns giebet feinen Leib und Blut, wie er das naturlich von feiner Mutter empfan= gen hat, bas ift, unfere geiftliche Speife und Trand, nicht um bes Fleisches willen alleine, fondern bag Gott brinnen wohnet. Er fpricht nicht: Das Fleisch ift die Speise und bas Blut ift ber Tranck, fonbern: Mein Gleisch und mein Blut; mein, benn ich bin Gott.

Wenn ich das glaube, daß Chriftus am Creus fur mich ge= hangen hat, und mahrhaftig Fleisch und Blut worden und ben= noch Gott ift, maget hinan fur mich fein Gleifch und Blut, (benn Gott konnte fonft nicht leiden ober fterben, aber barum hat er bas Fleisch an sich genommen, auf bag er leiben fonnte, und hat fein Fleifch und Blut fur mich gegeben, damit hat er mir ge= holfen); wenn ich nun glaube, daß dies Fleisch fur mich gegeben und geopffert fen am Creube, bas heiffet effen und trinden, bas ift, glauben, Chrifti Blut und Leib fen fur mich gegeben.

Diefes Effen ift, an Chriftum glauben, und fein Blut trinden, bas ift, von Bergen halten, bag er fur uns in ben Tob gegeben fen. Das hat Gott burch dies aufferliche Ofterfest der Buben anzeigen wollen. Gie waren leiblich, und mußten leib= lich vom gammlein effen; aber wir effen geiftlich bavon, bas ift, wir glauben, daß bes herrn Chrifti Fleifch und Blut fur uns gegeben fen. Aber baffelbe Effen geschiehet burch ben Beiligen

Beift.

ははない

ながら

100 100

mit to State

**对你可呼** 

世間は

141 m. n

日前沿

四世世

国的10.00%

Number 1 mil

min pin

Mar ini

zh, hi vie

lete the text

Date for he

कारिय रहित

funt, mi

dur min

on might

hillas ja.

ht. Slick

经加斯

t had no

heun nitt:

ne Seritan,

m ht min

mbtem Gleb

Sid 位 拉

Mod till

Peters Diff

**東京寺が** 

Witheit,

Paris merk

Zum dreyzehnten spricht er: in der selbigen Nacht. Wenn ich recht an Christum glaube, mein Hert und Seele sich nahret deß, daß er seinen Leib für mich gegeben hat, und zweisele nicht daran, denn so wird es Nacht, ich habe denn nichts mehr in der weiten Welt, Phil. 1, 21., Gal. 2, 20., mein Leben ist in Christo verborgen, und wir sind der Welt abgestorben, wie St. Paulus zu den Colossen 3, 3. saget.

to follo

Denn

giebt

guten

den a

Glass

Chris

ouf ge

liden .

Sauer und g

digt

lebett

haben

Seite

wirm

trieber

man

alfo

mid

bitte

meine

einem

herrn

wie ei

Glaui

un de

glin :

Derohalben ist die Welt einem Chriften eine lautere Nacht und Finsterniß, welches der Glaube machet, welcher alleine an dem Blute Jesu Christi hanget und sonst nichts ansiehet noch

achtet.

Zum vierzehnten, so zeiget Moses oft und viel an, daß man das Ofterlämmlein soll mit ungesäuertem Brode essen, oder susse Brod darzu gebrauchen, da kein Sauerteig darzu gekommen sen, und acht Tage lang solche susse Brode essen. Was dieses bedeutet, das leget der Herr Christus selber aus im Evangelio Matth. 16, 11., da er spricht: "Hütet euch vor dem Sauerteige der Pharisåer." Denn dieselbigen ihre Menschensahungen höher hielten, denn Gottes Gebot, huben Gottes Gebot auf, daß nur ihre Aufsähe blieben. Diese ihre heuchlerische Lehre heisset der Herr Sauerteig, damit die Schälcke, die Pharisåer, das Volck versühreten. So wird nun mit den sussen Broden angezeiget, daß man den Glauben rein behalten solle, denn er kann keinen Zusak leiden. Man soll Menschenlehre nicht drein mengen, denn der Glaube leidet es nicht.

Eben daffelbige mird auch 1. Cor. 5, 7. gefaget: "Feget aus ben alten Sauerteig." So ist nun Sauerteig, falsche Lehre und ein bofes, argerlich Leben und Erempel. Denn ein raudig Schaf ftedet fonft gerne eine gange Beerbe an, und die flechtenden Seuchen machen auch andere Leute franck. Darum bies Wort, Sauerteig, begreiffet allhier die Lehre, wiewol auch ofte das Les ben damit verftanden wird. Go follen wir nun den Glauben alfo faffen, bag wir Chriftum, bas Lammlein, einnehmen, bamit unfer Gewiffen rein, lauter und schlecht alleine an Chrifto hange und bleibe. Aber das gehet gar schwer zu und wird benen fauer, bie mit Gefegen gefangen gehalten werden. Darum muß man alleine blos im Glauben leben. Der Glaube bringet uns zu bas Leiden und Sterben unfers lieben Beren Jefu Chrifti. Conft will unfere Natur Ceremonien und allerlen verdienftliche Berde anrichten, barauf bas Bewiffen fich fteuret und verlaffen foll; aber das ift Sauerteig. So will nun Mofes uns ermuntern,

daß wir ben Glauben rein und unverfalfcht behalten und uns huten follen vor allen Bufaglein und Menschenfundlein; benn Sau= erteig ist gleich als ein Zusas.

Bum funfzehnten, fo foll man es mit bittern Galfen effen. Denn es schmedet wohl, wenn ein wenig Effig barben ift, bas giebt bie Ratur, daß bittere Galfen und fauer Rraut neben gutem Gebratens wohl schmecke. Aber es bedeutet, daß man ben alten Ubam creugigen foll, bem foll es fauer werben. Der Glaube richtet bas Berg auf, machet es ftard und getroft in Chrifto, der fur uns gestorben und in den Tod gegeben ift. Dar= auf gehoret und foll folgen, daß der alte Abam nach dem auffer= lichen Menschen muß gepangerfeget werben, Gal. 5, 13. 16. 17. Sauerfrautlein muß barben fenn, bas Gewiffen muß angegriffen und getroffen werden. Denn bas Evangelium ift nicht eine Predigt fur grobe, rohe, mufte Gunder, die ohne einige Undacht leben, fondern ift ein Eroft fur die betrubten Geelen, Matth. 11, 28. Denn es ift eine garte Speife, die will eine hungrige Seele haben.

Bum fechszehnten, fo foll man bas Ofterlammlein nicht roh effen, noch mit Baffer gefotten, fondern nur am Feuer gebraten.

Mit Waffer fochen ift, mit ber Bernunft angunden, ba bas Feuer nicht zum Lamme kommet, noch die Ralte bes Baffers warmen moge; die Sige wird vielmehr durch bas Baffer einge= trieben. Baffer beiffet ein folcher Dunckel und Mennung, ba man mennet, man fenne Chriftum, und ift doch falfch. Sondern alfo foll es fenn: Ich bore bas Evangelium wol, und es bundet mich, ich verstehe es; aber ich traue nicht darauf, sondern ich bitte Gott, daß er mir Glauben gebe auf fein Wort, Luca 17, 5., welches der rechte und nicht erdichtete Glaube ift.

Ich habe ihn im Traume nicht erdichtet, fondern der Beilige Beift hat ihn rechtschaffen gemacht in meinem Bergen, ohne meine Rrafte, burch bas Wort, bas geprediget wird. Gold Feuer gundet er felbft an, Luca 12, 49., und erleuchtet mein Berg mit einem neuen Lichte und Brunft, daß ich mitten im Tobe bes Berrn Chrifti nicht vergeffe.

Der mafferige ober ber falfche Glaube verschwindet. Gleich= wie ein Bildniß aus einem Spiegel verschwindet, alfo halt diefer Glaube den Puff und Stich nicht; fondern der feurige Glaube, ben ber Heilige Geist anzündet, derselbige bestehet, ob er wol gleich zuweilen erfchrecket und betrübet wird. Denn ba ift noch

A Bu a sid nahert

mile night IN Line

TE TO STATE

ही केर्य

duting Ship

et chine ca

collèges mé

of polymon

1, thet fine

dama ja,

pin Ruth

Dentrie der

hiber hiels

is mur iber

t ber hen

Bold ver

ciect, def

un Zufaț

enn det

eget aus

ehre und

ria Schaf

lechtenben

its Dut,

the hall by

auben alle

en, damit

面如

enten fatter

muş man

und in bas fil. Esof

ide Mede

afin foil;

muntern,

State of

Edin a

融口

willt,

alles h

lamm

ben, bi

inthe,

perfect

Tag ve

Mite I

beten

porhai

dem

Mit

die W

in S

Freut

låmn

Limn

feben,

het, au

bollfor

Die 1

St. 9

ben n

bleiber

man J

gürten

tenden

ben Le

es nid

Keib.

wird,

ungen

mit to

II Bot

ber alte Abam, ber ba zappelt, bennoch so halt er aus. Das Feuer ist der Heilige Geist, der das Lammlein in uns gebraten macht und einen rechten Glauben anrichtet, so Christum annimmet und ben ihm bleibet, und wir auch gebraten und nicht gefochet werden, gleichwie er durch das Feuer gebraten ist. Zu diesem Glauben gehöret nun Ansechtung und Trübsal, auf daß er flugs brenne und nicht verlösche. Und wer recht gläubet, der hat ein Feuer, das ist, er siehet nicht auf seine Vernunft. Denn der Glaube ist nicht eine menschliche, sondern göttliche Kraft, wie St. Paulus zu den Römern 1, 16. saget.

Diese Kraft verrostet nicht, ist auch nicht mussig, sondern wird überschüttet mit Trübsal, auf daß der Mensch sehe, daß er nicht in seiner, sondern in göttlicher Kraft hergehe. Und der Glaube ist nimmermehr stärcker und herrlicher, denn wenn die Trübsal und Ansechtung am größten ist; derohalben wird der Glaube seurig genennet. Und ich fürchte sehr, daß unser vieler Glaube auch wässerig sen, daß wir nur mit dem Maule viel davon reden; wenn aber die Püsse kommen, daß wir versolget werben, denn so kömmet dies Feuer und wird das Lämmlein in unssern Gerhen gebraten. So ist nun jenes ein falscher Glaube, dieses aber ein rechter Glaube; jenes ist ein wässeriger Glaube,

Bum siebenzehnten: man soll das Osterlämmlein gar essen, sein Haupt mit seinen Schenckeln und Eingeweide. Das Haupt haben sie gemacht zur Gottheit; die Schenckel aber die Menscheit Christi. Ich will es auf einen Hausen nehmen; denn er will so viel sagen, man soll das Osterlämmlein gant und gar ausessen und nichts davon überlassen. Gant essen verstehe ich also, das man Christum gar esse, und an ihm alleine hange und nichts anders suche, denn ihn. Dieses wird dienen wider der Jüden Glauben, die Christum nicht für den rechten Heiland halten und vorgeben, Meßias sen noch nicht gekommen, und auf einen andern Meßias, auf einen andern Glauben und auf eine andere Lehre warten. Über wisse, wer Christum hat, der hat es alles auf einem Hausen.

Ulso, wenn ich an Christum glaube, so habe ich Vergebung der Sunde, Herrschaft über den Tod und Teufel, habe auch das ewige Leben. Allhier mangelt nicht, es fehlet nicht um eine Klaue, noch um ein Haar. Gott will uns allezeit im reinen Glauben erhalten, so soll man keinen Zusat machen, daß man ihn wolle bessern, oder zweiseln, als mangele etwas daran; wie denn St.

Paulus zu den Colossern 1, 12. nennet den Glauben das gante Erbe, als wollte er sagen: Der Glaube hat es rund in sich gefasset, es sen oben, mitten oder am Ende; nimm es, wo du willt, so hast du es gar. Also sind wir sicher und gewiß, daß wir alles haben und alles essen.

Bum achtzehnten, daß man nichts bavon überlaffe bis mor-Die Juden warten, gleich als follte noch ein ander Ofter= lammlein tommen, und wollen ihre Ofterlammlein erftrecket ba= ben, bis ein anderes komme und eine andere Lehre ihnen gebracht werbe, ober ber Zag anbreche; welche Lehre jenes Dfterlammlein verbrannt und aufgehoben, gehet noch immer hin, ob wol der Zag vergangen ift und bas Ofterlammlein fommen, bas ift, bas Alte Teftament ift aus, es gilt nicht mehr; berohalben hat er geboten, fie follten fich an baffelbige halten, und ob etwas anders vorhanden und ubrig mare, fo follte es mit Feuer, bas ift mit bem Beiligen Geifte, verbrennet werben. 2118 follte er fagen: Bir haben alles in Chrifto, und ift nicht vonnothen, bag wir allerlen Brauche, Sitten, Beifen und Ceremonien halten, ober die Werche des Alten Teftaments thun; fondern wir haben alles in Chrifto. Alfo bleibet ber Glaube an Chrifto und hat feine Freude, Luft und Spiel an ihm. Diefes hat ber Juden Ofterlammlein erinnern follen, bis bag Chriffus, bas rechte, mabre Lammlein fame, welches jenes aufgehoben hat. Wie wir benn feben, daß alles um feinetwillen gethan ift und auf ihn alles ge= bet, auf daß wir in ber Predigt und Erkenntnig bes Beren Chriffi vollkommen und reich wurden, Coloff. 3, 16.

Zum neunzehnten: Um eure Lenden sollet ihr gegürtet sepn. Die heilige Schrift redet mäßig und züchtig, und nicht frech. St. Paulus machet es geistlich und will, daß wir nicht im Glauben mancherlen Secten haben sollen, sondern in einem Glauben bleiben. Aber allhier will Gott die äusserliche Zucht fassen, daß man Keuschheit halten solle, und gebeut, man solle die Lenden gürten. Denn die heilige Schrift schreibet die Keuschheit denen Lenden zu. Ulso wird im ersten Buch Mosis auch gesagt, daß aus den Lenden Abrahä geboren werden sollen ze. Darum so bedeutet es nicht alleine die Zucht oder Keuschheit, sondern den ganzen Leib. Gleichwie der ganze Mensch von einem Weibe geboren wird, also bedeutet es allhier auch die ganze Zucht des äusserlichen ganzen Wandels, daß man ein ehrbar und züchtig Leben sühe, nicht wild, roh, oder bübisch lebe, Köm. 12, 2. Denn wenn man an Gott gläubet, so isse man das Osterlämmlein. Aber darnach

ust. Dat

Danin:

国党的

den it in

山山南

gländet, ba

unft, Omn

e Kroft, vie

a, fondern

學,随此

130 (41)

n trent his

nd faire e

unfer vieler

the viel has

foliat into

in in un:

e Glaube,

et Glaube,

gar effen,

Haupt

Mensch:

lior 19

aufeffen

also, das and nights

der Jiha

halten und

einen an-

ine andere

at es alles

Smean

be auch das

en Glerien

n the polle

ie han St.

umgurte ich meine Lenden, das ift, halte ben Leib in Bucht und Zwange, damit ich felbst nicht in Sunden gerathe, auch andern mit bofem Leben kein Aergerniß vorstelle. 1. Cor. 9, 27.

jum gl

and wir

ailt all

6, 14.

nen, h

benden

ba gilt

eileten 1

hiefem Y

Darum

det meh

Aber be

will thu

biefem

fo flebe

fet Got

fomme

luft bi

Christ

dies Le

2

Mos be

Diterlà

eingest

und vo

trince

der If

Glaube

gehabt,

und nu

diemeil

fannt u

and get

worden.

97

क्षे कि

gros,

Zum zwanzigsten: und eure Schuhe an euren Fussen haben. Gott giebt einem jeglichen sein bescheiden Theil, diesem Weibe den Mann und wiederum dem Manne auch jenes Weib, und daß einer also, der andere sonst liebet, thut und gebehrdet unter den Leuten. Darum können und sollen sie nicht alle auf einerlen Weise einhergehen. Solches bedeutet das Schuhanhaben. Denn wer da Schuhe anziehet, der bereitet sich zu gehen, und ist dahin gerichtet, daß er wandern will.

Zum ein und zwanzigsten: Und sollet Stabe in euren Handen haben. Der Stab dienet darzu, daß er dem Menschen hilft im Gehen, und er sich darauf lehnen konne, wenn er mube wird, item, daß er sich darauf verlassen kann und einen Muth fassen. Solcher Stab ist nun auch das liebe Evangelium, Ps. 23, 4. Wenn wir in dieser Welt leben und Unstösse haben, und mude gemacht werden, da soll immer ben uns aus dem Evangelio Trost, Stärcke, Vermahnung und Neihung seyn. Die Predigt des Evangelii soll immerdar lehren, vermahnen und trösten, reihen, treiben und locken, daß man fortsahre und nicht saul oder laß werde. Darum so ist vonnöthen, daß man für und für mit dem Worte anhalte und den alten saulen Madensack auswecke, daß er nicht schläserig und faul werde. Solches heiset, den Stab in Handen und Schuhe an den Küssen haben, das ist, lehren und vermahnen aus Gottes Wort.

Bum zwen und zwanzigsten: Und sollet essen, als die hinweg eilen. Sie sollen es nicht also eilends essen und behende kauen
und schnattern, wie die Ganse den Hafer essen, sondern sie sollen
es eilends essen, als die da gerne davon waren, daß dies eilends
essen mehr das Hert betrifft, denn den Mund, als die da in Ungst sind. Darum so ist es ein geängstigtes Eilen, und nicht
ein schlechtes Eilen. Das Essen möchte nicht lange währen, irgends
zwo, dren oder vier Stunden. Es soll nur ein Rückbisslein, oder
Morgenbrod senn, daß man stehe und esse, da man nicht viel
Gerichte giebet und sich flugs auf den Weg machet. Denn Sott
spricht: Ihr sollet mit Eilen ausziehen aus Egypten. Denn sie
wurden gejagt, gleich als waren die Egypter mit Reulen hinter
ihnen her. Derohalben haben sie das Ofterlämmlein mit Eil,
Bittern und Zagen verzehret, daß sie nicht lange getischet haben, noch gefeffen, als waren fie zur Sochzeit geladen, fondern die ba auf und bavon wollten.

Solches bedeutet der Chriften Soffnung. Denn die an Chriftum glauben, die miffen, daß es mit diefem Leben muß aus fenn, und wir allhier feine bleibende Statt haben, Bebr. 13, 14. Es gilt allhier nicht, fich niederfeten, fondern furbum fteben, Eph. 6, 14., bas ift, die bas Evangelium boren und Chriftum erten= nen, die haben feine Urfach, allhier gu bleiben, fondern fie ge= benden fort und wollen fich davon in ein ander gand machen; ba gilt es auch hin. Gleichwie die Rinder Ifrael aus Egypten eileten nach dem gelobten Lande, alfo follen die Glaubigen aus biefem Leben nach einem andern und ewigen Leben gebenden. Darum fo fcmedet einem Chriften bies Leben nicht, er geben= det mehr bort bin, benn zu biefem weltlichen Leben, Col. 3, 1. Aber der alte Abam wehret fich hart, und diese bittere Galfen will ihm nicht fcmeden; jedoch der Glaube muß fort. Denn in biefem Leben ift anders nichts, benn Gunde, Plage, Unglud; fo flebet bas fleifch und ber Teufel uns noch am Salfe; fo ftra= fet Gott auch die Gunde in diefer Welt, Pf. 90, 5. Aber wie komme ich aus diesem Leben? Denn, wer anbeißt an die Wolluft diefer Belt, der will es nicht gerne entbehren; aber mer an Chriftum glaubet und den Beiligen Geift hat, ber verachtet benn bies Leben 2c.

Das ist die Auslegung des Osterlämmleins, welches Gott Mosi befohlen, daß die Kinder Israel essen sollten. Solch lieblich Osterlämmlein, das so lange Zeit zuvor geordnet gewesen, ist nun eingestellet ben uns, die wir das Evangelium und Christum haben und von dem wahrhaftigen Osterlämmlein, so da Christus ist, essen, trincken und ernähret werden. In diesem Glauben haben die Kinder Israel auch das Osterlämmlein gegessen und sind in diesem Glauben selig worden, alleine, daß sie eine Decke vor den Augen gehabt, und es ihnen etwas dunckel und verborgen gewesen ist, und nur das äusserliche, leibliche Lämmlein gesehen haben. Über dieweil sie Gottes Wort gehabt, so haben sie Christum auch erstannt und ben dem Osterlämmlein sich seiner Wohlthat erinnert und getröstet, und in diesem unsern Glauben gestanden und selig worden. Röm. 1, 2. Eph. 4, 5.

Nun folgen am Ende noch etliche Stude, als zum dren und zwanzigsten, daß fein Frembling, noch Miethling, oder Hausgenoß, von dem Ofterlammlein effen follte.

Muhier wird geboten, daß ein auslandischer Mann ober

व देवर्षर वाक्ष

and and and

Side Barrier

Bib, D

befebet men

out eineth

ilva Den

mb it babia

tun Sh:

mide tife

m train

tine and

plian, H.

iden, m)

m Counce

Die Pro

und tröfen.

faul ober

o file mit

ufwede,

n Stab

ten und

s die hins

ende fäuen

a fie follen

ies elends

bie ba m

und nicht

m igmli

illein, ober

n nicht vol. Denn Got

Den fi

n si Eil,

idet haben,

Dort it

has des

Gemein

18 विवर्ध

Gliebe

wollte made

ober d

gertheil

fo da niff dies

Gebot,

und fd

alleine

Christu

bat er

und ju

bas lei

und di

herrn

ber 9

gar le

Evange

ba iffet

nicht

ein no

men.

den.

Derr

und P

lich gef

Kaffet |

lich be

ftenthu

nichts

Muth

The pe

mn m

Weib, ein Frembling und Unbeschnittener, nicht sollen vom Ofterlammlein essen, sondern alleine die Kinder Ifrael. Dieses ist ein Werck und Gebot, das nicht die Menschen gethan haben, und bedeutet, es könne niemand das Osterlammlein recht essen, er sey benn ein Glied Christi und ein Bürger der Christlichen Kirche, Eph. 2, 19.; denn es geschiehet durch den Heiligen Geist, und nicht durch unsere guten Wercke.

Also ist es auch; wenn gleich im Christenthume viel sich zur Kirche versammlen und alle Christen genennet werden, sind unter den Christen, haben den Schein und Werck, empfahen das Sacrament des Altars, werden getauft, und stecken doch in Unglauben und gottlosem, sündlichem Wesen, so sind es falsche Christen und Miethlinge, Matth. 7, 15. Es sey denn, daß sie weiter kommen, sonst bleiben sie unsere Hausgenossen und geniessen des Ofterlämmleins nicht. Denn sie sind nur mit dem Namen, Schein und äusserlichen Wandel Christi; aber inwendig und im Grunde ist nichts dahinter. Darum so muß ein jeglicher Christum in sich bilden und Christlich werden, sich gant und gar erneuern, sonst wird er im Neuen Testamente nicht können von diesem Ofterlämmlein essen.

Bum vier und zwanzigsten: fo foll ein jeglich haus nur ein einig Ofterlammlein haben. Dies Gebot traf bas leibliche Ofter= lammlein an, da mußte man alfo thun, daß ein jeglich Saus nur ein Ofterlammlein fchlachtete. Aber Gott fpricht: Ich will es mit meinem geiftlichen Ofterlammlein also machen, daß alle Welt nur ein einig Ofterlammlein haben foll. Denn zuvor affen alle Welt nicht ein Ofterlammlein alleine, sondern ein jeglicher Sausvater hatte fur fich ein Ofterlamm. Darum wird burch bas einige Ofterlamm in einem jeglichen Saufe bedeutet, bag in ber Chriftenheit alleine der einige Chriftus foll regieren, fonft foll alles andere ausgeschlagen werden, Up. Gefch. 4. 12., bas ift, allhier gilt alleine ber eintrachtige Sinn und Berftand von Chrifto, auf daß nicht Rotten und Secten unter uns gemachet wurden, und man Trennung anrichte, wie benn ben ben Corinthern, 1. Cor. 1, 12., gefchabe, da ein Theil fagte, ich bin Upollisch, der andere war Petrifch, ber britte Paulifch, fondern Chriften fenn mogen, bie alle einen Mund, Ginn und Verstand hatten.

Zum funf und zwanzigsten, daß sie mußten das Ofterlamm nicht ausserhalb ihres Hauses essen; das ist, dies Ofterlamm soll nicht unter Unreinen gegessen werden. Und gehet solches wider die Keher und falschen Propheten, die Christum heraus ziehen; bort ist es geboten, allhier wird es ungeboten gehalten. Innershalb des Hauses essen bedeutet die Predigt, so man inwendig der Gemeinde Gottes treibet. Zedoch, ob ich gleich predige, so gehet es doch nicht in das Hert, es sey denn ben denen, die da Christi Glieder sind und da ein einfältiger Sinn ist. Darum, wenn ich wollte heraus fahren und sagen: Ich will diesen zum Christen machen mit diesem und jenem Wercke, als durch Bilder stürmen, oder die Güter gemein machen, das gehet nicht an.

Bum feche und zwanzigften, bag man bas gammlein nicht gertheile. Wenn man das gammlein will austheilen unter bie, fo da nicht Chriften find, oder zertheilen, das ift unrecht. Buvor ift dies auch geboten gewesen, nun aber wird es gehalten ohne Gebot, burch ben Beiligen Beift, ber laffet fich nicht gertheilen und fchneiden in Stande, Drben, Berche und Secten; fondern alleine ben einem Glauben bleibet es. Johannes hat folches auf Chriftum gezogen, baß er am Chreuge gehangen ift. Golches hat er gethan aus bem ubrigen Reichthume feines Berftandes, und zusammengeflochten das geiftliche gammlein, Chriftum, und bas leibliche Lammlein. Buvor find die Gebeine leiblich gemefen, und bes Lammleins Blut ift auch leiblich gewesen, gleichwie bes herrn Chrifti Fleifch und Blut auch leiblich ift; aber nun muß ber Nuben und Brauch geiftlich geschehen. Jener Brauch war gar leiblich, aber diefer Brauch ift geiftlich, bavon in bemfelben Evangeliften, Cap. 6, 54. 56., der Berr Chriftus faget: ba iffet mein Fleisch zc.

Da mache nicht ein geistlich Blut von Christo; benn er hat nicht einen geistlichen Leib und Blut für uns gegeben, sondern ein natürlich Fleisch, so er von der Jungfrau Maria sich genommen. Darum dies geistlich essen stehet im Wort, essen und trinden. Wiewol die Jüden beydes fleischlich verstunden, aber der Herr Christus spricht, Joh. 6, 63: Meine Worte sind Geist und Leben; zeiget damit an, solch essen und trinden musse geistlich geschehen. Das ist nun, davon hier stehet und gesaget wird: Lasset bleiben die leiblichen Beine.

Wir wollen aber jett ben dem Brechen bleiben, was geistlich brechen sen. Gebeine bedeuten die Stärcke, so das Chrisstenthum trägt. Denn Fleisch und Blut sonst das Christenthum nichts trägt, sondern der Heilige Geist giebet es, daß man Kraft, Muth und Stärcke hat, und man nicht untergedrücket werde. Also verschlinget der Tod auch wol den Herrn Christum, aber man muß ihm die Gebeine lassen. Er ist gestorben aus Kraft

and Committee in the state of t

our and

10/2/10

den little

Geit, W

tiel fid ja

a, find un

magen das

loch in Un:

) 诗间战

祖, 随泉

主言是

affem in the

odnyam r

非問題

dans and

idt Konnen

es nur ein ide Ofter

id Hous

Ich will as alle

not offen

jeglichet

durch das

dag in da

t joll alles it, allbiet

britto, and

nden, und n. 1. Sec.

per ambere

iera mogen,

Dictions

older wider und gieben; und Stärde bes Fleisches, aber auferstanden burch Stärde bes Geistes.

Dies sind die Gebeine, die allhier in dem geistlichen Versstande bedeutet werden, als daß man den Herrn Christum nicht hat unterdrücken können, wiewol er sehr schwach gewesen und gestorben, wie ein anderer Mensch, Es. 6, 3. 5. Also werden allhier zusammen gesetzt die leiblichen und geistlichen Beine, das ist, das Osterlamm Christus, welchen jenes Osterlamm bedeutet hat, wird also sterben, daß er dennoch ewig bleibe. Und wird allhier der Tod und Auserstehung des Herrn Christi bedeutet; denn seine Gebeine sind nicht zerbrochen worden.

## Bon den zehn Geboten.

nus

berb

Du

211

Das erste Gebot.

Du follt nicht andere Gotter haben.

Einen Gott haben, das ist, einen haben, zu dem er sich versiehet, in allem Guten gefordert, in allem Bosen geholfen werden; das will der einige wahre Gott selbst seyn, und ist es auch.

#### Das andere Gebot.

Du follt ben Namen Gottes, beines herrn, nicht unnuge anziehen.

Denn Gottes Namen sind auch diese: Wahrheit, Weisheit, Gutigkeit, Kraft, und alles Guten Name ist sein Name; die soll ihm niemand selbst zuschreiben.

#### Das dritte Gebot.

Du sollt ben Fenertag heiligen.

Die beste Feper ist, daß die Seele mit allem Thun besselbis gen Tages deß gewarte, der da erfüllet die Hungerigen und Ledis gen mit Gutern, Luca 1, 53. Denn Feper, das heißt, ledig sepn. Von den zehn Geboten.

Das vierte Gebot.

Du follt ehren beinen Bater und Mutter.

Die Ehre ftehet nicht in Gruffung ober Neigung alleine, fonbern im Thun and Laffen alles, was ihr Wille ober Nothburft ift.

Das fünfte Gebot.

Du follt nicht tobten.

Nicht alleine tobtet, ber ben Tod ober Schaben thut, fonbern auch, ber ihnen nicht wehret, ober vorkommet, als Augustinus sagt.

Das sechste Gebot.

Du follt nicht ehebrechen.

Die årgeste Frucht der Lust des Fleisches nennet er alleine, zu beweisen, wie bose die gange Lust sen, aus der solche Untugend kommet.

Das fiebente Gebot.

Du follt nicht ftehlen.

Fremde Guter zu sich ziehen, ist eine Frucht des Geißes und Begierde; darum so wird hier ber Baum mit den Fruchten verboten, Geig und was aus Geiße folgen mag.

Das achte Gebot.

Du follt nicht falfd Beugniß reben wiber beinen Radften.

Das neunte Gebot.

Du follt nicht begehren beines Nachften Weib, Anecht ober Magb.

Das zehente Gebot.

Du follt nicht begehren beines Nadften Saus ober Gut 2c.

Miso lehren die Gebote.

II.

14

Stifte bes

All Bet:

rifum richt

esen und us

werden ale

bedeutet bat,

wird allhier denn feine

em er sich n geholfen

und ift es

nicht unnust

beit, Weiseit, in Name; bi

m Than left arrive mich Uebertretung der zehn Gebote. Die Uebertretung des ersten Gebots.

forget

unge

Gott

bâlt

und

m) (

Reget

fatue

pung

nes 9

entid

bittet

alle ben,

Freui herbig

gleic

fone

bare

ober

teibe Sau

nes :

Rea

Wer in feiner Widerwartigfeit Zauberen, fchwarte Runft, Teufels Bundgenoffen fucht. Ber Briefe, Beichen, Rrauter, Borter, Segen und bergleichen gebrauchet; wer Bunfdruthen. Schatbeschworungen, Ernftallensehen, Mantelfahren, Milchfteb= len ubet. Ber fein Berd und Leben nach erwählten Tagen, Simmelszeichen und ber Weiffager Dunden richtet. Wer fich felbft, fein Dieb, Saus, Rinder und allerlen Guter vor Bolfen, Gifen, Feuer, Baffer, Schaden, mit erdichteten Gebeten feanet und beschworet. Ber fein Unglud und Widerwartigfeit dem Teufel, oder bofen Menschen zuschreibet, und nicht mit Liebe und Lob alles Bofe und Gute von Gott alleine aufnimmt und ibm wieber heimtragt mit Danckfagen und williger Belaffenheit. Ber Gott versucht und in unnothige Gefahrlichkeit Leibes ober Geelen fich giebt. Der in feiner Frommigfeit, Berftand, ober an= bern geiftlichen Gaben hoffartig ift. Wer Gott und die Beiligen, mit Bergeffen ber Seelennoth, nur um zeitliches Rugens willen ehret.

Die Uebertretung bes anbern Gebots.

Wer ohne Noth ober aus Gewohnheit leichtlich schwöret. Wer falschen End schwöret, ober auch seine Gelübde bricht. Wer übel Thun gelobet oder schwöret. Wer mit Gottes Namen fluchet. Wer narrische Fabeln von Gott schwaßet und die Worte der Schrift verkehret. Wer Gottes Namen nicht anruffet in seiner Widerwärtigkeit und nicht benedenet in Liebe und Leide, im Glücke und Unglücke. Wer Ruhm, Ehre und Namen suchet von seiner Frömmigkeit zc. Wer Gottes Namen falschlich anruffet, als die Keher und alle hoffartige Heiligen.

Die Uebertretung bes britten Gebots.

Wer fressen, sauffen, spielen, tangen, mußiggehen, Unsteuschheit treiben, wer Faulheit, Umt Gottes verschlafen, verssäumen, spagiren, unnuges Schwägen übet. Wer ohne sondere Noth arbeitet und handelt. Wer nicht betet, nicht Christi Leiden bedencket, nicht seine Sunden bereuet und Enade begehret; also nur mit Kleidern, Essen, Geberden ausserlich fepret.

Die Uebertretung bes vierten Bebots.

Wer sich Armuth, Gebrechen, Berachtung seiner Eltern schämet. Wer nicht ihre Nothdurft mit Speise und Kleidern versorget; viel mehr wer ihnen fluchet, schläget, nachredet, haffet und ungehorsam ist. Wer nicht von Herhen groß von ihnen halt, um Gottes Gebot willen. Wer die Gebote der Christlichen Kirche nicht halt mit Fasten, Feyren 2c. Wer Priesterschaft unehret, nachredet und beleidiget. Wer seine Herrn und Obrigkeit nicht ehret, treu und gehorsam ist, sie senn gut ober bose. Hierinnen sind alle Rezer, Abtrunnigen, Apostaten, Berbannten, Verstockten 2c.

Die Uebertretung bes funften Gebots.

Wer mit seinem Nachsten zurnet. Wer zu ihm sagt: Racha (bas sind allerlen Jorns und Hasses Zeichen). Wer zu ihm sagt: fatue, du Narr, das sind allerlen Schandworte, Fluch, Lastezung, Nachreden, Richten, Urtheilen, Hohnsprüche zc. Wer seines Nächsten Sunde oder Gebrechen rüget und nicht bedecket und entschuldiget. Wer seinen Feinden nicht vergiebt, nicht für sie bittet, nicht freundlich ist, nicht wohl thut. Und hierinnen sind alle Sünden des Jorns und Hasses, als Todtschläge, Krieg, Rauben, Brennen, Jancken, Habern, Trauren des Nächsten Glücks, Freuen seines Unglücks. Wer nicht übet die Wercke der Barmshertigkeit.

Die Uebertretung bes fechsten Gebots.

Wer Jungfrauen schwächt, Chebruch, Blutschanden und bergleichen Unkeuschheit würcket. Wer unnatürliche Weise oder Personen (bas sind stumme Sünden), gebraucht. Wer mit schande baren Worten, Liedlein, Historien, Bilbern, die bose Lust übet oder zeiget. Wer mit Sehen, Greiffen, willigen Gedancken sich reihet und beslecket. Wer die Ursache nicht meidet, als Fressen, Saussen, Müssigkeit, Faulheit, Schlasen und Weibes oder Mannes Personen Gemeinschaft. Wer mit übrigem Schmucke, Geberben zc. andere zu der Unkeuschheit reihet. Wer eines andern Keuschheit nicht hilft bewahren mit Nath und That.

Die Uebertretung bes siebenten Gebots.

Ueber die Dieberen und Rauberen ift auch der Bucher groffe Sunde, wer falfch Gewichte und Maaß braucht, oder bofe Waare fur gute ausgiebt. Wer unrechte Erbguter und Zinfen einnimmt.

State State

reliter Times.

the De fin

Carry Biffer

a Sea out

拉田衛田拉

of to see the

Biolistic Re

Chick de de

Gertant, de 12

世 四 生 前五

ins True pla

n Gebet

日本学年

mi Book Room

करूर को है है तो

n mit mofe in fo

1 Sale and Sale, 12

nd Man febru

10 566 coff

and mind a

and State of

set get

bedeno

bot for

orfert,

Bant

Gottes 1. Epi

allen

die F

Sala

leihen

jebet entic

Wo.

Wer verdienten Lohn vorhalt und Schuld verleugnet. Wer seinem Nachsten, Dürftigen nicht borget oder leihet ohne allen Aufsfat. Alle, die geitig sind und eilen reich zu werden, und wie sonst fremdes Gut behalten und zu sich gebracht wird.

Die Uebertretung bes achten Gebots.

Wer vor Gerichte die Wahrheit verschweiget und unterdrucket. Wer schädlich leuget und betreugt; item alle schädliche Schmeichter und Ohrenblaser, Zwenzungige, die Uneinigkeit und Unfriede machen. Wer des Nachsten Gut, Leben, Wercke und Worte übel ausleget und schmahet. Wer denselben bosen Zungen Statt giebt, hilft, und nicht widerstehet.

Die Uebertretung bes neunten und zehnten Gebots.

Diese zwen letten Gebote gehören nicht in die Beichte, sondern sind zum Ziel und Mahl gesett, da wir hinkommen sollen
und täglich durch Busse daran arbeiten mit Husse und Gnade
Gottes. Denn die bose Neigung stirbt nicht eher gründlich, das
Fleisch werde denn zu Pulver und neu geschaffen. Die fünse werden eingeschlossen im fünsten und sechsten Gebote. Die sechs
Wercke der Barmhertigkeit im fünsten und siebenten. Die sieben
Tod-Sünden, Hoffart zc. im ersten und andern. Unkeuschheit
im sechsten, Zorn und Haß im fünsten. Fraß im sechsten. Trägheit im dritten und wol in allen. Die fremden Sünden sind in
allen Geboten; denn mit Heissen, Nathen und Hüsse wider alle
Gebote gesündiget kann werden. Die russenden und stummen
Sünden sind wider das fünste, sechsste und siebente Gebot zc.
Ulso thut die Natur, ihr selbst gelassen, durch Udams erste
Sünde.

Die Erfüllung ber zehn Gebote Gottes. Die Erfüllung bes erften Gebots.

Gottes Furcht und Liebe im rechten Glauben und vestem Bertrauen, gang blos, lauter, in allen Dingen gelassen stehen, sie sepn bose oder gut.

Die Erfüllung bes andern Gebots.

Lob, Ehre, Gebenebenung und anruffen Gottes Namen,

und feinen eigenen Namen und Ehre gang vernichten, daß allein Gott gepreifet fen, ber alleine alle Dinge ift und murdet.

Die Erfüllung bes britten Gebots.

Sich zu Gott bereiten und Gnabe fuchen. Das gefchiehet mit Beten, Predigt und Evangelium boren, und Chrifti Leiben bedencken; alfo geiftlich zum Gacrament gehen. Denn bies Ge= bot fordert eine geiftarme Geele, Die ba ihr Dichtsfenn vor Gott opffert, bag er Gott fen und in ihr fein Berd und Ramen befomme, nach ben zwen erften Geboten.

Die Erfullung bes vierten Gebots.

Williger Gehorfam und Unterthanigkeit allerlen Gewalt, um Gottes Boblgefallen willen, als ber Apoftel St. Petrus fagt, 1. Epift. 11, 20, ohne alles Biderbellen, Rlagen und Murmeln.

Die Erfullung bes funften Gebots.

Gebuld, Sanftmuthigkeit, Gutigkeit, Friedlichkeit, Barm= berbigfeit, und allerdings ein fuffes, freundliches Bert, ohne allen Sag, Born, Bitterfeit gegen einen jeglichen Menschen, auch die Feinde.

Die Erfüllung bes fechsten Gebots.

Reufchheit, Bucht, Schamhaftigfeit, in Berden, Borten, Begierben und Gedanden. Much Daffigfeit in Effen, Trinden, Schlafen, und alles, mas ber Reuschheit forderlich ift.

Die Erfullung bes fiebenten Gebots.

Urmuth bes Geiftes, Milbigkeit, Willigkeit, feine Guter gu leihen und geben, ohne allen Beis und Begierde leben.

Die Erfüllung bes achten Gebots.

Eine friedfame, beitfame Bunge, bie niemand ichabet und jedermann frommet, die die Uneinigen fohnet, die Berlafterten entschuldiget und verficht; das ift, Wahrheit und Ginfaltigkeit in Worten.

Des neunten und zehnten Erfullung

Das ift vollkommene Reuschheit und Verachtung zeitlicher Luft und Guter grundlich, bas allein in jenem Leben vollbracht

D stringer by

er leitet eter in

id in perfect

des secreta

ten Gebate.

संभाव (चा प्रकृतक

alle Schlichte Comit

Larright at bits

Berde und Breite

in Bunta Entit

b gebaten Being.

ht in bie Bitte, for

wir binfemmer iche mit Siefe und Gute

it eber gründlich, bas

ffen. Die film Ginne

Bebote, Die fechs Rebenten, Die fieben

ndern. Unfeuschheit

im fedsten, Leige

en Sunden find in

Sulfe wiber alle en und frummen

Sebente Gebet ic.

burd Abams erfte

Gotte.

auben und refen

gen gelaffen fteben,

ebote. Gottes Kimen, wird, Umen. Alfo thut die Gnade Gottes durch Chriftum, unfern Herrn.

nicen fo

handen mögen, Todfun

Darian Ruffen

mennet

Menid

profet d

midt tid

mit vie

Hilfe (

Bereitu

Speise

fleucht

untereit

der Up

in biefe

follten hatte i famen eine L

fabes i

tes, 111

gemis.

,Mad a

"Also s

nlone !

nipper 1

ilifet f

Hegen

1 lane

### Kurger Beschluß ber zehn Gebote.

Spricht Christus selbst: Was ihr wollet, daß euch die Leute thun sollen, dasselbe thut ihr ihnen auch, das ist das gange Geses ses und alle Propheten, Matth. 7, 12. Denn niemand will für seine Wohlthat Undanck leiden, oder seinen Namen einem andern lassen. Niemand will Hoffart gegen ihn erzeiget haben. Niemand will Ungehorsam, Jorn, Unkeuschheit seines Weibes, Beraubung seiner Güter, Lügen, Trügen, Uffterreden leiden; sons dern Liebe und Freundschaft, Danck und Hüsse, Wahrheit und Treue von seinem Nähesten ersinden. Das gebieten aber alles die zehn Gebote.

Seine felbst eigene Liebe und Gottes und des Nahesten Berachtung nimmt Gott, bas seine, und entzeucht ihm, was ihre

ift, und entbeut ihm nicht, bas ihre ift.

Die Liebe Gottes und bes Nachsten und fein felbft Berachtung

enthalt fich ber Guter und Namen Gottes und entbeut ihm ihr bloffes nichts, enthalt fich ber Guter bes Rabeften und ent=

beut ihm das ihre und sich felbft.

Mercke, es ist ein groffer Irrthum, so jemand zum Heilisgen Sacrament gehet, der sich auf das untreue Vortheil verläßt, daß er gebeichtet, gebetet und ihm nicht einiger Todsunde bewußt ist. Denn die werden ihnen selbst das Gericht empfahen, 1. Cor. 11, 29., sintemal sie nicht rein noch wurdig werden durch solche ihre Wercke oder Gewissen, ja durch solche vermessene Reinigkeit vielmehr unrein werden.

Aber wer da gläubet und vertrauet, er wolle Gnade und Reinigkeit am Sacramente erlangen, dieser Glaube und Vertrauen macht reine und würdige Empfaher, welcher sich nicht auf die obgenannten Wercke verläßt, sondern auf das reine, getreue und gütige Wort und Verheissen Christi, da er Matth. 11, 28. spricht:
"Kommet zu mir alle, die ihr arbeitet und beschweret send mit Sünden, ich will euch erquicken."



In biefer trofflichen Borte Bermeffenheit und ficherm Ber= trauen foll man zugehen, und die alfo zugehen, werden nicht zu fcanben. Denn wir aus unfern Werden nimmer gewiß werben mogen, ob wir ohne Tobfunde fenn, und muß doch gewiß ohne Tobfunde fenn, wer ohne Schaden zum Sacrament gehen will. Darum fehet die Gewißheit auf bem Borte und Berheiffen und Ruffen bes getreuen Geligmachers Chrifti, wie gefagt ift. Das mennet auch Paulus, 1. Cor. 11, 28., fprechend: " Ein jeglicher Menfch prufe fich felbft, und effe benn von diefem Brod." Der prufet aber fich felbft recht, ber eines andern Uebel vergift und nicht richtet, fonbern fich felbst empfindet, daß er beschweret ift mit vielen Gunden und Gebrechen, und alfo ber Gnabe und Bulfe Chrifti begierig wird; bas ift die alleredelfte und nabefte Bereitung jum Sacrament. Denn als Augustinus fagt: Die Speife fuchet nicht mehr, benn eine hungerige, ledige Geele, fleucht auch nicht, benn bie ba fatt und hoffartig find, die fich untereinander richten und verdammen, als die thaten, zu benen ber Apostel diese Worte schreibet. Denn follte der Apostel uns in biefen Worten aufgeleget haben, daß wir uns felbft erkundigen follten, bis daß wir gewiß maren, ob wir ohne Todfunde maren, hatte er uns unmöglich Ding aufgeleget und allesammt des beil= famen Gacraments beraubet. Darum ift genug, baf bu nicht eine Tobfunde miffeft, gemiffer grober Beife ober gemiffen Bor= fages gur Tobfunde; bas hinterftellige befiehl in die Gnabe Gots tes, und lag beinen Glauben beine Reinigkeit fenn, fo bift bu gewiß.

# Der mosaische Segenswunsch.

4. B. Mof. 6, 22 - 27.

"Und ber herr fprach zu Mose: Sage Aron und seinen Gohnen: "Alfo follt ihr die Rinder Ifrael fegnen und fprechen: Der herr "fegne bich und behute bich. Der Berr erleuchte fein Ungeficht "uber dir und fen dir gnadig. Der Berr erhebe fein Ungeficht "über dich und gebe dir Friede. Denn fie follen meinen Ramen "legen auf die Kinder Ifrael, und ich will fie fegnen. Der Berr "fegne dich und behute bich."

tree bard Girls a

a Gebote

rollet, das nó lab

के वहाँ है वह वहाँ है है वह वह

Denn timb ti

e feinen Riner inn

agen the expirition

of their feines Robe

Affterreben leden in

Siefe, Battit m

as gebieten che dis

mb bes Mibefin An-

encht ihm, bas ibr

in lelbit Berachtung

and entbeut ibm

Bähesten und ents

jemand zum Seilis ue Bortbeil verlift, n Tobfünde bewuft

empfaben, 1. Cor. merben burd feide

rmeffene Reinigfeit

molle Gnate mi

tube und Bertiaun

: fic nict uf ti

reine, gettene mi

tth. 11, 28, fpil:

befdmeret for mi

Das erste Stuck dieses Segens betrifft das leibliche Leben und Guter, wie 1. Mos. 1, 28. und auch sonst oft gesagt wird: und Gott segnete sie und sprach: "Wachset und seyd fruchtbar." Daher auch in der Schrift 1. Mos. 27, 34. 36. 38. die gemeine Weise zu reden ist: "Gieb mir einen Segen. Hast du nicht mehr Segen?" Das ist: Gieb mir etwas, als Gut, Brod, Kleid u. s. w. Denn es ist alles eitel Gottes Gabe, und durch seinen Segen haben wir, was wir haben, und heisset auch darum ein Segen, das ist, eine Gottes Gabe, die er uns durch seinen Segen giebt.

Geele;

dem gen

mothern.

frede: nide med

alle Etci

to viel ge

lid, febe

nict, for

lid und

verficht ;

uns berd

und Ger

fer hert

feben ut

gegen u

teichen

nicht and

bas iff, fi

Ma (ta

Commel t

yhaffen.

the unite

Court, a

地量

號。

is bringer

philan,

The same

10 M

देववाई, हेर

Alfo i

So wunschet nun dieser Segen dem Volcke, daß ihm Gott wolle Glück und alles Gut geben und auch behüten und erhalten, nemlich, daß es erstlich an ihm selbst leiblich fruchtbar sep, treu ehelich Gemahl, Nahrung, Kleider und alles, was noth ist zu diesem leiblichen Leben, habe, es sep Haus, Hof, Ucker, Vieh, Gesinde. Und wenn er es nun giebt und wir es haben, daß er es auch behüte und bewahre, als, den Leib vor Kranckheit und Plagen, das Vieh, Haus, Ucker, vor Feuer, Wasser, Ungewitter

und allerlen Schaben.

Und lehret uns solcher Segen barneben, daß wir dankbar seyn sollen und erkennen, daß unser Leib und Leben, sammt allen Gutern und Nothdurft, nicht durch unser Werck noch Arbeit gemacht noch gewonnen werden mögen, auch nicht durch unsern Fleiß und Sorge bewahret noch erhalten werden, sondern es ist alles Gottes Segen, Gottes Hut und Sorge, Ps. 127, 1. 2; nicht, daß wir darum sollten mussig gehen, nichts arbeiten, noch hüten, sondern sollen das unsere thun, mitarbeiten und hüten, aber doch wissen, daß Gott musse das Gedenhen und Gerathen in unserer Arbeit und Hut geben, wie St. Paulus lehret, 1. Cor. 3, 6: "Ich habe gepflanzet, Apollo hat begossen; aber Gott hat das Gedenhen gegeben."

Denn wir sehen, wie unzähliche Kranckheit und Gebrechen unserm eigenen Leibe, Weibern, Kindern, Gesinde, wie unzähliche Gefahr und Plage dem Viehe, wie unzählicher Schaden und Ungezieser den Früchten und andern Gütern widersahren kann und täglich widersähret, daß nicht möglich ist, aus unserer Macht oder Wig ein Hühnlein oder Hälmlein oder Ferklein, ja auch nicht ein Körnlein zu erhalten oder behüten, geschweige, daß wir es machen oder schaffen sollten. Der Schöpffer, der es uns alles schaffet und giebt, der muß auch alles behüten und erhalten, ohne daß

wir arbeiten muffen, und nicht muffig noch lag geben.

"Der Berr erleuchte fein Ungeficht uber bir und fen bir anabia."

Das andere Stud betrifft das geiftliche Befen und bie Seele; denn folches Segens ift bas Bieh und Guter nicht em= pfanglich, fondern bleiben in dem erften Stud, ba fie mit uns,

bem Leibe nach, ben gemeinen Gegen haben.

Und hier muffen wir Ebraifch lernen und ber Sprache ge= wohnen. Denn es lautet im Deutschen gar nichts, wenn ich fpreche: Gott erleuchte fein Ungeficht uber bir. Und ift boch nicht wohl anders zu geben, noch zu verdeutschen, und muffen es alfo Ebraifch nachreden und bleiben laffen. Und ift auf Deutsch fo viel gefagt: Gott ber Berr erzeige fich bir freundlich und troft= lich, febe dich nicht fauer an, noch zornig, erschrecke bein Bert nicht, fondern lache bich froblich und vaterlich an, daß du frob= lich und getroft von ihm werdeft, und eine freudige, herhliche Buverficht zu ihm habeft. Welches geschieht, fo er unsere Gunde und vergiebt und nicht mit und rechnet, fondern durch fein Bort und Beift unfer betrubtes, blobes Gewiffen los fpricht, bag un= fer Bert fuhlen fonne, wie Gott unfere Gunde nicht wolle anfeben und hinfort immerdar gnadig, freundlich, trofflich und fanfte gegen uns fenn.

Gleichwie die liebe Sonne, wenn fie aufgehet und ihren reichen Schein und milbes Licht in alle Welt ftreuet, fo thut fie nicht anders, benn daß fie ihr Ungeficht über alle Welt erleuchtet; das ift, sie scheinet helle und frohlich und erfreuet nicht alleine die Menschen, sondern Thiere, Bogel u. f. w., und alles, mas im Simmel und auf Erben ift, machet fie lichte und gleich als neu geschaffen. Wenn fie aber ihr flares, lieblich Ungeficht verbirget, oder untergehet, fo fiehet alles Ding fauer, betrubt, finfter,

schwars, als mare es todt und in der Solle.

Ulfo follt bu bier ben Text bes Segens auch verfteben. Wenn Gott fein Bort giebt, fo laffet er fein Ungeficht froblich und helle uber alle Gemiffen scheinen und machet fie damit frohlich, feck, licht und als gar neue Bergen und neue Menschen. Denn es bringet Bergebung ber Gunden und zeiget Gott als einen gnabigen, barmberbigen Bater an, welchen unfer Leib und Be= trubnif jammert und erbarmet. Wenn er aber fein Wort megnimmt, ba verbirget er sein Angesicht, ba wird es benn finfter, schwart, betrubt, Sammer und Leid im Gewiffen, da fühlet man eitel Born und feine Gnade.

So wunschet nun dieser Segen, wenn ich es Deutsch aus-

only on the state of the state

36, 38, 10 150

tern his his

25, als Ga, 30

ties Gate, which

ab beiffer auch bare

e er und but finn

Belde, bif in Git

behåten unb eighten

h fruchtber fa, bn

es, mas not it n

Dof, Adn, Sid.

tic es haben, has er

voe Krancheit un)

Baffer, Ungenitter

bağ wir bandbar

Leben, fammt allen

end ned Arbeit ge-

nicht durch unfern

m, sombeen es ist

9, 127, 1.2;

ts arbeiten, noch

ebeiten und büten,

n und Gerathen in

ins lebret, 1. Gre.

fen; aber Gent bar

theit und Gefreches

inde, wie unjafete

er Shiden in lie

ederfahren fun mi

s unferer Mit de

ein, ja auch nicht if

te, dağ mit të nati

of und all life

of erhalten, the

las gefen.

Bit let goth

Sy suite St

n fellen m

fein Angell

ber Gund

mehr prehi

Ment over

MI. 10 II

higher mit l

Title II

Seek, and 1

ter hem Cere

bet Welt m

uns wel ga

nem Geifte

liegen frets

tes gnadio

und Gott

beset an

barqui ber f

lid, and h

has es wol

ben Geiff

be Eritling

BULL DES (

mit, mer h

in, Mari

d futtet ou

the fein In

Durch ashe

in Intellig

trá bie Anti

मांग्रे ह्यांग्रे

dadet, bas

क्षेत्र वर्षः वर्षः

動物

Den

sprechen soll, daß uns Gott sein gnådiges Wort reichlich scheinen lassen wolle und damit frohliche Gewissen machen, daß uns die Sunde, Gewissen, Gesetze und Teufel nicht erschrecken, noch verzagt, blode und betrübt machen, daß wir nicht seinen Jorn, sonz bern seine Gunst und Liebe in unserm Herzen fühlen. Das ist der rechte, geistliche, grosse Segen, der ein geistliches und ewiges Leben giebt, welcher den Thieren, Viehe, Bogeln u. f. w. nicht kann gegeben werden.

Er setet aber darzu: und sen dir gnådig, und låsset es nicht genug senn, daß er sein Angesicht über und scheinen oder leuchten lässet. Denn es sind auch zwen Stücke in diesem Segen, welche St. Paulus unterschiedlich zu nennen psleget, Gnade und Gabe. Das erste ist Gnade oder Gunst, wenn er seinen Zorn wendet und uns durch sein Wort gnädiglich ansiehet und uns alle Sünde vergiebt, und also unser Herh gegen ihn sicher und fröhlich machet. Darnach giebt er auch die reichen und mancherlen Gaben seines Geistes, dadurch wir viel ausrichten, bende in uns selbst und in aller Welt, als: lehren, trösten, rathen, helsen, tausen, Sacrament reichen, Wunder thun und dergleichen, wie 1. Cor. 12, 4. Paulus erzählet.

Gleichwie die liebe Sonne, wenn sie aufgehet, machet sie nicht alleine alle Welt frohlich mit ihrem lieblichen, schonen Lichte, sondern würcket, giebt und hilft, daß bende, Menschen und Vieh, allerlen thun, arbeiten, gehen, stehen und alle Glieder brauchen können, erwärmet und treibet allerlen Gewächse und Früchte, bis sie alles reif und vollkommen macht. Ulso spricht hier der Segen auch, daß Gott uns nicht alleine mit dem Worte der Gnaden helle scheinen wollte und uns durch Vergebung der Sünden und Anzeigung seiner Gunst gegen uns fröhlich machen, sondern auch uns gnädig senn, das ist, gnädiglich nachdrücken, mit Geist und Gaben stärcken, zu thun allen seinen Willen. Darum heist dies Wort, gnädig senn, so viel, als begnaden, oder gnädiglich geben, wie der Erzvater Jacob, 1. Mos. 33, 5., solches Wort brauchet und zu Esau spricht: "Dies sind meine Kindlein, die mir der Herr begnadet, bescheret oder gnädiglich gegeben hat."

Und lehret uns hier abermal dieser Segen, daß wir danctbar senn sollen und erkennen, wie wir unsere Sunde durch kein Berdienst noch Wercke los werden konnen, auch alle Heiligkeit und Weisheit auf Erden, alle andere Prediger und Lehrer, sie senn, wer sie wollen, nicht ein einig Gewissen in der allergeringsten Sunde stillen noch troften konnen, sondern es muß es das Licht des gottlichen Borts alleine thun. Richt, daß wir barum feine gute Bercke thun follen, oder verrucht dahin leben, fondern wir follen uns in guten Berden uben und doch wiffen, daß ein froblich Gewiffen feines andern Begs herkomme, benn wo Gott fein Ungeficht uber uns leuchten laffet, bas ift burch Bergebung ber Gunde, aus lauter Gnade und Barmbergigfeit, bargu auch meder predigen ober bekennen, noch ein einiges recht Chriftliches Werck ober Bort anzufaben vermogen, gefchweige benn zu vollen= ben, wo er une nicht gnabig ift, bas ift, wo er une nicht gnabiglich mit feinen Gaben begnadet, ftarcet und treibet.

"Der Berr erhebe fein Ungeficht über bich und gebe bir

Friede."

Sent and feight

maker is to be

mids friend have

त्रिक विशेष है।

व्यक्तिकेल का का

Blocks & Land

is, and that it it Seinen eber leufter

biefem Egg, wide

et, Gnate mi Gite.

feinen Ben nebe

und und ale Sink

r umb friblid made.

ocherlen Gaben feins

in und felbit und in

fen, taufen, Guern:

mie 1. Cer. 12, 4.

amfaebet, machet fie

iden, iconen Lichte,

Teniden und Bieb,

e Glieber brauchen

und Kruchte, bis

nt bier ber Segen

Borte ber Gnaden

ber Gunben und aden, fonbern auch

den, mit Geift un

Darum beift bis

ber anabiglich geben,

des Bott brutt

imblein, die mir be

gen, daß nit but

ere Gunte birt fir

and all friff

iger und febr ü

in in det effectly

ndern es mele de

ben bat."

Das dritte Stud betrifft auch das geiftliche Wefen und die Seele, und ift ein Bunsch des Troftes und endlichen Sieges unter bem Creut, Tod, Teufel und aller hollischen Pforten, fammt der Welt und übrigen bofen Lufte unfers Fleisches. Denn ob et uns wol gnabig worden ift, die Gunde vergeben hat und mit feis nem Geifte gezieret, fo haben wir gleichwol noch vor uns, ja, liegen ftets im Rampfe wider ben Teufel und übrige Gunden.

Denn auch der Teufel, wenn er gewahr wird, daß wir Gottes gnadiges Wort haben, und aus feinem Reiche geriffen find und Gottes Kinder worden, so wird er auch toll und thöricht und hebet an uns der Welt Gewalt mit Schwerdt, Feuer u. f. m., bargu der Welt Weisheit mit Reberen und Frethum mannichfaltig= lich, auch der Welt Beiligkeit durch falfche Bruder und Beuchler, daß es wol noth ift, nicht allein anfahen uns zu erleuchten und den Geift zu geben, oder wie St. Paulus Rom. 8, 23. faget, die Erstlinge des Beiftes, sondern uber uns anhalte, daß wir die Fulle des Geiftes und endlich gangen Sieg erlangen. Denn nicht, wer da anfahet, sondern, wer da beharret, wird felig mer= ben. Matth. 24, 13.

Und hier muffen wir abermal Ebraifch reben lernen; benn es lautet auf Deutsch nichts, wenn ich spreche: Der herr erhebe fein Ungeficht uber bich. Und man kann es doch nicht wohl Deutsch geben. Denn die Mennung foll die fenn: Wenn Gott fein Ungeficht über uns erleuchten ober scheinen laffet, fo machen doch die Unfechtung und Verfolgung des Teufels, der Welt und unsers Fleisches ein folch Ungewitter in unfern Berben, daß uns duncket, das liebe Licht des theuren gottlichen Worts wolle unter-

gehen und uns im Finftern laffen.

Gleich als wenn die Sonne wol hubsch und fein aufgebet,

對為情報

Biggs Cat

the state !

is a frint:

拉舞动山

State mich bin

(tom auch ri

de fen Ange

falsa unb (43

dien Geit t

feinde miber

olik jogeny

in to er fpricht:

ende bid file

into 13. fela

ider Gett ben

let bie Kinder

my bağ er bie

mbit Gott Bi

in fin fallden §

if Beid zu ferm

the Kasen bir

int gefranet bab

Meter findet,

the matter parties of

dia utheben, 1

froblich scheint und lieblich leuchtet, und doch ein Gewolcke und Ungewitter fich wider fie erhebet und ihr ben Schein nimmt, baß man feine Sonne mehr fiehet, und ift, als wolle fie verfinden und fich bas Ungewitter überwinden und unterbrucken laffen, baf man wol zur Sonne fagen mag: Salte vefte, liebe Sonne, und lag bich die Wolcken und Wetter nicht unterbrucken, oder ben Tag zur Racht machen, fondern erhebe bein Schones Licht über alle Wolcken und Wetter und erhalte uns den Tag, daß nicht die Wolcken und Wetter mit ihrem Finfterniß den Sieg behalten, fondern du mit beinem ichonen Lichte obsiegeft und Dberhand behalteft. Ulfo hier auch will biefer Gegen munichen, daß Gott der Berr das Licht feines Worts über uns erheben wollte und alfo baruber halten, daß es hoher und frarcer in un= ferm Bergen leuchte, benn alle Unfechtung bes Teufels, Tobes und ber Gunden, Berzweifeln, Bergagen, Erschrecken und alles Ungluck fenn kann. Denn wo er bas nicht thut, fo ift uns ber Teufel mit feinem Wetter und Wolcken zu machtig, und verfinftert und verdunckelt uns das liebe angefangene Licht feines Worts und bringet uns fo jammerlich barum; bag es bernach arger mit uns wird, benn es vor je gewesen ift, wie wir taglich an benen feben und erfahren, die vom Worte fallen, durch Gewalt gedrun= gen, ober durch Reteren verführet.

Denn wie Christus Luca 11, 26. fagt: "Wenn der unreine Geist ausgetrieben ist, so kömmet er mit sieben ärgern wieder." Daß wol noth thut hier, segnen und beten, ruffen und
wunschen, Gott wolle sein Angesicht über uns erheben, das ist,
das Licht seines werthen Worts in unserm Serken gewaltiglich
erhalten und oben schweben lassen wider den Morder und Lügner,
den Teufel, welcher durch Mord und Lügenlehre dasselbe Wort

in uns unterdrucken und bampfen will.

Und dies dritte Stuck dieses Segens betrifft auch zwen, nemlich Erheben des Angesichts und den Frieden. Denn er wunschet nicht alleine, daß wir gestärcket und getröstet werden, durch
Erhebung seines Angesichts wider den Teufel u. s. w., sondern,
baß er uns auch ein friedlich Hert und guten-Muth verleihe in
solchem Kampsse und Unruhe, auf daß wir nicht alleine erdulden
und endlich obsiegen, sondern auch mitten in dem Kampsse und
Unruhe Frieden haben mögen, Gott loben und dancken, und nicht
murren noch ungeduldig werden wider seinen göttlichen Willen;
wie St. Paulus Coloss. 3, 15. lehret: daß der Friede in unserm
Berben sollte den Sieg behalten," daß wir nichts wider Gott

noch Menschen durch Ungeduld vornehmen, sondern bende, inwenbig und auswendig, gegen Gott und ben Menfchen, ftille und friedlich bleiben , bis der endliche und ewige Friede komme.

Diefer Segen ift nicht weit von bem andern gemeinen Segen, den man in der lateinischen Sprache giebt und auf Deutsch also lautet: Es segne euch Gott der Vater und der Sohn und Seili= ger Beift, Umen. Denn dem Bater wird bas Werck der Schopf= fung zugeeignet, welches biefer unfer Segen auch ruhret und flarer ausbrudt, ba er fpricht: Der Berr fegne bich und behute bich, bas ift, er gebe bir gnadiglich Leib und Leben und was bargu gehoret. Ulfo dem Sohne wird das Werck ber Erlofung jugeeignet, wel= ches biefer Segen auch ruhret und erflaret, ba er fpricht: Der Berr erleuchte sein Ungeficht über dir u. f. w., das ift, er helfe dir von Gunden und fen dir gnadig, und gebe bir feinen Geift. Und bem Beiligen Geift wird bas Berck ber taglichen Beiligung. Troft und Starcke wider ben Teufel, und endlich die Auferme= dung vom Tobe jugeeignet, welches biefer Segen auch ruhret und erklaret, ba er fpricht: Der Berr erhebe fein Ungeficht u. f. m., bas ift, er wolle bich ftarden, troften und endlich ben Gieg ge= ben, wie broben 13. folg. gefagt.

Daß aber Gott ben diefem Segen gebeut, fie follen feinen Namen über die Rinder Ifrael brauchen, wenn fie fegnen, hat bie Mennung, daß er die Segen der Abgotter verboten haben will. als ba war ber Gott Baal, ber Gott gu Dan und bergleichen, mit welchen die falfchen Propheten unter bem Schein bes rechten Gottes bas Bold zu fegnen pflegten, wie man bin und wieder in ben Propheten flagen boret. Gleichwie ben uns die Pfaffen und Monche uns gefegnet haben, burch der Beiligen Namen, wie man in ben Collecten findet, ba fie unverschamt beten: Gott wolle uns um dies und um des Beiligen willen dies und bas geben. Das find abgottische Gebete und Segen, die nicht im Namen

Gottes allein geschehen, wie es doch fenn foll.

cá in Gréfa m

Edin in hi is well the winder

sterbrüden lafer bis

fte, liebe Senne, m

terbeliden, the be

in Schönes Licht ibn

ben Tag, bif tib

mis ben Gin bibb

obstages un Obre

fer Segn rinfon,

ns über uns richen

er und filmfie in co-

des Tenfels, Total

Erfdreden und als

thut, fo ift uns ber

michtig, und verip:

me Licht feines Bett

es bernad auer mit

wir taglid an benen

urch Gewalt gebrut:

: "Wenn ber une

if fielen årgeen wie:

beten, ruffen und

s erbeben, bas ift,

herben gewaltiglich

Mitter und Ligner,

miehre boffelbe Bert

trifft and jmen, nem

etroffet werben, burb ufel u. f. m., fondern aten. Muth verleife in nicht alleine erfulter in dem Kampfe un und danden, und nich nen göttlichen Wila; & ber Friede in miem mit nigts witt Gir

Denn er mun

