Beilage zum 2. Iahresbericht der Realschule zu Seehausen (Altmark).

Dstern 1903.

## Auf der Grenze

non

Paturwissenschaft und Philosophie.

Prof. Dr. Rudolf Mischer, Direktor der Realschule.

Seehausen i. A. Druck der R. Schröferschen Buchdruckerei. 1908.

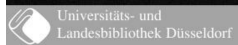
1903. Progr.-Dr. 318.



3186.

95e 1 (1903)





In der Naturwissenschaft scheint sich in unserer Zeit ein bemerkenswerter Umschwung anzubahnen, welcher auch in den letzten Bersammlungen der "Gesellschaft deutscher Natursorscher und Aerzte" in Nachen (1900) und namentlich in Hamburg (1901) zum Ausdruck kam. Man erkennt die Gesahren einer zu weit gehenden Arbeitsteilung. "Bir stehen," sagte ein Redner auf der Hamburger Bersammlung, "an der Wende des 19 und 20 Jahrhunderts vor der interessanten Erscheinung, daß die immer mehr spezialisierte Forschung in ihren Endresultaten wieder zum Allsgemeinen zurückleitet." Ist das richtig, so bewährt sich auch bei der Naturwissenschaft das sürden einzelnen Menschen gültige Göthesche Wort, daß die wahre Bildung vom Ganzen zum Sinzelnen und vom Einzelnen wieder zum Ganzen gehe: von einer phantastischen Naturphilosophie führt ihr Weg durch das große und an Beschwerden reiche Gebiet der sorgfältigen Einzelsorschung auf die Höhe einer Gesamtaufsassung der Natur.

Gine Tendenz des Zusammenfassens trat nicht nur in gewissen Magnahmen ber Samburger Beichäftsführung sondern auch, wenigftens teilweis, in bem Inhalt ber in ben allgemeinen Sitzungen gehaltenen Bortrage hervor. Und jo fonnte es nicht fehlen, daß in den letteren über die besonderen Gegenstände, mit welchen fich die Spezialforscher beschäftigen, bier und da zu bem allen Korichungsgegenständen gemeinsamen Gein hinausgegriffen wurde. Es fonnte nicht fehlen, baf ber Phufifer, indem er Begriffe wie Kraft und Urfache prufte, indem er bas Berhaltnis von Materie und Geist berührte, ja, indem er Atome und Cleftronen jonderte, zum Metaphysiter wurde. Dadurch wird freilich ber Kritifer auf den Plan gerufen, welchem die Naturforschung felbst bas wird, was letterer bie Dinge find. Er mag und muß feines Amtes walten. Wer aber von porn herein bas, was nicht in die Ginne fallt, nach Art bes Positivismus leugnet, verfällt eitlem Gelbstbetrug. Mag immerbin für die populäre, ihre eigne Durchjegung mit metaphyfischen Voraussehungen gar nicht merfende Naturforschung bie Metaphyfit noch bas alte Schreckgespenft fein - "ein Ungeheuer mit vielen Röpfen, von benen jeder eine andere Sprache rebet," wie Schopenhauer einmal bie Philosophie nennt - bie Samburger Naturforscherversammlung hat bavon Zeugnis abgelegt, wie wenig es felbst unserm technischen und naturfroben Zeitalter gelungen ift, das menichliche Erfenntnisbedürfnis auf das Gebiet des finnlich Bahrnehmbaren zu beschränfen. Sinnenerfenntnis und abstratte Erfenntnis muffen fich ergangen; und neben ben beiben wird auch

ber verbindenden und ordnenden Phantasie als einer legitimen Aenherung des geistigen Wesens ein Platz nicht versagt werden dürfen. Im gewöhnlichen Leben sind die drei oft so innig verbunden, daß es schwer ist, sie chemisch rein darzustellen.

Da scheint mir nun der in der Hamburger Versammlung von Hern Keinke gehaltene Bortrag "Über die in den Organismen wirkenden Kräfte" besonders bemerkenswert. Insem ich denselben zum Gegenstand einer Besprechung mache, werde ich zugleich Gelegenheit finden, einige Punkte der von anderen Forschern gehaltenen Vorträge zu berühren. Namentlich der Vortrag des Herrn Ostwald "Ueber Katalyse", des Herrn de Vries "Die Mutationen und die Mustationsperioden bei der Entstehung der Arten" und des Herrn Koken "Paläontologie und Descens denzlehre" geben dazu Veranlassung.

"Die Natur," so führte Herr Neinke aus, "ift für uns ein System von Kräften. Die Materie gelangt nur baburch zu unserer Bahrnehmung, daß Kräfte von ihr ausgehen, die auf unste Sinne wirken; auch sie löst sich für uns auf in eine Schar von Kräften. Der umfassendste Gesichtspunkt für die Betrachtung der Natur ist daher der dynamische."

Es sei hier eingeschaltet, daß das, was man sonst unter dynamischer Auffassung der Materie versteht, sich vom naiven Realismus nur durch den Wegfall des Raumes unterscheidet. Für Ampère, Cauchy, Fechner sind die Atome gänzlich unausgedehnt; Ausdehnung und Raumserfüllung löst sich restlos auf in Beziehungen und Verknüpfungen unräumlicher Elemente, welche nun als Stätte eines irgendwie gestalteten geistigen Lebens gelten. Es ist aus dem Vorstrage nicht ersichtlich, bis zu welchem Punkte der Redner die Anschauungen jener Denker teilt.

Er erklärt weiter, seinen Gesichtskreis auf die lebendigen Wesen einschränken und zwar den Menschen zum Ausgangspunkt der Betrachtung wählen zu wollen. Auch der Mensch sei für den Natursorscher ein System harmonisch geordneter Kräfte und zwar physikalischechemischer oder energetischer und psychischer Kräfte.

Der Anerkennung der psychischen Kräfte — um diesen Ausdruck des Redners beizubeshalten — fönnen wir uns nur freuen, vermuten jedoch, daß sie der psychophoben Natursorschung so befremdlich erscheinen wird, wie den natursorschenden Zeitgenossen des Anagagoras der Nus des setzteren. Gleich hier aber müssen wir unsrerseits zweiersei betonen. Erstens: wir kennen nur persönliche psychische Kräfte. Zweitens: wenn sich psychische Kräfte in der Sinnenwelt wirksam erweisen, sind sie vom Natursorscher als Kräfte anzusehen, welche Arbeit seisten, welche sich nach Acquivalenten messen läßt, mag auch im Reiche der Bewußtseinserscheinungen selbst, mindestens in großen Provinzen dieses Reichs, keine bestimmte Stala bestehen, vielmehr nur von einem "größer" oder "kleiner" die Rede sein können. Hür die Naturwissenschaft hat die psychische Leistung ihren Repräsentanten in Bewegungsvorgängen insbesondere des Nervensystems, für welche das Erhaltungsprinzip gilt; ob ausschließlich hierin, bleibt dahingestellt. Gleichfalls bleibt dahingestellt, ob es psychische Vorgänge gibt, welche diese Repräsentation entbehren. Die Möglichkeit kann nur eine Natursorschung bestreiten, welche metaphysische Anmaßungen erhebt.

Es entstehe, fährt der Redner fort, die Frage, ob auch in allen übrigen Drganismen jene beiden Klassen von Kräften wirksam seien, die energetischen und die psychischen. Der Bortragende wendet sich dann zu einer Erörterung der Begriffe Kraft und Energie: Kraft ist der weitere Energie der engere Begriff, Kraft Wirkungsvermögen, Energie Arbeitsvermögen. Er beruft sich

auf Helmholt, welcher die Kräfte als immer bestehende, unveränderliche Ursachen ansehe, deren Wirkung zu allen Zeiten und unter denselben Berhältnissen die gleiche sein musse.

In der Tat, es wird Zeit zu sagen, was mit dem Worte "Kraft" bezeichnet werden soll. Die Berufung auf Helmholt ist denn doch nicht ganz zutreffend. Allerdings gibt Helmholt in der Einleitung zu einem Vortragszyklus 1862/63 dem Erhaltungsgesetz einmal den Ausdruck, daß die Quantität der in dem Naturganzen vorhandenen wirkungsfähigen Kraft unveränderlich sei. Aber in der Abhandlung über die Erhaltung der Kraft (1847) erklärt er die Kraft — wie die Materie — für eine Abstraktion aus dem Wirklichen, ist sich also, wenn er auch sagt, daß Kraft kein bloßer Begriff sei, daß ihr etwas Wirkliches entspreche, doch der psychologischen Wurzel des Kraftbegriffs wohl bewußt.

Mit größerem Nechte hätte sich Herr Neinke auf den Berechner des Wärmeäquivalents berusen können. Für I. N. Mayer sind (Mechanik der Wärme) die Kräfte unzerstörliche, wandelbare, imponderable Objekte, an einer andern Stelle Kraft und Materie unzerstörliche Objekte. So tief wurzelt in ihm diese Borstellung, daß er sagen kann, es handle sich nicht darum, was eine Kraft für ein Ding sei, sondern darum, welches Ding wir eine Kraft nennen wollen. Als ob das nicht eben die Frage wäre, ob das Wort "Kraft" ein Ding bezeichnet. Herr Neinke besiaht augenscheinlich diese Frage. "Benn etwas bewirft wird, muß ein Wirkendes da sein, und dies Wirkende nennen wir Kraft."

Ob jeder Borgang als etwas Bewirftes anzuschen ist, erscheint doch fraglich, wenn man sich erinnert, wie im Traume wechselnde Erscheinungsfolgen durch das freie Spiel eines Wesens entstehen. Und wenn denn wirklich durch die Organisation des Denkens die Bedingungslosigseit ausgeschlossen sein soll, dürsen wir dann für den Erkenntnisgrund eine Ursache einsehen? Aber es sei: jeder Borgang sei ein Bewirftes. Er ist durch andere Borgänge bewirft, diese wieder durch andre u. s. f., dis wir schließlich bei jenen geheimnisvollen Wesen ankommen, die als Naturkräfte bezeichnet werden, Ursachen, welche nur Ursachen und nicht Wirkungen sein sollen.

Ja wohl, Befen! Denn als geborene Mythologen find wir nun gleich bei ber Sand, uns bieje legten Urfachen als wirkliche Sachen, als Substangen gu benten, als Miniba, als Machte, von denen wir nun freilich - und hier offenbart fich ber Irrtum -- gang und gar nicht ans zugeben wiffen, wie fie es anfangen, die bynamisch oder nicht bynamisch gedachte Materie zu meiftern. Forschen wir nach ber Quelle bes Irrtums! Wie fommen wir boch bagu, von Kräften gu reben? Bas meinen wir, wenn wir 3. B. von ber Urteilsfraft eines Menschen ober ber Steuerfraft einer Gemeinde fprechen? Ift es nicht fo, daß wir das Wort "Kraft" lediglich als abfürzende Bezeichnung für einen bestimmten Sachverhalt gebrauchen? Wir objektivieren unfre Ueberzeugung, daß unter Wiederfehr berfelben Bedingungen basfelbe Greignis wieder eintreten wird und bemerken nicht, bag uns "ber transscendente Gebrauch ber Rategorie ber Rausalität nur eine vermeintliche neue Ginsicht aufheftet," gang ebenso wie bas einst - ja, werden wir nicht durch Reinfes Worte: "Wirkungsvermögen, Arbeitsvermögen" lebhaft an jene andere falsche Fragestellung erinnert? — wie das einft bei der Frage nach dem Wefen der Seelenvermögen der Fall war. "Nur für die Bequemlichfeit des Sprachgebrauchs ift das unter Bedingungen zu erwartende zufünftige Berhalten in die Natur der Elemente als schon bestehende, aber noch unwirts fame Eigenschaft zuruddatiert." (Loge, Metaphyfit). Auch Dubois-Reymond erfannte bie Kraft als eine "verstecktere Ausgeburt bes unwiderstehlichen Hanges zur Personifikation." (Unters suchungen über die tierische Glektrizität.)

So wiederholt sich denn bei der Frage nach dem Wesen der Naturfräste die Scheidung der Geister, wie sie einst bei der Frage nach dem Besen der äußern Dinge eintrat. Jahrtausende hindurch hatte sich der Mensch wie ein Ding neben andern Dingen betrachtet, bis es offenbar wurde, daß er selbst die Hauptbedingung seiner Belt ist.

Wieberum aber wollen wir unfern fritischen Standpunft zurüchstellen und, wie es die populare Meinung will, Die Kräfte als Wirflichfeiten irgend welcher Urt gelten laffen. Diefer Entschluß fällt und um jo leichter, als er uns nicht binbet, ba für ben Naturforscher, welcher innerhalb feiner Grengen bleibt, die Rrafte nichts weiter als Bahlen find, als Berhaltniszahlen, vielleicht im C. G. S.-juftem, welche von ihm als Mertmale von Buftanben ober Beränderungen aufgefaßt werben. Seine Aufgabe ift es, bieje Buftande und Beränderungen gu beschreiben und dabei eben auch jene Merkmale anzugeben. Das dahinfausende Geschoß z. B. hat zwei Merkmale, bie Geschwindigkeitszahl und die Maffenzahl, aus welchen, wenn man noch die irdische Beschleunigungszahl hinzunimmt, sich die Kraftzahl leicht bestimmen läßt. In andern Fallen ift biefe Bestimmung schwieriger, ja auch wohl fein Weg bisher ersichtlich, um fie auszuführen. Aber es muß boch möglich fein, etwa die in einem Schienenstrange rubende, ben Bagen ihren Weg weisende Kraft, ja selbst die Kraft der Doppelbrechung eines Kalfspatfryftalles nach Rilogrammmetern zu meffen. Daß die lettere beim Auflofen des Kruftalls in Salgfaure ohne Alequivalent verschwinde, mage ich nicht daraus zu schließen, daß dies Alequivalent noch nicht nachgewiesen ift. Ift gur Bilbung bes Rryftalls, ebenjo ift gur Bilbung einer anderen Ronfiguration, 3. B. einer Uhr, eines Automaten Araft aufzuwenden gewesen, welche durch eine Zahl ausbrückbar ift, so wird schwerlich die Zerstörung dieser Konfiguration ohne Nequivalent erfolgen.

Wir haben ja namentlich auf bem Gebiete der Optik genug Fälle, in denen die empirische Bestätigung des Erhaltungsgesetzes sehlt. Ift das letzere, wie man gesagt hat, nur eine andere Form des Kausalitätsgesetzes, so wird seiner Bestätigung gar nicht einmal ein großer Wert beisulegen sein. Hat nun aber z. B. das Licht, welches das Nethautbildehen erzeugte, den Sachpurpur bleichte und dann auf demselben Wege wieder zurückeilt, wirklich unterwegs keine Energie eingebüßt? Nach Lebedew übt es bei der Bestrahlung der Körper einen gewichtsmäßig meßbaren Oruck aus, wie ähnliches von den Kathodenstrahlen längst bekannt ist. Überhaupt soll ja die Wellensfront zeder elektromagnetischen Strahlung auf die getrossen Körperobersläche drücken; und das soll ohne Energieverlust eintreten? Ein Metallgemisch sende Jahre, Jahrzehnte hindurch Bequerelsche Strahlen aus. Handelt es sich dei diesen Strahlen wirklich um "Schwärme äußerst schnell bewegter, elektrisch geladener Partikel" (Bgl. die Preisausgabe der Berliner Afademie der Wissenschung die Ergebnisse der Hademie der Wissenschung der Ergebnisse der Herlich und keine Veranlassung des Erhaltungsgesetzes sehlt, noch keine Veranlassung geben, den Gedankenkreis der mechanischen Katuraussalssung zu verlassen.

Herr Reinke verläßt diesen Arcis. Er nimmt in der unbelebten Natur, z. B. im Kalkspat, rein qualitative Kräfte an, welche also irgendwie aber nicht irgendetwas bewirken, bei denen nur nach dem Wie?, aber nicht nach dem Wieviel? gefragt werden kann. Diese Kräfte gewinnen bei

Herrn Reinte dadurch eine besondre Bedeutung, daß sie ihm eine Art Borstufe zu den bewußt psychischen Kräften werden. Sehen wir zu, ob uns das einleuchtend gemacht wird.

Der Redner wendet sich zunächtt zu den durch die Form, durch materielle Konfigurationen gegebenen Kräften. Un Beispielen wie von dem durch eine geringsügige Muskelarbeit des Fingers entladenen Gewehr oder von der durch Zusammendrücken einer Feder sür eine Woche in Gang gesehten Uhr und von der durch eine ebenso große Kraft angeregten Spieluhr sucht er nachzuweisen, daß die Form als Kraft austreten kann, und er nennt nun die in der Konfiguration eines Systems gegebene Kraft Dominante. "Nur in der Wechselwirkung von Dominanten und Energie kann die Tätigkeit eines Mechanismus sich gestend machen . . . . Die Dominanten fungieren als Kräfte, ohne selbst mechanische Arbeit zu verrichten. Bon größter Bedeutung ist aber, daß Dominanten und Energie kausal auseinander einwirken."

Schon wieder drängen sich Bedenken auf. Ist es nicht zunächst eine Einseitigkeit, bei der Betrachtung eines Dinges so sehr die Form in den Bordergrund zu stellen? Der Gedanke freilich, daß die Form das eigentliche Wesen eines Organismus sei, ist nicht neu. Herr Reinke zitiert selbst den Aristoteles. In neuerer Zeit hat z. B. Carl Bogt dem Gedanken Ausdruck gegeben. Die Form ist aber doch nur der anschausliche Ausdruck des in einem Wesen herrschenden dynamischen Gleichgewichts, also nur der anschausliche Ausdruck und eben nur der Ausdruck eines bestimmten besonderen Sachverhalts. Bei einem Mineral mag für den Krystallographen die Form die Hauptsache sein; für den Chemiker, für den Geologen tritt sie ganz an Bedeutung zurück. Für den botanischen Systematiker ist die Formverschiedenheit zweier Farnkräuter Grund genug, sie verschiedenen Arten oder gar Gattungen zuzuweisen. Dem Biologen sind beide Pflanzen gleichwertig, da sie dieselben Lebenserscheinungen, denselben Generationswechsel u. s. w. zeigen. Für den Erbauer einer elektrischen Maschine ist es von Wichtigkeit, ob er eine magnetelektrische oder dynamoelektrische Maschine herstellen soll; für den Verbraucher des elektrischen Lichtes ist das unwesentlich. Die Form ist nur ein Merkmal unter vielen, ein Ausdruck dynamischer Beziehungen.

Aber zweitens: Sind wir nicht schon wieder auf dem Wege, die Gefälligkeit der Sprache, ein verwickeltes Berhältnis durch ein einfaches Wort zu bezeichnen, zur Bildung einer neuen Mythologie zu mißbrauchen? Noch ein Schritt und wir erblicken im Feuergewehr den Dämon, welchen die minimale Energie des Fingerdrucks zu verderblicher Tat weckt oder im Automaten die freundliche Dominante, welche uns für unsern Nickel die Fahrkarte spendet.

Niemand beschuldige uns der Uebertreibung. Denn Herr Reinke fährt fort: "Wenn wir die automatische Tätigkeit einer Taschenuhr, einer Spieldose, einer den komplizierten Betrieb einer Fabrit aufrecht erhaltenden Kraftmaschine ins Auge fassen, sollten wir da sehl gehen, wenn wir diese Tätigkeiten einer unbewußten, den Maschinen innewohnenden Intelligenz zuschreiben, wenn wir von den unbewußten Leußerungen einer Maschinenseele sprechen?"

Worum handelt es sich doch? Zum Zustandekommen irgendeines Vorganges müssen mehrere, meist recht viele Bedingungen erfüllt sein. In manchen Fällen ist es aber gelungen, sich den Eintritt eines erwünschten Ereignisses zu beliebiger Zeit durch eine Vorrichtung zu sichern, in welcher alle Bedingungen des Ereignisses dis auf eine einzige erfüllt sind; die Erfüllung dieser letzteren behält man sich selbst vor. Solche Vorrichtungen, solche materiellen Konfigurationen heißen Maschinen. Gine Maschine ist der Automat, welcher uns nach Erfüllung der letzten Be-

dingung, nach Einwurf des Nickelstücks, die Fahrkarte gibt. Eine Maschine ist das Gewehr. Die geringfügige Muskelarbeit des Fingers ist keineswegs, wie Herr Reinke meint, "die Kraft, welche die Explosion bewirkt." Der größere Teil ist in der Arbeit aufgespeichert, durch welche Gewehr und Ladung hergestellt wurden. Eine Maschine ist jeder telegraphische Apparat. Auch hier ist der Fingerdruck nur eben die letzte Bedingung, welche z. B. zur Bewegung des Schreibstistes auf der nächsten Station erfüllt werden muß. Sine Maschine können wir auch die übersättigte Salzes sow Erstarrung gebracht wird. Auch hier liefert die Erfüllung der letzten Bedingung nicht etwa die gesamte sür die Krystallisation nötige Energie, sondern nur den dazu noch sehlenden winzigen Rest. Die hinzusgesügte Salzmenge darf nach den Untersuchungen des Herr Dstwald nicht unter eine gewisse war Grenze sinken. Die Auffassung diese Forschers, daß es sich bei der Erstarrung nur um die Auslösung eines Borgangs handle, der sich aus eignen Krästen vollende, nachdem er einmal in Gang gebracht sei, erscheint mir nicht richtig. In dem Bedingungssystem hat keine Bedingung einen höheren Rang als die andere.

Als einen Silfsausdruck fonnen wir uns ja ben Reinkeschen Ausbruck "Dominante" gefallen laffen, muffen freilich feiner Unwendung mit einiger Beforgnis entgegensehen, wenn wir Wendungen hören wie die, daß die Dominanten herrschen, daß sie einen in ber arbeitenden Maschine vorhandenen aftuellen und überenergetischen Zwang repräsentieren, daß die Energieen Stlavenarbeit verrichten. Das find ja freilich einstweilen nur Bilber. Aber wenn wir weiterhin vernehmen. es sei dem Redner wahrscheinlich geworden, daß die Dominanten der Maschinen und die unbewußten pjuchischen Rrafte ber Organismen im Wejentlichen ibentisch seien, jo wird flar, bag. bas Bild nicht Bild geblieben ift, sondern die Sache beherricht. Weit vorsichtiger verfährt in feinem Bortrage Berr Ditwald. Er vergleicht bas Berhalten folder Salpeterfäure, in welcher ichon etwas Rupfer gelöft ift, ju Rupfer mit bem Berhalten reiner Salpeterfaure zu bemfelben Metall. Er findet in der rascheren Reaftion im ersten Falle eine Analogie gu ben Erscheinungen ber Gewöhnung und bes Gedächtnisses. Gine Analogie liegt allerdings vor. Gin Bergleich mit Ericheinungen des bewußten Beifteslebens liegt naturlich noch naber, wenn organifche Borgange betrachtet werden. So mag man mit Herrn Boveri fagen: "Die Reimzellen wollen fich nicht allein entwickeln." Go mag man das Berhalten ber Zellen in den mannlichen und weiblichen Faben ber Spirogyra als ein erfolgreiches ober erfolgloses Guchen bezeichnen. Aber wie falich fönnen berartige vermenschlichende Wendungen verstanden werden! Schopenhauers Schrift: "Ueber ben Willen in ber Natur" fann für jeden Forscher eine Warnung fein.

Als ein Bild, als einen Vergleich fann man, wie gesagt, Reinkes Dominantentheorie gelten lassen. Was im Menschen die Seele, das ist in der Maschine die Dominante. Sine gestingfügige Energiemenge, wie sie etwa zur Herstellung und zum Lesen einer kurzen schriftlichen Mitteilung nöthig ist, kann im menschlichen Geiste dei entsprechender Prädisposition die lebhasteste Erregung hervorrusen, kann die ungewöhnlichsten Handlungen erzeugen. So kann auch eine minimale Energiemenge, bei entsprechender Dominante, Türme oder Schiffe in die Lust sprengen. Ider so meint es Herr Reinke nicht. Mit den unbewußten psychischen Kräften sollen seine Dominanten in einer Linie stehen. Er schließt von seinen weiteren Betrachtungen die bewußten

Seelenfrafte aus. "Sier sollen aber biejenigen Krafte erörtert werben, die in allen Organismen wiederkehren und bas find unter ben psychischen die unbewußten."

Herr Reinke will also wie der pflügende Landmann versahren, welcher den in seinem Acker besindlichen Findlingsblock einsach umgeht. Db aber derzenige, welcher die in den Organismen wirkenden Kräfte untersucht und das Bewußtsein von seiner Untersuchung ausschließt, nicht vielmehr dem Bergmann gleicht, welcher Sisen such und dabei die Sisenerze dei Seite läßt?! Es könnte sein, daß das Objekt der Untersuchung nur gemeinsam mit dem auftritt, was von der Untersuchung ausgeschlossen wird; es könnte sein, daß auch das Underwußte nur Vorstellung ist. Es ist jetzt sast ein Menschenalter her, seit Düdois Reymond — auch auf einer Versammlung dentscher Natursorscher und Nerzte — das Bewußtsein sür die eine Schranke unseres Katurerskennens erklärte. Das ehrliche ignoramus ist hier durchaus am Platze sür die von außen nach innen gehende Forschung, sür welche die Sinnenwelt die alleinige Wirklichkeit ist, eine Welt, die sich von der unsvigen nur dadurch unterscheidet, daß in ihr weder gedacht noch gewollt noch gestühlt wird. Die umgekehrt von innen nach außen, vom Bewußtsein zu dieser Sinnenwelt gehende Forschung hat ja auch ihre Grenze. Das ist der Rest, welcher von der Natur übrig bleibt, wenn man die Naturwissenschaft als einen Teil der Psychologie ansieht, jener Rest, den Berkeley und Kichte entschlossen gleich Null setzen.

Unbewußte Seelenfrafte! Ift biefer Begriff wirflich burch ben fo haufigen Gebrauch, welchen er in den letten Jahrzehnten erfahren hat, flarer geworden? Mag immerhin die Un= nahme gemacht werben, daß bas Licht bes Bewußtseins nicht in die Tiefen ber Seele hineinreicht! Schwer wiegt gewiß schon das Urteil Kants, allerdings des vorfritischen Kant: "Es steckt was Großes und, wie mich buntt, fehr Richtiges in dem Gedanken des herrn von Leibnit: Die Seele befaßt bas ganze Universum mit ihrer Borftellungsfraft, obgleich nur ein unendlich fleiner Teil biefer Borftellungen flar ift." (Bersuch, ben Begriff ber negativen Größen in die Beltweisheit einzuführen.) Aber es bleibt doch dabei: intim fennen wir von den feelischen Borgangen schlechterbings nur die in den Bereich des Bewußtseins fallenden. Im bewußten Erfennen unterscheidet fich ber Erfennende vom Erfannten; im bewußten Wollen fühlt er sich als Ursache, als erstes Blied einer neuen Kausalfette; im bewußten Fühlen erteilt er den Dingen und Zuständen Wertmerkmale. Wohl läßt fich der Gedanke magen, daß Geifter andrer Entwickelungsftufe andre Unschauungsformen und damit eine andre Sinnenwelt, andre Regeln der Borftellungsverknüpfung, ein andres Bewußtsein haben. Aber ein Fühlen, Wollen, Denken ohne Bewußtsein? Bas foll 3. B. ein Wollen fein, bei bem bas Gefühl fehlt, welches eben ben bestehenden Buftand mit einem wertvolleren zu vertauschen antreibt?

Schopenhauer, welcher unsern Glauben von der Existenz einer Außenwelt auf einen undewußten Schluß von der Empfindung auf ihre Ursache zurücksührt, verwechselt einen Borgang mit der Restexion über diesen Borgang. Es ist — nach Helmholtzscher Ausdrucksweise -- so, "als ob" geschlossen würde. Das gilt auch von gewissen physiologischen Experimenten, wie sie z. B. Albert Lange in seiner Geschichte des Materialismus ansührt (S. 727 st der 2 Auslage). Die Bersuchung, das Bild einer Sache für die Sache selbst zu nehmen, liegt ja in den Fällen sehr nahe, in denen nur ein einziges Bild zur Versügung steht. So wird bei Spinoza das mathematische Bild zur Sache selbst, der leere Raum zu Gott, die zeitlose geometrische Bedingung zu realen Ursache. Anders ist es, wenn die sich vertiesende Betrachtung neue Vilder findet. So nahm wohl einmal die Physist das im Drahte fließende elektrische Fluidum als Tatsache an. Jest denkt man mit Hert lieber an Aetherringe, welche auf der Leitung gleiten. Es ist nur so, "als ob" eine Flüssigkeit den Draht durchströmte. Die Aetherringe sollen nun die Sache selbst sein. Das allezeit bereite Gewand der Logist seihen wir auch gern jener intellektuellen Ansschauung, welche, wenn auch durch eine phantastische Philosophie in Mißkredit gekommen, doch im künstlerischen Erkennen als eine vom gewöhnlichen Denken verschiedne geistige Tätigkeit nicht gesengnet werden kann.

Liegt alfo die Unnahme eines unbewußten Denfens einigermaßen nahe, natürlich ohne dadurch richtig zu werden, fo ift es mit dem unbewußten Wollen doch noch anders. Schopen= hauer fagt (Welt als W. u. B. I): "Wir fonnen eine anderweitige Realität — als ben Willen um sie ber Körperwelt beizulegen, nirgends finden." Also, folgert er, muß sie ihrem innersten Wefen nach bas fein, was wir in uns felbst unmittelbar als Wille finden. Wer jo folgert mag er sich immerhin auf eine denominatio a potiori berufen - gleicht einem Manne, welcher von einem großen Schiffe nur bas Berbed mit feinen Ginrichtungen fennt und nun, wenn er bemerkt, daß das Schiff fich bewegt und einem bestimmten Ziele zueilt, die im Schiffeinnern wirfenden Krafte nach Anglogie der von ihm oben bemerkten beurteilt, also dort etwa unfichtbare Taue, gewichtslofe Unfer u. bgl. vermutet und ber Meinung ift, nur ein einziges Mertmal - vielleicht das des Dbenfeins - fehle jenen inneren Kräften, um fie deutlich als Taue u. f. w. erkennbar zu machen. Ift es schon fühn, in der Erscheinungswelt über kosmische Berbaltniffe nach irdischen Magitaben zu urteilen, etwa die Geftirne mit menschenähnlichen Befen zu beleben, fo ist es mehr als fühn, was hinter bem Rücken bes Bewußtseins vorgeht, fich als abgeblagten Bewußtseinsinhalt zu benten. Wie fehr würde das Auge irren, welches die transofularen Bahrnehmungen als eine Art von Geben betrachtete! Biel reicher und vielgestaltiger als alle Bewußtseinsvorgänge muß man sich das vorstellen, was im Menschen hinter dem Rücken bes Bewußtseins liegt. Und nun gar im Kosmos! Sier versagt jeder Bergleich, auch der des einzelnen Instruments mit bem Orchester, vollends ber bes Tropfens mit bem Meer. Nicht nur überenergetisch sondern auch überpsychisch und überindividuell muffen wir die hier waltenden Zu= sammenhänge schon nach den schwachen Ahnungen nennen, welche uns bisher die Naturwissenschaft, von ihnen gegeben hat.

Hehen die Instinkte oben an." Grade die Instinkte, müssen wir entgegnen, sind von den uns bekannten persönlichen und mit Bewußtsein verbundenen seelischen Kräften gänzlich verschieden. Ausnahmsweise gereicht ja bekanntlich der Instinkt dem Tiere zum Berderben. Das Abnorme aber gibt oft die Erklärung für das Normale. Die Instinkte stehen sozusagen im Dienste der Gattung, sind überindividuelle Kräfte. Nichts anderes lehrt auch das von Herrn Reinke ansgesührte Beispiel. Die Arbeitsbiene hat merkwürdige Instinkte, trozdem weder ihre Mutter, die Königin, noch ihr Bater, die Trohne, diese Instinkte äußern und die Arbeitsbiene selbst auch gar nicht in der Lage ist, diese Instinkte zu vererben. Die Instinkte sind Gattungsbesit, gleichsam ein Familienschap. Die Schwierigkeit, die Mimiery aus dem Zuchtwahlprinzip zu erklären, ist

bekannt. Sicherlich geht eben auch hier ber Weg von ber Art zum Einzelwesen, nicht aber von bem mit ihm nützlichen Eigenschaften begabten Einzeltiere zur mimetischen Art.

Wenn Herr Neinke bei den Inftinkten von einem erblich überkommenen Zwange spricht, so kann man das ja gelten lassen. Nur daß man nicht glaube, daß dadurch das Windeste erklärt sei. Wenn Nachkommen eine Sigenschaft haben, welche auch die Vorsahren hatten, pslegt man die Sigenschaft als vererbt zu bezeichnen. Spricht man von Erbzwang, so gibt man damit der Überzeugung Ausdruck, daß die Sache hat so kommen müssen, wie sie gekommen ist. Warum sie aber gerade so gekommen ist, bleibt dahingestellt. Wir haben ja etwa ein halbes Duhend Verserbungskheorien. Deren Urheber können aber nur das Befruchtungsproblem bis in die seinsten Sinzelheiten versolgen, um dann mit Herrn Boveri zu sagen: "In diesen väterlichen und mütterslichen Kernelementen müssen wohl die dirigierenden Kräfte liegen, welche dem neuen Organismus neben den Merkmalen der Spezies die individuellen Sigenschaften der beiden Ettern kombiniert ausprägen."

Allerdings; bas muffen fie wohl. Dag aber baneben noch gang andre Rrafte vorhanden find, zeigt — auch wenn fie vereinzelt wäre — die Erfahrung, welche Herr de Bries machte, als er aus ben Samen berselben Mutterart Oenothera Lamarckiana fieben verschiedene Urten hervorgehen fah, und zwar ohne Rampf ums Dasein, ohne Auslese und Beseitigung der Untauglichen. Diese Ersahrung steht aber nicht vereinzelt da. Bor Jahren war die Rede von einigen Exemplaren des von Megiko nach Paris gebrachten Agolotl, welche fich ohne Kampf ums Dafein aus fiementragenden Waffertieren zu fiemenlosen Luftieren entwickelt hatten. Blumenzüchter wiffen fchon langft, wie schwer es oft ift, neue Barietaten gu fixieren. Sobald fich die Bariabilität zeigt, wollen die Samen die elterlichen Eigenschaften nicht mehr bewahren. Schon Göthe sprach von ben "charafterlosen, lüderlichen Geschlechtern", welche jeder Bestimmung, jedem Geset entschlüpsen. "Das Darwinsche Prinzip der Selektion," sagte herr Roken, "ist nicht das einzige, das in Betracht fommt, und scheint nicht bas wichtigste zu fein. Oft vermiffen wir in ber palaontologischen Geschichte ben Hinweis auf bas Eingreifen bes Kampfes ums Dafein, und andrerseits heben sich Richtungen der Entwicklung heraus, welche nicht in Begiehung zum Angen fteben." Er spricht von der Entwicklung der Huftiere, bei der man allerdings fast an ein vorschwebendes Ibeal denken fönne, dann aber auch von den Stegosauriern mit der schädlichen, den Rörper überlastenden Sautpanzerentwicklung und weist an dem Beispiele der Drnithosaurier nach, daß Anpassungen zum Untergange ganger Gruppen führen fönnen. Gewiß eine Mahnung zu vorsichtigem Gebrauch ber Finalerklärungen! Es scheint doch noch andre als sorgfältig und sparsam nach Zwecken abgegirfelte Tätigkeiten zu geben, vielleicht auch noch andre als "gielstrebige". Gelbst herr Biegler erfennt in der Eimerschen Lehre, daß die Bariationen manchmal aus unbekannten Gründen mit Borliebe eine bestimmte Richtung einhalten, ein Körnchen Wahrheit. Die "gufällige" Bariabilität ber Arten war übrigens Darwin wohl bekannt und wird keineswegs von ihm geleugnet. Rägeli führte fie auf die "Neigung zur progessiven Entwicklung der Arten" zurück, was freilich nicht mehr ift als x, n, 3, aber immerhin ein Ausdruck für ein immanentes Entwicklungspringip. Co werden wir weit nicht nur über das Einzelwesen mit seinen bewußten oder auch unbewußten feelifchen Rraften, fondern auch über die Art mit ihren Inftinkten fortgeführt. Gin Bergleich aus bem fittlichen Gebiete liegt nabe. Wenn in ber Geschichte führende Berfonlichkeiten von der herrschenden Wertungsweise abweichen, haben sie sich nie auf persönliche Wilkur oder gar äußerlichen Zwang sondern immer auf höhere Gesetze berufen. Und wenn sie nun trotz aller Leiden einer Welt gegenüber beharrlich blieben, so zeigten sie sich wirklich an ein Unfaßbares gebunden, in einem überempirischen Lebenszusammenhang beschlossen, durch überindividuelle Mächte bestimmt.

Gegen herrn Reinkes Rebeneinanderstellung der Inftinkthandlungen und einzelner Phasen ber ontogenetischen Entwicklung find Bedenken nicht zu erheben, nur bag biese Rebeneinanderstellung nun doch bei unfrer Auffaffung ber Inftintte einen etwas anderen Sinn erhalt. Es mag fein wesentlicher Unterschied sein, ob die Spinne ein Ret jum Fange ihrer Beute webt oder ob fie ihre Beine mit einem Chitinpanger umschient. Es mag biologisch auf baffelbe hinauskommen, bag ber Dachs seinen Wintervorrat als Fett unter ber haut ansetzt und ber hamster ihn in Gestalt von Körnern in seinem Bau gusammenträgt. Warum aber bei Spinne, Dachs und Samfter fteben bleiben? Erhalt nicht durch eine Fortsetzung jenes Gedankens Die technische Tätigkeit Des Menschen ein merfwürdiges Seitenftud in ber organischen? Ift es benn etwas wesentlich Berichiedenes. wenn die menschliche Seele einmal ihren Leib bilbet und bann mit Bewußtsein Wertzeuge und Maichinen ichafft? Macht es einen Unterschied, ob fie bas Auge ober bas Fernrohr berftellt, ob fie burch elettrifche Strome organisch bie Musteln gusammengieht und fo bie Glieber bes Leibes bewegt oder technisch Maschinen in Bewegung bringt, ob fie die Sprachwertzeuge oder die Bertgeuge ber Schreib- und Buchbruderfunft bilbet? Go werben bie Produtte ber natur und ber Technif auf eine Flache gestellt, wie es einst Rant mit benen ber Natur und ber Runft getan hat. Auch bei ber technischen Produktion spielt bas, was hinter bem Rücken bes Bewußtseins liegt, die Sauptrolle. herrn Reinfe schwebt offenbar die Borftellung einer organisierenden Gingelfeele, einer entelechischen Monade vor. Er beruft fich auf ben Ariftoteles, bem ja die Seele bie Form bes Leibes, seine bewegende und zwecktätige Kraft ift; fie formt ben Leib, wie Kants Erfenntnisformen ben Stoff ber Erfahrung. Gine Betrachtung aber, welche nur organifierenbe Einzelseelen fennt, geht so gewiß nicht weit genug, als die andre, welche ben einzelnen sofort an bas Universum fnüpft, zu weit geht. Aber es scheint den Menschen besonders zu gefallen, das Rächste sofort an bas Fernste zu fnüpfen, wie wir ja auch bas fleine Bächlein bes Menschenlebens fofort in bas Meer ber tiefen, tiefen Swigfeit ausmunden laffen, trothem Geologie und Aftronomie bemüht find, uns an langere, aber endliche Zeitraume ju gewöhnen und trogdem auch Göthe mahnt:

"Billft Du ins Unendliche schreiten, Geh im Endlichen nach allen Seiten."

Da finden sich denn z. B. Verbände gleichartiger Wesen, zuweilen zur Erreichung bestimmter Zwecke absichtlich verbündet, zuweilen auch nur genealogisch in nicht gewußtem Zusammenhange stehend. Unerforscht ist, wie tief die Wurzeln der Versönlichkeit reichen.

Unser von Kantischen Gesichtspunkten ausgehende Kritik hat Herrn Reinke gegenüber fests gestellt: erstens, daß Kräfte nicht irgendwelche Wesenheiten, sondern nur Bezeichnungen für sich gleich bleibende Zusammenhänge und Ereignissolgen im Weltall sind, ferner festgestellt, daß wir geistige Zusammenhänge und Ereignissolgen lediglich dort kennen, wo ihnen das Merkmal des Bewußtseins anhastet und daß, wenn wir solche anderweitig in den Organismen annehmen, sie als "unbewußt" viel zu gering gewertet sind, daß sie vielmehr als überindividuell und nur in die

Individuen ausstrahsend zu bezeichnen sein werden, drittens sestgestellt, daß in den leblosen Natursprodukten schwerlich, in den technischen Produkten ganz gewiß nicht derartige Kräfte wirken. Die energetischen Zusammenhänge und Ereignissolgen sind für uns lediglich Vorstellungen. Wenn daher Herr Reinke bereit ift, "die Organismen als Waschinen zu definieren," wenn auch nur "bis zu einer gewissen Grenze," so können wir ihm nicht folgen, oder man müßte die Körper, da sich von ihnen flächenhafte Abbildungen herstellen lassen, auch "bis zu einer gewissen Grenze" als Flächen bezeichnen wollen. Es fehlt doch auch der besten Zeichnung das Wesentliche der Körper-Lichkeit: die dreidimensionale Ausdehnung, mag sie uns auch eine solche vortäuschen.

Man mag versuchen, den Trennungsstrich zwischen Organismen und Maschinen da zu ziehen, wo das Bewußtsein anfängt und wirksam ist. Nur darf man nicht vergessen, daß auch das Instinktleben ein Leben ist und in ununterbrochenem Zusammenhange mit allem Leben steht, während Maschinen stets vereinzelt sind. Die von Hern Reinke behauptete Unterordnung der energetischen unter die psychischen Kräfte ist sür unsre Auffassung selbstverständlich. Dagegen ist die Abweisung des Begriffs der Lebenskraft durch Hern Reinke nicht recht klar. Als energetische Kraft ist sie freilich irreal; als überenergetische Kraft ist sie doch kaum etwas anderes als eine "Dominante".

Die Naturwiffenschaft sucht in bem Beftreben, fich eine möglichst große Fülle von Tatfachen zu verschaffen, ben Kreis bes sinnlich Wahrnehmbaren 3. B. durch optische Silfsmittel möglichft zu erweitern. Genfeits ber Grengen ber menschlichen finnlichen Wahrnehmung, gleichsam hinter ben Ruliffen ber Erfahrung, fonftruiert fie fich bann eine gebachten Ginnen mahrnehmbare Welt von Atomen, Jonen, Aetherwellen als die Maschinerie, welche die Erscheinungen auf der Buhne bes Lebens hervorbringt. Bon biefer gedachten Sinnenwelt wird wieder bas Reich ber fogenannten Naturfräfte unterschieden. Der Phyfifer sucht biefe Kräfte in feinen Differentialgleichungen abzubilden; durch beren Integration erhält er Naturgesetze. Aber selbst wenn bieses mathematische Berfahren allgemein ober auch nur häufiger, als es ber Fall ift, anzuwenden wäre fo murbe ihm boch alsbald ber Ginwand gegenübertreten, bag feine Rrafte gar feine Rrafte im gewöhnlichen Sinne bes Wortes feien. Das gilt auch von ben Naturfraften jenes rechnenden Laplaceichen Geiftes, von welchem Dubois-Renmond in dem erwähnten Bortrage fprach: auch feine Rräfte find Zahlen, also Begriffe, unfinnliche, aber auch unwirkliche Formen der Dinge. Dieser Sachverhalt wurde von C. Neumann verfannt, als er, um die Fernwirfung verständlich zu machen, bon einem fich burch ben Raum bewegenden Botentiale fprach. Wie verfährt man boch, wenn man die Bewegung materieller Buntte auf vorgeschriebenen Bahnen untersucht? Man brückt die "festhaltenden Kräfte" durch Bedingungsgleichungen für die Koordinaten, also durch Rahlen aus.

Der Naturforscher, welchem die Kräfte der unbelebten Natur mehr sind als Zahlen, wird zum Dichter: er beseelt das Unbeseelte. In das Innere der Lebenserscheinungen aber zu blicken ist ihm versagt. Hier ragt in sein Arbeitsseld das Uebersinnliche hinein, die Welt des Geistes, in welcher seine Wage und sein Mikroskop nichts gelten.

Nimmt ber Naturforscher zum Zwecke ber Naturerklärung zu den beobachteten Tatsachen unräumliche Wirklichkeiten irgendwelcher Art an, welche nicht bloße Vorstellungen sind, so überschreitet er die Grenze, welche seine Wissenschaft von der Philosophie trennt. Diese Uebers

schreitung ist wohl unvermeiblich, auf jeden Fall aus der Einheit des Geistes erklärlich. Werfich zu ihr entschließt, bedenke aber wohl, daß er sich nun nicht mehr, um einen Ausdruck Baco's von Verulam zu gebrauchen, auf ein idolum tridus stühen kann, sondern höchstens auf engere Idole. Seine "Gegenstände" sind nun nicht mehr allgemeine Regeln der Vorstellungsverknüpfung; daher haften seinen Urteilen nicht mehr die Merkmale der Notwendigkeit und Allgemeingiltigkeit an. Somit wird er nunmehr auf die widerspruchslose Zustimmung, welche sinnensällige Tatsachen sinden, verzichten und sich mit dem Beisall derer begnügen müssen, deren seinere geistige Textur mit der seinigen übereinstimmt. So erklärt sich Schopenhauers vielköpfiges Ungeheuer.

Ans änßeren Anregungen ober selbst ohne solche sich eine für alle gleiche Welt ausgebehnter Wirklichseiten aufzubauen und dann in Zahlen nachzubilden, diese spezifische Energie des menschlichen Intelletts scheint auch die einzige den verschiedenen Intelletten gemeinsame Sigenschaft zu sein, wenigstens an dieser Stätte ringender Unvollkommenheit. Und auch nur der Ansbau vollzieht sich mit müheloser Selbstverständlichkeit; schon die Nachbildung in Zahlen ist nicht jedermanns Sache.

Die ganze Wirklichkeit reftlos in der Wissenschaft abzubilden, das war ein griechischer Traum. Alle Erkenntnis aus einer Idee nach geometrischer Methode abzuleiten versuchte jener edle jüdische Denker. Der deutsche Geist denkt bescheidener über die Tragweite seiner theoretischen Funktion. Unbestriedigt vom Intellektualismus wünscht er hinter dem Ersorschlichen auf persönsliche Art das Unersorschliche zu gestalten und zu verehren.

schreitun sich zu von Ber Idole. daher h an. S finden, mit der

dehnter menschlic zu sein, vollzieht manns

Traum. edle jüdi Funftion liche Ar



I aus der Einheit des Geistes erklärlich. Wert sich nun nicht mehr, um einen Ausdruck Baco's ibus stügen kann, sondern höchstens auf engere st allgemeine Regeln der Borstellungsverknüpfung; chnale der Notwendigkeit und Allgemeingiltigkeit chslose Zustimmung, welche sinnenfällige Tatsachen r begnügen müssen, deren seinere geistige Textur Schopenhauers vielköpfiges Ungeheuer.

ne solche sich eine für alle gleiche Welt ausgezahlen nachzubilden, diese spezifische Energie desn verschiedenen Intellekten gemeinsame Eigenschaft Involktommenheit. Und auch nur der Aufbau schon die Nachbildung in Zahlen ist nicht jeder-

dissenschaft abzubilden, das war ein griechischer geometrischer Methode abzuleiten versuchte jener escheidener über die Tragweite seiner theoretischen vinscht er hinter dem Ersorschlichen auf persönsverehren.



