Bedeutsam klingt aus dem fernsten Alterthume hellenischer Geschichte jener Ausruf der gottbegeisterten Beleiaden ju Dodona uns entgegen: "Beus war, Beus ift, Beus wird fein, o großer Beus; Früchte fendet bie Erbe empor, barum nennet Mutter die Erbe"1). Das erhabene und großartige Wort hat für uns eine um jo höhere Lebeutung, als es auf benjenigen Git ber Belasger gurudgeführt wird, ber in ben epijden Bedichten wie in ber gesammten Tradition ber Briechen als der altifte Mittelpunkt ihrer Religion und ihres Lebens ericeint 2). "Dort, im Lande Bellopia" heißt es bei Befiod 3), "am außersten Ende ift Dodona erbaut, welches Beus geliebt und gu feiner Beiffagung im Grunde der Giden fich erforen, hochgeehrt von ben Menichen. Bon borther tommen ben Erdebewohnenden Menichen alle Götteriprüche." Befannt ift bas Bebet bes Achillens, ber ben Batroflos mit ben Mprmidonen in die Schlacht fendend, ben Dodonaifchen Bens mit den Worten anruft: "Zeus, Dodonäischer Herricher, Belasgischer, der in der Ferne thronend über das winterliche Dodona gebietet, in beffen Rabe die Gellen wohnen mit ungewaschenen Aufen und schlafen auf ber Erde, die Ausleger"4). Es treten uns in jenen Berfen der Beleiaden zwei wesentliche Buge hellenischer Lebensanichauung mit pragnanter Rirge entgegen: auf der einen Seite jene liebevolle hingabe an bie Mutter Erbe, beren unendliche Lebensfülle und Schönheit fich feinem Bolfe wieder in dem Mage erichloffen hat, wie bem mablverwandten Runftlerfinne ber Bellenen, und auf ber andern Seite jener unter bem Raufchen ber Eichen bunkel im Herzen empfundene. in den Dichtungen eines Bindar und Aeichplus zu flarem Ausdruck erhobene Schauer vor der Majestät des Ewigen, den mit jeinem wahren Namen auszusprechen den Hebraer heilige Chrfurcht gurudhielt.

Je sinnvoller und gewichtiger die Worte, desto näher liegt es, nach Denjenigen zu fragen, welchen sie in den Mund gelegt werden. Während Pausanias unter den Peleiaden in Uebereinstimmung mit einigen and beren Schriftstellern Frauen versteht, die zwar nicht ihrem Namen, aber doch ihrem Wesen nach Sibyllen waren be, scheint an anderen Stellen der Alten das Wort als Bezeichnung für Tauben gebraucht zu werden, durch welche der Nathschluß des höchsten Gottes geoffenbart werde. Mit Necht bemerkt daher ein neuerer Forscher b, es sei oft schwer zu bestimmen, in welcher Bedeutung das Wort genommen werden müsse, und

6) Gerlach Dodona (Bafel 1859) S. 12. Auf S. 3 findet man die bezügliche Litteratur zusammengestellt.

Paus. 10, 12, 10: Τὰς Πελειάδας . . . λέγουσιν ἄσαι γυναιχῶν πρώτας τάδε τὰ ἔπη·
 Ζεὺς ἦν, Ζεὺς ἐστί, Ζεὺς ἔσσεται· ὡ μεγάλε Ζεῦ.

Γᾶ καρπούς ἀνίει, διὸ κλήζετε μητέρα γαΐαν.

2) Herod. 2, 52 καὶ μετὰ χρόνον ἐχρηστηριάζοντο περὶ τῶν οὐνομάτων (τῶν θεῶν) ἐν Δωδώνη τὸ γὰρ δὴ μαντήϊον τοῦτο νενόμισται ἀρχαιότατον τῶν ἐν Ἑλλησι χρηστηρίων εἶναι καὶ ἦν τὸν χρόνον τοῦτον μοῦνον. — Aristot. Meteor. 1, 14, p. 352: περὶ τὴν Ἑλλάδα τὴν ἀρχαίαν αὕτη δ' ἐστὶν ἡ περὶ τὴν Δωδώνην καὶ τὸν ἀχελῷον.

<sup>3)</sup> Hes. fr. ed. Göttl. LXXX.

<sup>4)</sup> II. 16, 233—235.

<sup>5)</sup> Paus. 10, 12, 10: Φαεννὶς . . . καὶ αἱ Πέλειαι παρὰ Δωδωναίοις ἐμαντεύσαντο μὲν ἐκ θεοῦ καὶ ανται, Σίβνλλαι δὲ ὑπὸ ἀνθρώπων οὐκ ἐκλήθησαν.

ungeachtet zahlreicher Abhandlungen über das Heiligthum zu Dodona, ist in Betreff der Peleiaden eine bestimmte Ansicht noch nicht zur Geltung gekommen. Wäre es nur ein für Priesterinnen gewählter Name, über dessen besten gene Zweisel beständen, so würde eine eingehendere Untersuchung über die Dodonäischen Peleiaden kaum ein Interesse beanspruchen dürfen. Allein es handelt sich nicht um den Namen, sondern um die mit demselben bezeichnete Sache, um das Organ der ältesten hellenischen Weissaung. Sollte nun zugleich auch unsere Untersuchung, wie wir hoffen, auf das Dunkel der noch nicht befriedigend erklärten in Dodonäischen Cultusapparate ein nicht trügerisches Streislicht werfen und so mit größerer Sicherheit als bisher das Wesen jener uralten Gottesverehrung erkennen lassen, so dürfte sie vielleicht auch neben der umfangreischen Litteratur über das Dodonäische Orakel als gerechtsertigt erscheinen.

## I.

In Uebereinstimmung mit ber angeführten Stelle bes Paufanias verfteben die neueren Gelehrten, wo fie bie Beleiaden erwähnen, barunter fast burchgebends Priefterinnen und leiten ben Namen berselben theils von dem Worte πέλεια, wilde Tanbe, theils von dem Abjectivum πέλειος ab, welches ebenso wie πελός, πελιός, πελλαίος und bas befannte πολιός dunfelfarbig, grau, greifenfarbig bedeutet. Dogleich ber letteren Deutung ber Umftand gur Geite fieht, bag angeblich bei ben Thesprotern und Moloffern bie Greifinnen πελιαί, bie Greise πελιοί genannt wurden 2), so hat doch die bei Berodot 3) nach örtlicher Ueberlieferung berichtete Legende, eine Taube habe guerft die Stiftung des Orafels geboten, babin geführt, bag man meift ber ersteren Ableitung ben Borgug gab. Nach biefer Stiftungsfage, wie fie Berodot fich in Dobona felbit ergablen ließ, waren zwei ichwarze Tanben von bem ägyptischen Theben ausgeflogen, die eine nach Libven, bie andere nach Dodona. Bier, sagte man, habe fie fich auf eine Giche gesetzt und mit menichlicher Stimme verfündet, an dieser Stelle muffe ein Orafel des Beus gegrundet werden. Die Dodonaer hatten dies für eine göttliche Botichaft gehalten und beingemäß gehandelt. Berodot ichreibt biefer Cage infofern hiftorifche Bahrheit zu, als er daraus ichließt, ägyptische Priesterinnen, die von Phoniziern geraubt und als Sclavinnen vertauft worden waren, hatten sowohl das Dodonaische Heiligthum als das des Zeus Ammon in Libyen geftiftet. Bur Erflärung ber Benemnung Beleiaden fügt er dann bingu, er vermuthe, jene Frauen feien beghalb von den Dodonaern Tauben genannt worden, weil fie Ausländerinnen waren und ihnen zu zwitschern ichienen wie die Bogel; nach einiger Beit aber, als die Frau bereits verständlich gesprochen, hatte man wohl gejagt, die Taube rede mit menichlicher Stimme; fo lange fie aber barbarijch redete, jei es ihnen gewiß vorgefommen, als ob ein Bogel Laute von fich gabe , "benn", fügt treubergig ber Bater ber Geschichte feiner Dentung bingu, "wie fonnte wohl eine Taube mit menichlicher Sprache reden?" Mit ber ichwargen Karbe ber Taube aber, beißt es jum Schluß, hatten fie ausdruden wollen, bag bie Frau eine Megyptierin war.

Da Herodot ausdrüdlich bemerkt 4), daß ihm die Sage über die beiden Tauben, meleia, von den Dos

<sup>1)</sup> So urtheilt 3. B. R. F. Bermann Gottesbienftl. Alterth. §. 39, 26.

<sup>2)</sup> Strabo 7, fr. 2 Meineke "Οτι κατά Θεσπρωτούς καὶ Μολοττούς τὰς γραίας πελίας (πελιάς) καὶ τούς γέροντας πελίους (πελιούς), καθάπερ καὶ παρὰ Μακεδόσι (cf. fr. 1 a). Bgl. Schol. Soph. Trach. 172. Hesych. s. v. πελείους. — Andererseits wurden die Briesterinnen auch Greisinnen genannt, vgl. Strabo 7 p. 329: ἀπεδείχθησαν τρεῖς γραῖαι. Servius Verg. Aen. III, 466: anus Pelias nomine.

<sup>3)</sup> Herod. 2, 55

Herod. 2, 55 Δωδωναίων δὲ αἱ ἵζειαι . . . ἔλεγον ταῦτα · συνωμολόγεον δέ σφι καὶ οἱ ἄλλοι
 Δωδωναῖοι οἱ περὶ τὸ ἵζόν.

bonäischen Priesterinnen selbst erzählt und von den übrigen Dodonäern bestätigt worden sei, so unterliegt es keinem Zweifel, daß der Name Peleiaden nicht bloß Greisinnen bedeuten kann, sondern in irgend einer Besziehung zu Tauben stehen muß. Die naive Erklärung des Herodot freilich hat, wie sich erwarten ließ, auch bei denen, die ihre Ansicht auf die thatsächlichen Angaben desselben stügen, keinen Beisall gefunden. Bielmehr nimmt man dabei entweder an, die Taube sei ein zu Dodona verehrtes Symbol der Dione gewesen, und nach diesem seinen die Peleiaden benannt worden, oder es hätten in der Eiche des Zeus heilige Tauben gesnistet, aus deren Berhalten seine Priesterinnen geweissagt hätten 1).

Daß zu Dodona neben dem Beus auch die Dione verehrt worden ift, wird allerdings durch ipatere Schriftsteller bezeugt, und daß biefer, als einer ihrer Tochter Uphrodite nabestebenden Gottin bie Taube gebeiligt gewesen fei, ift an fich feine unwahricheinliche Bermuthung. Auch tonnte man fur die Benennung ber Briefterinnen nach dem der Gottheit heiligen Thiere fich mit Recht auf die in gleicher Beije "Bienen" und "Barinnen" benannten Priesterinnen ber Demeter und ber Artemis berufen. Nichts besto weniger erweist fich diese auch von namhaften Forschern vertretene Ansickt 2) bei näherer Prüfung nicht als stichhaltig. Bunächst fehlt es an Nachrichten barüber, daß bereits zu der Beit, in welcher eine oder mehrere Tauben zu Dodona erwähnt werden, Dione dajelbst verehrt worden sei 3). Bis auf Demosthenes icheint nur von einem Cultus des Beus zu Dodona die Rede zu fein; benn wenn Welder 4) aus Hom. Od. 16, 402 fg. "aber lagt uns zuerst der Götter Rathichluffe erforichen; wenn des großen Zeus Weisfagungen es billigen, jo will ich ihn tödten" auf eine icon bamals bestehende Orafelgemeinschaft bes Zeus und ber Dione ichließt, so wird ihm bierin fein unbefangener Lefer ber Stelle guftimmen. Abgesehen bavon, bag es eine gang gewöhnliche Rebeweise ift, einen Wedanken zuerst in allgemeinerer Form auszusprechen und ihn dann seinem speciellen Inhalte nach anzugeben, fo werden gerade die Ausdrücke "Götter" und "Zeus", nach einem für die religiöse Anschauung ber Griechen höchft bezeichnenden Sprachgebrauche als beinahe gleichbedeutend angewandt. "Ich will die ewig lebenden Götter anrufen", fagt Telemach 5), "ob etwa Zeus verleiht, daß die Werke gerächt werden." Da nun Strabo ausbrudlich bemerkt 6), Dione fei erst später dem Zeus in Dodona als Tempelgenoffin beigefellt worden, jo wird bas Schweigen ber fruheren Jahrhunderte über ben bortigen Gultus ber Dione gewiß nicht auf einem Bufalle beruben. Doch felbst angenommen, Dione fei schon zu Berodots Beiten in Dodona verehrt worben, fo wurde baraus noch feineswegs folgen, bag die Taube bort ein Symbol biefer

<sup>1)</sup> Bon Special - Forschern abgesehen ist für das erstere anzuführen Curtius griech. Gesch. I, (1te Auflage) S. 86, für das zweite Duncker Geschichte des Alterthums III (2te Aufl.) S. 15 Ann. 1. Bötticher der Baumfultus der Hellenen (Berlin 1859) S. 111 sagt: "In der Eiche nisteten die heiligen der Dione geweihten Tauben, Peleiades, welche von den Orakelpriesterinnen, ebenfalls Peleiades genannt, unterhalten wurden."

<sup>2)</sup> Außer Curtius a. a. D., Welder gr. Götterl. I, 357. v. Lafaulr das pel. Orafel des Zeus zu Dodona S. 9. Hartung die Rel. u. Myth. der Gr. III S. 100. Klausen Aeneas und die Penaten S. 411. Gerhard gr. Myth. §. 138, 5 (nicht im Einklang mit §. 190, 5 und §. 203, 4).

<sup>3)</sup> Wenn die Peleiaden in den erwähnten Bersen dazu auffordern, die Erde "Mutter" zu nennen, so kann hierin allerdings ein Keim zur Verehrung einer weiblichen Gottheit neben Zeus erkannt werden. Daß aber Dione diese Göttin gewesen sei, und daß die Peleiaden mehr in ihrem Dienste als in dem des Zeus gestanden hätten, läßt sich aus jenen Bersen keineswegs herleiten.

<sup>4)</sup> Griech, Götterl. 1, 354. Hom. Od. 16, 402 fg.: . . . άλλα πρώτα θεών εἰρώμεθα βουλάς. εἰ μέν z' αἰνήσωσι Διὸς μεγάλοιο θέμιστες. πτλ.

Hom. Od. 1, 378 u. 379 . . . εγώ δε θεούς επιβώσομαι αίεν εόντας,
 αἴ κέ ποθι Ζεύς δῷσι παλίντιτα ἔργα γενέσθαι.

<sup>6)</sup> Strabo 7, 329 ὖστερον δ' ἀπεδείχθησαν τρεῖς γραῖαι, ἐπειδή καὶ σύνναος τῷ Δὰ προςαπεδείχθη καὶ ἡ Διώνη. Die Combination dieser beiden Thatsachen wird wohl nur eine Bermuthung Strabo's sein, da Herodot zwar Priesterinnen, aber nicht die Dione erwähnt. Die Stellen der späteren Autoren bei Welcker gr. Götterl. I, 354 A. 6. Sollte etwa die Einführung des Dienstes der Dione gleichzeitig mit der durch die epi= rotischen Könige bewirften Reubelebung des Dodonäischen Cultus erfolgt sein?

Göttin gewesen sei 1). Shon der Umstand, daß in dem Cultus der Aphrodite, auf welchen man bei dieser Annahme hinweist, nicht die wilde Taube neleuc, sondern die Haustaube negeoregá als der heilige Bogel bezeichnet wird 2), könnte dagegen Bedenken erregen. Ein schlagendes Argument aber gegen jene Combination der Peleiaden mit der Dione enthält die von Herodot berichtete Legende, die zu Dodona selbst erzählt wurde. Wenn jene schwarze Taube auf einer Siche sich niederlassend ausrief, hier solle ein Orakel des Zeus gegründet werden, so geht daraus unwiderleglich hervor, daß man zu Dodona jene Taube nicht in den Dienst der Dione, sondern in den des Zeus stellte.

Die weissgenden Peleiaden können also nicht nach Tauben, die der Dione geheiligt waren, benannt worden sein, sondern müssen in irgend einer Beziehung zu Tauben des Zeus gestanden haben. "Sie weissgenans dem Berhalten heiliger Tauben, welche in der Eiche des Zeus nisteten", sagt Duncker in seiner Geschichte des Alterthums 3). Auch Preller 4) spricht bei der Beschreibung der Dodonäischen Siche von "geheiligten Tausden, welche sich auf ihren Zweigen wiegten". Sbenso heißt es bei Lasaulx 5) "in dem Baum schien ihnen die Gottheit zu hausen, und das Rauschen seiner Blätter, Bogelstimmen aus seinen Bipfeln gaben ihre Gegenswart kund". Nun lesen wir freilich bei Dionys von Halikarnaß da, wo er das alte Orafel des Mars in der Aborigenerstadt Tiora Matiene erwähnt 6), daß wie dort ein Specht auf einer Säule, so in Dodona ausgeblich eine Taube auf einer heiligen Siche sitzend Orasel verkündet habe. Aber da Dionys die Ueberlieferung ausdrücklich als ein Gerücht bezeichnet, so würde seine Angabe allein sogar für die spätere Zeit nichts beweissen können. Auch die Münzen 7) und die Beschreibung bei Philostratus 8) können als Quellen für die Bershältnisse des Dodonäischen Heiligthums in den Jahrhunderten seiner Blüthe nicht benutzt werden. Anders

<sup>1)</sup> Die epirotischen Münzen, auf welchen sich Dione mit der Taube findet (Rlausen Aeneas S. 410), sind für die ursprüngliche Beziehung des Bogels zu der Göttin nicht beweisend. Es lag sehr nahe, wenn man in ausländischen Culten die Liebesgöttin mit dem Attribute der Taube erblickte, auch die Taube, die man als einen heiligen Bogel zu Dodona kannte, zu der als Liebesgöttin aufgefaßten und zur Zeit jener Münzen wohl bereits auch in Dodona verehrten Dione in Beziehung zu setzen.

<sup>2)</sup> So heißt es bei Diodor (2, 4), daß Semiramis, von ihrer Mutter Derfeto ausgesett, von *asquorsqai* am Leben erhalten und danach Semiramis benannt worden sei, was im Dialeste der Sprer von den Tauben abgeleitet werde; seit jener Zeit hätte man in ganz Sprien die *asquorsqai* als Göttinnen verehrt. Derselbe berichtet (2, 20) eine Sage, nach welcher Semiramis sich in eine *asquorsqai* verwandelt hätte und mit vielen Bögeln, die in ihren Palast gekommen seien, davon geslogen sei; deshald zollten die Assprier der *asquorsqai* göttliche Berehrung. Hiermit kucian überein, der erzählt (de dea Syria 14), daß die Sprier unter allen Bögeln nur die *asquorsqai* nicht äßen, weil Semiramis in eine solche sich verwandelt hätte. Auch die Tauben auf dem Berge Ergt in Sicilien bei dem bekannten Heiligthum der Aphrodite werden *asquorsqai* genannt. Wenn diese nach neuntägiger Abwesenheit aus Lidnen zurücksehren, sliegt eine *asquorsqai* den übrigen voran. Ein attischer Dichter spricht von einem *devode asquorsqai* der Aphrodite, von einem *asquorsquo*, das ihn nach Kythera und Eppern, den berühmten heiligen Orten der Aphrodite bringen soll. (Athenaeus 9 p. 395. Wenn in den Bersen des Nisander das Wort *asdeudes* von jenen sicilischen Tauben gebraucht wird, so darf dies wohl als eine poetische Licnes bezeichnet werden.)

<sup>3)</sup> III, G. 15 A. 1.

<sup>4)</sup> Gr. Myth. (2te Auflage) I, S. 96.

<sup>5)</sup> A. a. D. S. 9.

<sup>6)</sup> Ant. R. 1, 14, 40: ὁ δὲ τρόπος αὐτοῦ παραπλήσιος ἦν, ως φασι τῷ παρὰ Δωδωναίοις μυθολογουμένη ποτὲ γενέσθαι πλην ὅσον ἐκεῖ μὲν ἐπὶ δρυὸς ἱερᾶς περιστερὰ καθεζομένη θεσπιφδεῖν ἐλέγετο κτλ.

<sup>7)</sup> Bgl. Urneth bas Taubenorafel ju Dobona (Bien 1840) G. 24 fg.

<sup>8)</sup> Philostr. im. 2, 33. (In Bezug auf die Citate bemerke ich, daß ich bei der Unzulänglichkeit der mir gegenwärtig zu Gebote stehenden Hülfsmittel in einigen Fällen gezwungen war, mich auf meine früheren vortäufigen Excerpte aus den reichen Schätzen der Bibliothek des Joachimsthalschen Gymnasiums, zwei oder drei Mal auch auf die Angaben in anderen Büchern zu verlassen.)

fteht es mit einer bunkeln Stelle in den Tradinierinnen des Sophokles. Berakles, fagt Dejanira 1), habe ihr die Beiffagung ergählt, wie fie die alte Bucheiche zu Dodona einst aus zwei neleucos tundgethan. Bie die Scholien 2) zeigen, schwanfte man bereits im Alterthum, ob man bier die dioaul nedeicdes für Tauben ober Priefterinnen gu halten habe. Was fich ber bas erstere annehmende Erflarer bei feinen Borten: "über dem Orafelfige zu Dodona waren zwei Tauben, durch welche Beus weiffagte" eigentlich gedacht habe, ift ichwer zu errathen; benn wenn er glaubte, bag in ben Bipfeln ber Giche zwei Tauben nifteten, fo ware fein Ausbrudt "oberhalb bes Drafels" wenig deutlich gewesen, da man unter bem parteior zu Dodona gang allgemein die Ciche felbit, nicht etwa den Raum unter ber Giche oder bei der Giche verftand. Schneis dewin in feiner Ausgabe des Cophofles läßt es unentschieden, ob ex πελειάδων bedeute "durch den Mund der Tauben" ober "zwischen den zur Seite der Giche finnbildlich angebrachten nederades beraus". Bare indeffen ein foldes Symbol wirflich vorhanden gewesen, fo mußte fich davon doch in der Ueberlieferung irgend eine Spur erhalten haben, was durchaus nicht der Fall ist 3). Will man daher das ex πελειάδων nicht auf Priefterinnen beuten, jo icheint nur die Unnahme übrig zu bleiben, Cophoffes habe barunter Beiffagetauben verstanden, eine Annahme, die in hohem Grade bedenklich ift, weil als das Redende, als das den Billen ber Gottheit Berfündende der Baum felbst genannt wird, deffen prophetisches Rauschen boch nicht durch ein ebenfalls ber Deutung bedürftiges Bogelgezwiticher ober ein anderes Drafel in eine ben Befragenden verständliche Sprache überfett werden fonnte. Huch dieje Stelle gewährt aljo ber Anficht, daß Weiffagetauben in ber Eiche bes Beus nifteten, feineswegs eine Stute. Mit größerem Rechte bagegen, icheint es, beruft man fich dabei auf Herodot und seinen Bericht über Dodona. Allein auch Herodot weiß nichts von Tauben, die im dortigen Cultus als Orafel ertheilend regelmäßig beobachtet wären, sondern er erzählt nur die Sage, daß einmal eine schwarze Taube dort sich auf der Giche niedergesetzt und durch ihre mit menschlicher Stimme ausgesprochene Weisung die Stiftung bes Oratels veranlagt habe. Ja wir durfen jogar weiter behaupten, die Stelle bes Herodot läßt nicht bloß jene, von den Neueren vorausgesetten Tauben unerwähnt, sondern fie beweift geradezu, daß fie zu jener Beit nicht vorhanden waren. Denn ohne Zweifel wurde Berodot auf feine umftanbliche Deutung verzichtet haben, wenn in Dodona die Bogelichau als Mantit gepflegt worden ware. Batten Tauben, fei es durch ihren Flug ober durch ihre Stimme ober fonft wie dort als ein Begenftand ber Beidenbeutung gegolten, fo hatte fich bem nach einer verstandesmäßigen Erflärung ber Gache juchenben Forider bod unzweifelhaft junadit bie Bermuthung aufdrängen mujfen : "Jene mit menichlicher Stimme redende Taube war nichts anderes, als bie beiligen Tauben, aus deren Stimmen u. f. w. noch beute die Priefterinnen den Willen der Gottheit entnehmen."

Soph, Trach. 171 u. 172: ως τὴν παλαιὰν ψηγὸν αὐδῆσαί ποτε Δωδωνι δισσων ἐχ πελειάδων ἔφη.

<sup>2)</sup> Schol. Soph. l. c.: την εν Αωδώνι της Θεσπρωτίας φηγόν, εψ' ή δύο περιστεραί καθήμεναι εμαντεύοντο. — Ύπεράνω τοῦ εν Αωδώνη μαντείον δύο ήσαν πελειαί, δι' ών εμαντεύετο δ Ζεύς, ώς Απόλλων ἀπό τρίποδος. καὶ οἱ μεν οὕτω λέγονσι θεσπίζειν· οἱ δε τὰς ἱερείας γραίας οὕσας καὶ πεπωλιωμένας μαντεύεσθαι. καὶ γὰρ τοὺς γέροντας οἱ Μολοσσοὶ πελείους ὀναμάζουσιν. Μιπ folgt bie oben angeführte Stelle auß herobot. βιμ Schluß heißt eß: Εὐριπίδης τρεῖς γεγονέναι φησὶν αὐτὰς· οἱ δε δύο· καὶ τὴν μεν ες Λιβύην ἀφικέσθαι Θήβηθεν εἰς τό τοῦ Άμμωνος χρηστήριοντὴν δε εἰς τὸ περὶ τὴν Δωδώνην, ὡς καὶ Πίνδαρος Παιάσιν.

<sup>3)</sup> Auf die verderbt überlieferten Worte bei Philostr. imag. 2.33 H μèν χονση πέλεια ἔτ' (Jacobs ftatt bessen ή) ἐπὶ τῆς δονός, ἐν λογίοις ἡ (Jacobs ἦν) σοφή, καὶ χοησμοί, οὖς ἐκ Διὸς ἀναφθέγγεται wird man sich nicht berusen wollen, da die Darstellung einer Taube auf einem Gemälde, ebenso wenig wie die auf ben bei Lasaulg a. a. D. S. 10, Anm. 98 angeführten Münzen, sich auf eine symbolisch angebrachte Figur beziehen muß, sondern ebenso gut entweder wirkliche Tauben oder ein nur in Gedanken vorhandenes Symbol ans deuten kann. Noch weniger aber wird der Scholiast zu der Stelle des Soph. als Zeuge gelten dürfen, da, falls wirklich seine Worte jenen Sinn haben sollten, die Möglichkeit eines αὐτοσχεδίασμα zu nahe läge.

Bollfommen zu berfelben Unficht, daß Tauben in Dodona nicht vorhanden waren, werden wir geführt, wenn wir uns dem unmittelbaren Gindrucke ber das Walten ber Gottheit in dem Dodonaischen Beiligthume beidreibenden Stellen überlaffen. In der Dopffee 1) heißt es, des Beus Rathichlug werde aus der hochbelaubten Gide vernommen. Sefiod in dem icon ermahnten Fragmente der Coen 2) fagt: "Zeus liebte Dodona und machte es zu seinem Orafel, welches bei den Menichen geehrt ift und in der Tiefe der Bucheiche "wohnt"", b. b., wie Preller 3) richtig erffart, die mantische Kraft bes Beus durchdringt gang und gar ben Baum, wogu fehr gut die Sage paßt, daß Athene ein Stud des Dodonaischen Baumes in das Bordertheil der Argo fügte, bamit bas beilige Bolg bie Belden auf ihrer Jahrt ichutete und ihnen in Sturm und Rothen bie Stimme bes Beus verfündigte 4). Prometheus erinnert bei Aeschylus 5) die Jo an das, was ihr zu Dodona bie redenden Giden, ein unglaubliches Bunderzeichen, deutlich und nicht in Rathfeln verfündet hatten. In einer andern Stelle ber Trachinierinnen 6) theilt Berafles fterbend feinem Sohne Spllos die Beiffagungen mit, die er, eingetreten in ben Sain ber bergbewohnenden und auf der Erde follafenden Gellen empfing von der väterlichen und vielstimmigen Giche. Bei Plato im Phadrus 7) wird der Glaube erwähnt, daß die "Reben ber Gide" in bem Beiligthum bes Dobonaijden Beus Die ersten prophetischen gewesen seien. Aus biefen Stellen geht mit vollfommener Sicherheit bervor, daß man der Giche felbft die prophetische Stimme gufcrieb. Dag unter diefer Gottesftimme nichts anderes zu verfteben fei, als das geheimnisvolle Raufchen der Bipfel, welches noch beute unfere Bergen, wie einft die unferer Uhnen, mit Undacht und Schauer erfüllt, bedarf feiner Erinnerung. "Benn bie ben Gott Befragenden eintraten", heißt es bei Guidas 8), "jo bewegte fich die tonende Giche; die Priefterinnen aber verfundeten: "foldes fagt Beus"". Berjegen wir uns aber in die Stimmung, welche bas Raufden bes beiligen Baumes in bem ehrfurchtsvoll Nahenden erwedte, fo werben wir, wie mid buntt, beutlich empfinden, daß bie Großartigfeit und Ginfachheit jenes Gindrudes gerftort worben ware, wenn die Andacht nicht blog jenem geheinnisvollen Weben ber Gottheit Berg und Dhr geoffnet hatte, sondern zugleich auch den Stimmen heiliger Tauben gelauscht hatte, um aus der Art berfelben nach ben Regeln priefterlicher Beichensprache ben Wint ber Gottheit zu entziffern. "In ber Bergudung", fagt Plato an einer zweiten Stelle bes Phadrus 9), "haben die Priefterinnen zu Dodona und die Prophetin gu

6) Soph. Trach. 1166—1168 Schneidew. ἃ τῶν ὀρείων καὶ χαμαικοιτῶν ἐγὼ Σελλῶν ἐσελθών ἄλσος εἰσεγραψάμην

 Said. s. v. Δωδώνη: καὶ εἰσιόντων τῶν μαντευομένων ἐκινεῖτο δῆθεν ἡ δοῦς ἠχοῦσα. αἱ δὲ ἐφθέγγοντο ὅτι τάδε λέγει ὁ Ζεύς.

9) Plato Phaedr. p. 244 B. Dieser aus der μανία stammenden μαντική stellt Plato p. 244 C. die aus der οἴησις und aus dem νοῦς hervorgehenden οἰονοϊστική, die später οἰωνιστική genannt sei, entgegen. Hätten

<sup>1) 14, 327</sup> fg. und 19, 296 fg. τον δ' ές Δωδώνην φάτο βήμεναι, όφοα θεοῖο έκ δονὸς ὑψικόμοιο Διὸς βονλην ἐπακούσαι.

<sup>2)</sup> fr. LXXX Göttl. (Schol. ad Soph. Trach. 1174) την δε Ζεύς εφίλησε, καὶ ον χοηστήριον είναι τίμιον ανθρώποις, ναῖον δ' εν πυθμένι φηγοῦ.

<sup>3)</sup> Gr. Myth. I, S. 96, A. 5.4) Apollod. 1, 9, 16 u. A.

<sup>5)</sup> Aesch. Prometh. 830—836 Herm. ἐπεὶ γὰρ ἦλθες πρὸς Μολοσσὰ γάπεδα,
τῆν αἰπύνωτόν τ' ἀμφὶ Δωδώνην, ἵνα
μαντεῖα θᾶχός τ' ἐστὶ Θεσπρωτοῦ Διός,
τέρας τ' ἄπιστον, αἱ προσήγοροι δρύες,
ὑφ' ὧν σὰ λαμπρῶς χοὐδὲν αἰνιχτηρίως
προσηγορεύθης ἡ Διὸς κλεινή δάμαρ,
μέλλονσ' ἔσεσθαι, εἰ τῶνδε προςσαίνει σέ τι.

πρός τῆς πατρήας καί πολυγλώσσου δουός. 7) Plato Phaedr. p. 275 Β Οί δέ γ', ὧ φίλε, ἐν τῷ τοῦ Διὸς τοῦ Δωδωναίου ἱερῷ δουὸς λό-γους ἔφησαν μαντικοὺς πρώτους γενέσθαι.

Delphi Bieles zum Besten von Hellas ausgerichtet, wenn sie aber nücktern waren, weniges oder nichts." Während aber jenes Waldesrauschen dem Betenden das Gefühl der Gottesnähe erweckte und ihn so in der Tiese des eigenen Innern die Stimme der Gottheit ahnend vernehmen ließ, hätte die Beobachtung der äußers lichen Prodigien jene innerliche Versenkung des Herzens nur beeinträchtigen können. Und wenn die oben angeführten Stellen mit der größten Sinstimmigseit bezeugen, daß der Baum selbst es war, welcher den Wilsten der Gottheit verkündete, so würde ein völlig fremdes und neues Element hinzugetragen, wollte man nicht das Rauschen seiner Zweige und Blätter, sondern die auf demselben sügenden Vögel als das Organ seiner göttlichen Mittheilung betrachten.

Bur Erflärung des Namens der Beleiaden ift alfo, wie wir feben, weder die Annahme gestattet, daß die neleia, die milde Taube, ein zu Dodona verehrtes Symbol der Dione gewesen fei, noch auch die andere, daß heilige Tauben des Beus den ihren Slug oder ihre Stimmen beob = achtenden Briefterinnen den Ramen gegeben hatten. Aus dem Nachweife, daß folche Beiffagetauben in Dodona nicht vorhanden waren, folgt aber nicht bloß, daß die Briefterinnen nicht nach folden benannt fein fonnten, fondern auch, bag unter ben weiffagenden Beleiaden nicht Tauben verstanden werden dürfen. Es konnte biernach icheinen, als ob die allgemein geltende Anficht 1), daß "Beleiaden" jedenfalls ber Name von Priefterinnen fei, fich auch burch die bier angestellten Erwägungen bestätigt babe, und daß zwar eine befriedigende Erflärung des Namens noch nicht gewonnen fei, die mit demfelben bezeichnete Sache aber feinem Zweifel mehr unterliege. Allein jo richtig es auch ift, daß man gur Zeit des Paufanias unter "Beleiaden" Priefterfrauen verstand, so ist dies für die früheren Jahrhunderte feineswegs erwiesen. Db Cophos fles in der oben besprochenen Stelle der Trachinierinnen, wo die Ciche aus oder durch zwei Peleiaden, diorav έχ πελειάδων redet, wirtlich an Priesterinnen gedacht habe, wie man wegen der Unhaltbarkeit der übrigen bis jest versuchten Erflärungen anzunehmen gezwungen icheint, möge vorläufig unentschieden bleiben; in jedem Falle würden die Worte nur eine Auffassung wiedergeben, die nicht nothwendig auf einer genauen Kenntniß bes Dodonäischen heiligthums beruhen müßte, sondern möglicher Beise aus einem, bei ber Tradition durch den Bolfsmund febr mohl dentbaren Migverständniffe hervorgegangen fein fonnte. Gin wirklich claffifcher Beuge ift nur Berodot, der feiner eigenen Erflärung gufolge in Dodona felbst auf das Sorgfältigfte Erfunbigungen eingezogen hatte. Diefer nennt aber die Briefterinnen feineswegs, wie 3. B. Preller vorauszuseten icheint 2), Beleiaden, sondern bas eine Dal Prophetinnen, bas andere Mal Priefterinnen ber Dobonaer, von benen die alteste Promeneia, die zweite Timarete, die jüngste aber Nifandra geheißen habe 3). Bie oben bei den irrthumlich vorausgesetzten Beiffagetauben durfen wir aber auch bei dieser Frage ein bestimmteres Ergebniß aus ben Worten Berodots ichopfen, als es beim ersten Lefen berjelben ben Anichein hat. Wenn wir

bie Priesterinnen zu Dodona aus der Beobachtung von Bögeln geweissagt, so hätte Plato sie nicht unter die ehr= würdige Gattung der durch μαντική weissagenden rechnen können.

<sup>1)</sup> Bgl. Hermann Gottesbienstl. Alterth. S. 40, 24. Gerhard Griech. Myth. S. 190, 5 u. 6. Preller griech. Myth. I, 97. Lasaulg a. a. O. S. 8. Gerlach Dodona S. 12. Bötticher Baumkultus S. 111.

<sup>2)</sup> Breller gr. Myth. I, 97 "Neben ihnen (ben Sellen) werden später auch weissagende Beleiaden genannt, eine Art von Sibyllen b. h. weissagenden Frauen, von denen Herodot sich über die älteste Geschichte des griechischen Götterglaubens belehren ließ,"

<sup>3) 2, 55</sup> Ταῦτα μέν νυν τῶν ἐν Θήβησι ἰρέων ήσουον τάδε δὲ Δωδωναίων φασὶ αἱ προμάντιες, δύο πελειάδας μελαίνας ἐκ Θηβέων τῶν Δίγυπτίων ἀναπταμένας τὴν μὲν αὐτέων ἐς Διβύην, τὴν δὲ παρὰ σφέας ἀπικέσθαι. Und am Ende des Cap. Δωδωναίων δὲ αἱ ἰρειαι, τῶν τῷ πρεσβυτάτη οὕνομα ἦν Προμένεια, τῷ δὲ μετὰ ταύτην Τιμαρέτη, τῷ δὲ νεωτάτη Νικάνδρη, ἔλεγον ταῦτασυνωμολόγεον δέ σρι καὶ οἱ ἄλλοι Δωδωναῖοι οἱ περὶ το ἰρόν. — c. 57 Πελειάδες δέ μοι δοκέονσε κληθῆναι προς Δωδωναίων ἐπὶ τοῦδε αἱ γυναῖκες, διότι βάρβαροι ἦσαν bezieht fich auf die von Herodot vorausgejenten Frauen, welche auß dem ägyptischen Theben nach Dodona und nach Libyen famen, nicht auf die zu seiner Zeit fungirenden Priesterinnen.

nämlich, ohne uns durch die einmal fiblich gewordene Meinung befangen zu lassen, die thatsächlichen Berhältniffe, welche ber Schluffolgerung Berodots gu Grunde liegen muffen, icharf ins Auge faffen, fo werden wir ju ber Ueberzengung gelangen, daß jene Priefterinnen nicht bloß unter bem Namen Beleiaden von ihm nicht erwähnt werden, sondern daß fie biesen Namen zu seiner Zeit überhaupt noch nicht führten. In dem, den Beginn hiftorifcher Forschung bezeichnenden Streben, nicht außerlich eine Nachricht an die andere zu reihen, sondern irgend eine Borftellung von dem wirflichen Sachverhalte zu gewinnen, bemüht fich Berodot bie ibm in Theben vorgetragene Erzählung, bag zwei beilige Frauen von den Phonifiern entführt feien, und daß die eine von biefen in Libyen, die andere bei den Bellenen bas erfte Drafel gegründet hatte, in Ginflang gu bringen mit ber Dobonaifchen Sage von ben beiden ichwarzen Tauben, die aus Theben ausgeflogen feien und fich theils nach Libnen, theils nach Dobona gewandt und an beiden Orten die Zeus- Orafel geftiftet hatten. Bugleich will er die Bundergeschichte von der mit menschlicher Stimme redenden Taube in einer rationellen Beije erklären. Er fommt also auf die Bermuthung, daß jene vermeintliche Taube gu Dodona in Birklichfeit eine ausländische Priefterin gewesen sei, die nur fo unverständliche Tone wie ein Bogel ausgestoßen habe. It es nun irgend dentbar, daß Berodot, wenn wirklich ju feiner Beit die Dodonaischen Priefterinnen Beleiaden ober Tauben genannt wurden, fich biefes Sulfsmittel für feine Deutung hatte entgeben laffen? Er appellirt an ben gesunden Menschenverstand und fragt: "denn wie fonnte eine Taube mit menschlicher Stimme reden?" Batte er biefe lange Deduction nothig gehabt, wenn er fagen fonnte: "jene erfte Priefterin wurde Taube genannt, wie noch heute die Priesterinnen Tauben heißen"?

Wir feben also, daß man die Stelle des Herodot jedenfalls mit größerem Rechte gegen die Annahme ber Benennung ber Dobonaifden Priefterinnen mit bem Namen "Beleiaden", als fur biefelbe anführen fann. Mun icheint aber, abgesehen von jener dunkeln und einen sicheren Anhaltspunkt nicht gewährenden Stelle bes Sophofles, bis auf Paufanias, alfo bis jum zweiten Jahrhundert nach Chriftus, fich feine eingige Nachricht gu finden, aus welcher bervorginge, bag, wie man in neuerer Beit allgemein poraussest, die Priefterinnen gu Dodona Beleiaden genannt worden waren. Bohl aber macht eine Stelle bes Strabo noch für deffen Beit, alfo noch für etwa 450 Jahre nach De= robot, bas Begentheil in hohem Grade wahricheinlich. Strabo fagt an ber bereits oben erwähnten Stelle 1): "Das Dodonäische Drafel weissagte nicht durch Worte, sondern durch gewisse Wahrzeichen, wie das Ammoniide in Libven; vielleicht aber hatten die brei Tauben einen gewissen eigenthümlichen Flug, und es weiffagten die Briefterinnen aus beren Beobachtung. Es jollen aber auch im Dialecte der Molotter und Thesproter die Greifinnen πέλιαι und die Greise πέλιοι heißen, und vielleicht waren die vielbesprochenen πελειάδες nicht Bogel, fondern drei alte beim Beiligthum beschäftigte Frauen." Aus diesen Worten geht mit Sicherheit hervor, daß nach der zu Strabo's Zeit allgemein herrichenden Anficht die Beleiaden für Tauben gehalten wurden, daß man aber über die Bedeutung derselben für die Mantif nichts wußte, und daß daber bie Bermuthung auftauchte, die Beleiaden seien am Ende gar feine Tauben, sondern Priefterinnen gewesen.

<sup>1)</sup> Strabo 7, fr. 1 a Meineke . . . . εν Αωδώνη. εχοηςμήθει δ' οὐ διὰ λόγων, ἀλλὰ διά τινων συμβόλων, ωσπες τὸ εν Αιβύη Άμμωνιακόν ἴσως δε τίνα πτησιν αὶ τρεῖς περιστεςαὶ ἐπετοντο εξαίρετον, εξ ὧν αὶ ἱερειαι παρατηρούμεναι προεθεσπίζον. φασὶ δὲ καὶ κατὰ τὴν τῶν Μολοτιῶν καὶ Θεσποωτῶν γλῶνταν τὰς γραίας πελίας καλεῖσθαι καὶ τοὺς γέροντας πελίους καὶ ἴσως οὐκ ὄρνεα ἦσαν αὶ θουλούμεναι πελειάδες, ἀλλὰ γυναῖκες γραῖαι τρεῖς περὶ τὸ ἱεροὸν σχολάζουσαι. Offenbar hat Strabo die Bezeichnung περιστεραί gewählt, um daß bei dem Worte πέλειαι mögliche Wißverständniß zu vermeiden; er will offenbar ausdrüdlich hervorheben, daß man bei "den drei πελειάδες" an Tauben und nicht an Priesterinnen dachte. Daß Beiwort "die vielbesprochenen" zeigt recht deutlich, wie duntel und unstlar die ganze Frage schon geraume Zeit hindurch den Griechen erschienen war.

## II.

Die Nachrichten über die Dodonäischen Peleiaden geben also, wie sich gezeigt hat, über das Wesen derselben keinen genügenden Aufschluß. Daß sie in irgend einer Beziehung zu der gleichnamigen wilden Taube stehen, zeigte uns die Stiftungssage, aber die die jetzt versuchten Erflärungen ihrer Bezeichnung als Tauben mußten zurückgewiesen werden, ja bei genauerer Prüfung erwies sich nicht nur ihr Name, sondern sogar ihre Wesenheit als unverständlich. Denn während sie in der schwierigen Stelle des Sophokles offendar als ein Organ der Weissagung des heiligen Eichbaums erscheinen, sehrt uns Herodot und Strabo, daß die Deutung berselben als Priesterinnen jedes Beweises entbehrt.

Reicht die Ueberlieferung über die Dodonäischen Peleiaden zur Bestimmung ihres Wesens nicht aus, so müssen wir zu Hülfe nehmen, was anderweitig von Peleiaden oder wilden Tauben erzählt wird. Nun ersinnern wir uns aber aus der Odysse der Erzählung von den schückternen Tauben, den πέλειαι τοήςωνες, welche dem Bater Zeus Ambrosia zutragen, von denen es heißt, daß selbst sie nicht im Stande seien, unversiehrt an den gefährlichen Plankten oder Wanderselsen vorbeizussliegen, sondern eine unter ihnen werde jedessmal von dem glatten Felsen hinweggerasst, und dann durch eine andere von dem Bater Zeus ersetz<sup>1</sup>). Ohne Zweisel dürsen wir diese um so unbedenklicher in den Areis unserer Untersuchung ziehen, als sie in dem Dienste desselben Gottes stehen, welchem zu Dodona nach der durch die wilde Taube verkündeten Weisung das Orafel gegründet wurde.

Der Name der von diesen Tauben dem Zeus zugeführten Götterspeise leitet unsere Untersuchung auf dem schmalen, aber sicheren Stege einer einzigen Lautgruppe in ein ganz anderes, neue Gesichtspunkte verheißendes Gebiet hinüber.

Schon durch Bergleichung mit dem Lateinischen und durch Berücksichtigung der dialektischen Nebenform  $\mu o \rho \tau \delta s$  für  $\beta \rho o \tau \delta s$  hatte Buttmann ) erkannt, daß  $\mathring{a}\mu \beta \rho o \tau \delta s$ , die Unsterblickseit oder ein die Unsterblickseit nährendes Mittel, abzuleiten sei von  $\mu \delta \rho o s$ , lat. mors. Dies Resultat ist durch die Sprachvergleichung bestätigt worden, da im Sanskrit mr-ta-s gestorben, mrt-ja-s sterblich, a-mr-ta-m aber den Trank der Unsterblickseit bedentet ). Es ist daher nicht zu bezweiseln, daß, wie die beiden Worte  $\mathring{a}\mu \beta \rho o s \delta a$  und amrtam lautlich mit einander übereinstimmen, beide auch auf dieselbe Grundvorstellung zurückgehen. Bon dem indissichen amrtam hat nun aber Kuhn in seinem bahnbrechenden Beitrag zur vergleichenden Mythologie der Insbogermanen "Die Herabsunft des Feuers und des Göttertranks" (Berlin, 1859) ) und schon früher in seisner Zeitschrift has das Naß der unvergänglichen, wenn auch oft scheinbar ganz verschwundenen, doch immer wiederkehrenden Wolfen des Himmels. Diese arische Borstellung von dem Göttertrank

<sup>1)</sup> Hom. Od. 12, 59—65 ἔνθεν μὲν γὰο πέτραι ἐπηρεφέες, προτὶ δ' αὐτάς κῦμα μέγα ὁοχθεῖ κυανώπιδος ἀμφιτρίτης Πλαγκτὰς δ' ἤτοι τάς γε θεοὶ μάκαρες καλέουσιν. τῷ μέν τ' οὐδὲ ποτητὰ παρέρχεται, οὐδὲ πέλειαι τρήρωνες, τὰί τ' ἀμβροσίην Αἰὶ πατοὶ φέρουσιν, ἀλλά τε καὶ τῶν αἰὲν ἀφαιρεῖται λὶς πέτρη ἀλλ' ἄλλην ἐνίησι πατὴρ ἐναρίθμιον εἶναι.

<sup>2)</sup> Buttmann, Legilogus I, 132.

<sup>3)</sup> Curtius, Grundzüge ber griech. Etymol. (2te Auflage) S. 297.

<sup>4)</sup> S. 145.

<sup>5)</sup> Zeitschr. für vergl. Sprachf. I, S. 521.

bürsen wir um so mehr auch unserer Betrachtung der außoooia zu Grunde legen, als auch in der griechts sichen Sage von den Tauben, welche dieselbe dem Zeus zusühren, zwar nicht bei Homer, aber in einer an jene homerische Erzählung erinnernden Stelle der Dichterin Moiro die Ambrosia von den Fluthen des Okeanos her dem in der Höhle verborgenen kleinen Zeus gebracht wird 1), und in llebereinstimmung hiermit auch Euripides die Quellen der Ambrosia an den Okeanos verlegt 2). Denn eine Bestiehung zu den Bolken, zu dem aus dem Weltmeer aufsteigenden Naß wird hier auch derzenige zugestehen müssen, der sich noch nicht zu der zuerst von Kuhn 3) ausgesprochenen Ansicht bekennt, daß ein großer Theil der Mythen, welche das Meer betressen, sich nicht auf das irdische, sondern das himmlische Meer der Bolken und Nebel beziehe, da das indogermanische Urvolk in seinen Stammsigen schwerlich ein größeres Meer kannte.

Gine auffallende Parallele zu bem griechischen Mothus zeigt fich nun in der indischen Borftellung, daß ber Göttertrant ber Unfterblichfeit und Begeifterung burch einen Bogel entführt werbe. Die Götter laffen ben Soma, welcher, wie Rubn 4) zeigt, mit bem Amrta identisch ift, von einem Falfen rauben und zu ihrem Aufenthaltsorte auf ber Erbe bringen. In ben vebifden Liebern finden fich mehrfache Unfpielungen auf biefen Somaraub, und häufig wird bas Berabträufeln bes irbijden Soma, eines wahrscheinlich aus Bonig und andern Bestandtheilen gemischten Getrantes, wenn es beim Preffen in das Gefag hinabsinft, dem Fluge bes raubenden Bogels verglichen 5). Ruhn faßt ben in einem vedischen Liebe erhaltenen Mothus mit ben Worten gujammen 6): "Andra raubt als Falfe, nachdem er im Schoofe ber Wolfe gefesselt war, ben Soma und bringt ibn ben Sterblichen jum Opfer, Togichtar ober ein anderer ber alten Götter fucht ibn gwar gurudgubalten, aber er überwältigt ibn; boch fendet Breanu ihm einen Pfeil nach, als er von bem großen Gipfel (bes Wolfenberges nämlich) ben Schutz bes frommen Indraverehrers (b. h. ben Trant) bernieberbringt, und eine Feber oder ein Flügel bes Bogels fällt zur Erbe". Diese Berwundung bes Soma ranbenden Bogels wird in den indischen Mothen mehrfach erwähnt und macht es daher wahrscheinlich, bag auch in bem homerischen Marchen bas Umfommen ber einen unter ben fieben Tauben nicht ein gufälliger Bug ber Erzählung fei. Auf welche Borftellung jene Berletung fich bezieht, bat Rubn in fiberzeugender Beije nachgewiesen 7). Die ursprünglichen und alten Raturmächte, die vor den Göttern eriftirten, waren die Besitzer des himmlischen Tranfes, und er mußte ihnen mit Lift ober Gewalt geraubt werben. Ein bojer Damon, ber die Wolfenwaffer an fich gezogen hat, halt ben befruchtenben Regen gurud. Indra erichlägt ihn und läft den Regen niederfließen; er öffnet die lange verfiegten Quellen, jo daß die Ströme wieder ichwellen, und Menichen und Beerden wieder jum Benug ber flaren riefelnben Bergwaffer gelangen, die ber in Bolfen babin treibende Riefe ihnen vorenthalten wollte. Wie Inbra fich in einen Falten verwandelt, um ben himmlischen Trant berabzuführen, so raubt in ber nordischen Sage Obbin ben berauschenden Meth in Geftalt eines Ablers. Nach einer andern, ebenfalls mit inbifden Borftellungen enge gusammenhängenden Gage bedient fich Obbin eines Bohrers, um in den Bolfenberg einzudringen. "Des Bohrers Bahn", fagt er in einem nordischen Liede, "ließ ich den Weg mir räumen und den Berg burchbohren. In der Mitte ichritt ich zwischen Riesensteigen und hielt mein Haupt der Gefahr hin". Ruhn weift nach, daß dieser Rampf, der zu bestehen war, um den Meth oder die Ambrosia zu erobern, zurückgeht auf die Borftellung von zwei im Gewitter fich befämpfenden feindlichen Machten, und daß bei der zur Erde fal-

Βεί Athenaeus 11, p. 491 τὸν μὲν ἄρα τρήρωνες ὑπὸ ζαθέφ τράφον ἄντρφ, ἀμβροσίην φορέονσαι ἀπ' ἀκεανοῖο ὁράων:

<sup>2)</sup> Eurip. Hippol. 748.

<sup>3)</sup> Bgl. Herabfunft des Feuers S. 25.

<sup>4)</sup> A. a. D. S. 145.

<sup>5)</sup> A. a. D. S. 138.

<sup>6)</sup> A. a. D. S. 146.

<sup>7)</sup> A. a. D. S. 151.

lenden Feder an den Blitz gedacht wurde, wie dies deutlich aus den an verschiedene Bflanzen fich anknupfenben Borftellungen hervorgeht. Indem wir diese Beweisführung nicht weiter ins Ginzelne verfolgen, faffen wir zunächst nur ben für unseren Zwed bedeutsamen Umstand ins Auge, daß die griechische Borftellung von den dem Bater Beus Ambrofia bringenden Beleiaden nicht bloß durch die Identität der Borte Ambrofia und Amrta einen Zusammenhang mit den erwähnten indischen Mythen befundet, fondern auch noch die weitere Uebereinstimmung aufweift, daß es Bogel find, die den himmlischen Trank davon tragen, und daß diese Bögel wegen dieser That von einem feinds lichen Befen angegriffen und verlett werden. Bei fo einleuchtender Bermandtichaft durfen wir uns bedenklich annehmen, daß die griechische Erzählung ihren wesentlichen Zügen nach nicht auf hellenischem Boden entstanden ift, sondern als ein überliefertes Erbe aus der gemeinsamen indogermanischen Seimath mitgebracht wurde. Sind wir schon hiernach berechtigt, nach Analogie jener anderweitigen indogermanischen Anschaumgen die von den Beleiaden davon getragene Ambrofia auf das Rag der Bolfen gu beuten, so gewinnt diese Bermuthung einen hohen Grad von Wahrscheinlichkeit, wenn wir die flar zu Tage liegende Bebeutung ber ben Tauben Schaben zufügenden Plankten berücksichtigen. Der kann es eine verständlichere Bezeichnung ber am himmel unftat dahin wandelnden Bolten geben als die der Jrro ober Wanderfelfen, der von alago nat abzuleitenden Haayzrat? Ruhn hat gezeigt, daß den Indogermanen Fels und Wolfe synonyme Begriffe find, und hierauf sogar die Bermuthung gegründet, daß bas Wort nérgos und nérga von néropat fliegen abzuleiten sei 1); mag diese Etymologie vielleicht Manchem gewagt ericheinen: daß die Bolfen, "die wie Alpen fich erzeigen", nach einer febr natürlichen Unschanung Banderfelsen genannt werden tonnen, wird Niemand bestreiten; daß fie gerade in dem hier besprochenen Borftels lungstreise wirklich so benannt worden find, zeigt der Name, welchen der Ort, wo der fostliche Meth verborgen wird, in dem nordischen Mythus führt, hnitbjörg, d. h. montes collisionum sive resonantes, wie es Egilffon lex. s. v. erflärt 2). Aus einem Felfen aber wett auch nach einem Fragmente ber Moiro ber Abler, welcher bem fleinen Zeus den Neftar bringt, diesen Trank mit seinem Schnabel bervor, so daß auch auf griechischem Boden diese Anschauung bereits bezeugt ift 3). Aehnlich wie Odbin, als er ben gottlichen Trant aus dem Hnitbjörg bolt, "in der Mitte zwischen Riesensteigen einherschreitet und fein Haupt ber Gefahr hinhalt", und wie Indra aus ben hundert ihn umschließenden Burgen als Falte berausstürmt 4), jo fliegen auch nach bem eigentlichen Sinne bes homerischen Märchens bie Peleiaben burch gewaltige Wolfenberge hindurch, die wie die von den Horen 5) geoffneten und wieder zugeschlagenen Wolfenthore sich bin und her bewegen und jeden Eindringling zu erdruden droben. Rehren wir mit der auf diesem Wege gewonnenen Unichanung zu der homerischen Beschreibung der Plankten gurud, so werden wir dies Ergebniß vergleichender Mythologie in der überraschendsten Weise durch die Worte Homers felbst bestätigt finden. "Dort ift noch niemals", fo fahrt ber Dichter nach feiner Erzählung über bas regelmäßig wiederfehrende Schickfal ber Tauben fort, "ein Schiff ber Manner, welches auch immer borthin gelangte, entfommen; jondern Bretter ber Schiffe und Leiber ber Menschen zugleich raffen hinweg die Wogen der Fluth und des verderb = lichen Feuers Stürme ")". Dieje letten Worte enthalten eine jo beutliche Bezeichnung des Gewitters



<sup>1)</sup> A. a. D. S. 178. Ueber Fels und Wolfe in Wolf's Zeitschr. f. deutsche Mythol. III, 378.

<sup>2)</sup> Ruhn a. a. D. S. 152.

<sup>3)</sup> Ruhn a. a. D. S. 178.

<sup>4)</sup> Ruhn a. a. D. S. 141.

<sup>5)</sup> Hom. II. 8, 393—395 Αὐτόμαται δὲ πύλαι μύχον οὐρανοῦ, ἃς ἔχον Ωραι, τῆς ἐπιτέτραπται μέγας οὐρανὸς Οὕλυμπός τε, ἡμὲν ἀναχλῖναι πυχινὸν ν έ φ ο ς ἠδ' ἐπιθεῖναι.

<sup>6)</sup> Od. 12, 66 — 68 τῆ δ' οὖπω τις νηῦς φύγεν ἀνδοῶν, ῆτις ἵχηται, ἀλλά θ' ὁμοῦ πίναχάς τε νεῶν χαὶ σώματα φωτῶν χύμαθ' ἀλὸς φοφέονσι πυρός τ' ὀλοοῖο θύελλαι.

mit seinen Stürmen und Blitzen, daß sich daraus mit vollkommener Sicherheit ergibt, die Wanderberge, welchen diese Stürme als etwas Eigenthümliches beigelegt werden, können nichts anderes sein, als die von Blitzen durchzuckten, von den Winden hin und her gejagten Gewitterwolken.

Bon nicht geringem Juteresse aber ist es, zu versolgen, welche besonderen Umstände die überlieferte indogermanische Sage von dem Bogel, welcher durch die Wolkenberge den Göttertrank mit Verlust eines Gliedes hindurchträgt, auf griechischem Boden in der Weise umgestaltet haben, daß nicht einem Bogel, sondern einer Gruppe von mehreren Bögeln diese Handlung, und zwar als eine regelmäßig wiederkehrende, beigelegt wird, und daß an die Stelle des verletzten Gliedes des einen Bogels ein geraubtes und wieder ersetztes Glied dieser aus einer bestimmten Zahl bestehenden Gruppe tritt.

Es wird mehrsach bei den Alten als eine Eigenthümlichseit des Siebengestirnes der Plejaden erwähnt, daß dasselbe dem Namen nach aus sieben, thatsächlich aber nur aus siechs Sternen bestehe oder wenigstens sür gewöhnlich nur sechs Sterne ersennen lasse. Da der Name der Plejaden und der jener Tauben beinahe vollsommen übereinstimmt, und da bei Homer das regelmäßige Verschwinden der einen Aeleice und die stets wieder erneuerte Bollzähligkeit der Gruppe ausdrücklich betont wird, so hat man bereits im Alterthum eine Beziehung der homerischen Erzählung zu dem Gestirn der Plejaden angenommen. Diese Beziehung ist so einsteuchtend, daß wir kaum versiehen, wie man Gewicht darauf legen konnte, wer der erste Entdecker derselben gewesen seit "In der Richtigkeit dieser Deutung ist um so weniger zu zweiseln, als die Plejaden bekanntlich mit der Jagd des Orion in Berbindung gebracht wurden und mit Anspielung auf diese ganz geläusige Borstellung bei Pindar "bergdewohnende Peleiaden" d. h. Tauben, und dei Aleschylus "ungesiederte Tauben" ärregor neleickescheißen 3). Num liegt aber auf der Hand, daß das Märchen einem ethnologischen Spiele mit den Borten Meickesch phantasie in einer den Sprachsorscher oft nicht weniger als den Mythendeuter neckenden und irreleitenden Beise hingegeben 5). Mit Unrecht haben daher die bisherigen Erklärer der homerischen Stelle die richtig ers

2) Athen. 11, p. 490 e: Πρώτη δὲ Μοιρώ ἡ Βυζαντία καλῶς ἐδέξατο τὸν νοῦν τῶν Ὁμήρου ποιημάτων ἐν τῆ Μνημοσύνη ἐπιγραφομένη φάσκουσα τὴν ἀμβροσίαν τῷ Δὰ τὰς πλειάδας κομίτειν. Κράτης δὲ ὁ κριτικὸς σφετερισάμενος αὐτῆς τὴν δόξαν ὡς ἴδιον ἐκφερει τὸν λόγον.

3) Pind. Nem. 2, 11 ἔστι δ' ἐοικὸς ὀφειᾶν γε Πελειάδων μή τηλόθεν Ὠαφίωνα νεῖσθαι. Aeschyli fr. bei Athen. 11, p. 491 a αἱ δ' ἔπτ' "Ατλαντος παῖδες ώνομασμέναι

πατούς μέγιστον άθλον ούρανοστεγή κλαίεσκον, ένθα νυκτέρων φαντασμάτων έχουσι μορφάς άπτεροι πελειάδες.

4) Wie dieses Wort selbst zu deuten ist, wird gestritten. "Da die Schiffahrt mit dem heliacischen Aufgange der Plejaden in der ersten Halle des May ansing, und sich mit ihrem fosmischen Untergange in der ersten des November endigte, so konnten sie füglich das Schiffahrts-Gestirn heißen. Vielleicht ist aber der Name ganz einsach von πλέος, πλέος voll zu deriviren, so daß es einen gedrängten Sternhausen, was Manilius IV. 523 unter glomerabile sidus versteht, bezeichnen soll". Joeler, Untersuchungen über den Ursprung und die Bedeutung der Sternnamen (Berlin 1809) S. 144.

5) Das bekannteste Beispiel eines solchen etymologischen Mythus sind vielleicht die elsenbeinernen und hörnernen Thore der Träume (Home Od. 19, 562—567). Durch die elsenbeinernen kommen die nichtigen nur

<sup>1)</sup> So bei Ovid. fast. 4, 169 n. 170: Pleiades incipient humeros relevare paternos Quae septem dici, sex tamen esse solent. und in den audy bei Athen. 11, p. 492 b angeführten Berfen des Arat (257—261) έπτάποροι δή καί γε μετ' ἀνθρώποις καλέονται, Εξ οἶαί περ ἐοῦσαι ἐπόψιαι ὀφθαλμοῖσιν.
οὖ μέν πως ἀπόλωλεν ἀπενθής ἐκ Διὸς ἀστήρ, ἐξ οὖ καὶ γενεῆθεν ἀκούριεν, ἀλλὰ μάλ' αὔτως εἴρεται. ἐπτὰ δ' ἐκεῖναι ἐπιρρήδην καλέονται.

fannte Beziehung berselben auf das Plejadengestirn als den einzigen Ausgangspunkt für die Erforschung bes tiefer liegenden Sinnes benutzt. Wo zwei ursprünglich gang getrennte Borftellungsfreise in einander gerathen find, tann offenbar bas neu entstandene Dritte nicht willfürlich auf ein beliebiges jener beiden Elemente gurudgeführt werben, sondern läßt fich nur bann mit einiger Bahricheinlichfeit beuten, wenn es möglich ift seine Bes giehungen genetijch zu verfolgen. Run wird aber von alten wie von neuen Interpreten übereinstimmend angenommen, der Umftand, daß mit dem Frühaufgange der Plejaden zu Anfang des Mai in Griechenland die Getraides erndte beginne, habe zu der Dichtung von den bem Bater Zeus Umbrofia bringenden Tauben Beranlaffung gegeben. Allerdings fonnten fich hierbei die Tischgelehrten des Athenaus auf die Borichrift des Hefiod 1), beim Aufgang ber Plejaden mit ber Erndte, beim Untergange mit ber Aussaat zu beginnen, sowie auf eine bamit übereinstimmende Stelle des Aratus 2) berufen, und einen Zusammenhang des Märchens mit jenem Umstande wird gewiß Niemand bestreiten. Allein schon die homerische Beschreibung des funstwollen Trinfgeschirres des Neftor, durch beffen Besprechung Athenaus seine fingirte Tischgesellschaft auf die Plejaden und die Erzählung ber Obnifee tommen lagt, hatte ihm ober feinen Gelehrten Bedenfen erregen fonnen, wenn fie nicht von bem Naheliegenden und Natürlichen sich soweit entfernt hätten, daß sie mit abstrufer Weisheit in dem Bokal des Neftor ein Bild des Beltalls, jowie in den goldenen Rägelfnöpfen beffelben Sterne erblidt und bemgemäß unter den neleigt nicht, wie die flaren Worte des Dichters es verlangen, Tauben die an den Senkeln angebracht waren, sondern eingefügte Abbilder der Plejaden verstanden hätten 3). Homer sagt von diesen Tauben, daß fie "fich weideten" 4); fie ichienen also aus bem Botal zu trinfen, wie die Scholien richtig erflären. Es ift baber zu vermuthen, daß der Künftler damit den in dem Gefäße bargereichten Trank dem Trinker empfehlen wollte, indem er andeutete, daß die Tauben, die sonst dem Bater Zeus Ambrofia bringen, auch diesen irdischen Trank nicht verschmäben. War dies wirklich die Absicht des Künstlers, so konnte er nur dann auf Berständniß rechnen, wenn die πελειαι und πελειάδες als die Ambrosiabringer allgemein befannt waren. Dag bies in der That der Fall war, läßt fich bei der oben nachgewiesenen Achnlichfeit mit den am Indus wie im hoben Norden uns begegnenden Ergablungen nicht bezweifeln. Wir burfen baber im Gegenfat ju den üblichen Erflärungen des homerijchen Märchens mit Zuversicht behaupten, daß die Tauben und nicht die Sterne es waren, welche in dieje Mijdung der an die πελειάδες und der an die πλειάδες fich anlehnenden Borstellungen die Ambrosia als ein ihnen zugehöriges Attribut mitgebracht haben.

Auf der andern Seite aber mußte uns ein Zug der Erzählung, das regelmäßige Berschwinden und Wiesberersetwerden der einen Peleia als eine zufällige und willfürliche Abanderung des gemeinsamen indogermanischen Erbtheils erscheinen, wollten wir einen Einfluß der astronomischen Wahrnehmung auf die Gestaltung

beshalb, weil & sigus an & sugusopau erinnerte, und durch die hörnernen die in Erfüllung gehenden, weil \*\*xqairo mit \*\*xsqas zusammenzuhängen schien. Eine reichhaltige Sammlung solcher Erzeugnisse der Bolfsetymoslogie findet sich, wenn ich mich nicht irre, zu Anfang des zweiten Bandes der Kuhn'schen Zeitschrift für Sprachenwergleichung. Bortrefslich erläutert an zahlreichen Beispielen das Wesen dieser "neueren Mythologie" Max Müller über die Wissenschaft der Sprache II, S. 483 fg. (der deutschen Uebersetzung von Böttger Leipzig 1866).

Hes. op. et d. 383—384.
 Arat, Phaen. 254 fg. αἱ μὲν ὁμῶς ὀλίγαι καὶ ἀφεγγέες, ἀλλ' ὀνομασταὶ ἡρι καὶ ἐσπέριαι, Ζεὺς δ' αἴτιος, εἰλίσσονται ὅς σφισι καὶ θέρεος καὶ χείματος ἀρχομένοιο, σημαίνειν ἐπένευσεν, ἐπερχομένου τ' ἀρότοιο.

<sup>3)</sup> Athen. 11, c. 79. (p. 489 e sqq.)
4) Hom. II. 11, 632 sqq. πὰρ δὲ δέπας περικαλλὲς, δ οἴκοθεν ἦγ' ὁ γεραιός, χρυσείοις ἥλοισι πεπαρμένον · οὔατα δ' αὐτοῦ τέσσαρ' ἔσαν, δοιαὶ δὲ πελειάδες ἀμφὶς ἕκαστον χρύσειαι ν ε μ έ θ ο ν τ ο , δύω δ' ὑπὸ πυθμένες ἦσαν.

bes Märchens nur in fo fern voraussetzen, als die Blejaden bei Beginn ber Erndte zuerst wieder in der Morgenbammerung erichienen; wir wurden bei diefer Unnahme gleichsam die Diagonale des Parallelogramms über das richtige Berhaltniß binaus burch bie bas Kraftmaß ber Beleiaden barftellende Linie bestimmt sein laffen. "Immer", fagt homer 1), "raubt ber glatte Gels eine von biefen, aber eine andere fett ber Bater an ihre Stelle, bamit fie die Bahl voll mache". Die aftronomijche Thatjache, auf welche hierbei Bezug genommen wird, kann also nicht, wie allgemein angenommen wird "), blog barin bestehen, bag ber Plejaden eigentlich sieben sind, aber nur fechs deutlich gesehen werden, sondern der Urheber der Erzählung muß an ein regelmäßiges Berschwinden und ein regelmäßiges Biederkehren des einen Sternes gedacht haben. Diese Erscheinung findet nun in der That bei dem Frühaufgang der Plejaden in jährlicher Wiederkehr Statt. Da der eine der fieben Sterne unbedeutender als die sechs übrigen ift, so fann er, wenn um die Mitte des Mai zuerst wieder die Plejaden furz vor Sonnenaufgang am öftlichen himmel ericheinen, wegen ber ihn überstrahlenden Morgendämmerung noch nicht gesehen werden, wie er auch, nach Sipparch's Bemerkung 3), in einer mondhellen Racht nicht zu erkennen ift. An jedem folgenden Morgen geben die Sterne aber einige Minuten fruber auf und in Folge beffen, namentlich nach der Sommenwende am 22. Juni, in einem immer bedeutenderen Zeitraume vor der Morgendämmerung und in einem immer fleineren nach Mitternacht. Je bunfler aber ber himmel, besto bentlicher werden nas rürlich die fonft nicht zu erkennenden Sterne fichtbar, und es ift vollkommen begreiflich, bag Columella brei Stufen bei dem Frühaufgang ber Plejaden unterscheidet, indem er vom 22. April jagt, die Plejaden (Vergiliae) geben mit ber Sonne auf, vom 7. Mai fie geben in der Frühe auf und endlich vom 10. Mai "die Plejaden ericheinen vollständig"4). Gang mit berfelben Unterscheidung beißt es bei Dvid in ben Fasten 5) am 2. April, sobald die Racht vorübergegangen, und der Himmel sich zu röthen beginnt, fangen die Plejaden an fich erhebend die Schultern ihres Baters Atlas zu erleichtern, "welche fieben genannt, fechs bagegen zu fein pflegen", mahrend wir beim 13. Mai lefen 6): "Du wirft alle Plejaden feben und bie gange Schaar der Schwestern". Es fann biernach feinem Zweifel unterliegen, daß in dem Marchen Die Worte, "der Bater Beus fette jedesmal eine andere an die Stelle der durch die Plantten geraubten Beleia, damit fie die Bahl wieder voll mache", fich auf die einige Tage oder Bochen nach bem ersten Frühaufgang ber Blejaden eintretende Biederericheinung des anfangs noch nicht fichtbaren fiebenten Sternes beziehen. Da die Plejaden in den ihrem Frühaufgange vorangebenden vierzig ober genauer vierundvierzig Tagen und Rächten, nach Ibelers Berechnungen, für Griechenland und bie Beit Sesiods vom 4. April bis zum 19. Mai nur mahrend ber Tageszeit am himmel ftanden und baber ganglich verschwunden zu sein schienen 7), und da gerade um die Mitte des Mai die Ernote und wahrscheinlich auch bie Schiffahrt begann, jo lag es außerorbentlich nabe, daß bas erste Wieberericheinen biefes Geftirnes in ber

2) Breller gr. Myth. I, 364.

3) Hipparch. in Arati Phaen. 1, 14.

5) Ov. fast. 4, 165—170 Nox ubi transierit, coelumque rabescere primo Coeperit, et tactae rore querentur aves

> Pleiades incipient humeros relevare paternos Quae septem dici, sex tamen esse solent.

6) Ov. fast. 5, 599-600 Pliadas aspicies omnes totumque sororum

Agmen, ubi ante Idus nox erit una super.

7) Bgl. Göttling zu Hes. op. et d. 383.

Hom. Od. 1. e. άλλά τε καὶ τῶν αἰ ἐν ἀφαιρεῖται λίς πέτρη: άλλ' ἄλλην ἐνίησι πατὴρ ἐναρίθμιον εἶναι.

Colum. XI, 2, 36 Decimo Kal. Maias Vergiliae cum sole oriuntur — Nonis Maiis Vergiliae exoriuntur mane — VI Idus Vergiliae totae apparent.

Morgendämmerung zum Gegenstand besonders aufmerksamer Beobachtung und daraus hervorgehender Bolksbichtung wurde. "Wenn die Atlastöchter, die Plejaden, aufgehen", sagt Hesiod i) in seinen Werken und Tagen, "so beginne mit der Erndte, mit der Aussaat aber, wenn sie untergehen (d. h. bei ihrem Frühuntergange, Ansang November). Sie sind vierzig Tage und vierzig Nächte verborgen, aber im Kreislauf des Jahres erscheinen sie wieder, wann zuerst die Sichel gewetzt wird." "Die Bergilien", (d. h. die Plejaden), heißt es bei Plinius"), "sind für den Landbau das wichtigste Gestirn, denn mit ihrem Ausgang beginnt der Sommer, mit ihrem Untergang der Winter; in dem Zeitraume eines Halbjahrs umschließen sie die Erndte, die Weinslese und das Reisen aller Früchte".

Es ift nicht unwichtig, bag bie bereits früher vermuthete Begiehung bes homerischen Märchens gu bem in bie Mitte bes Mai fallenden Fruhaufgang ber Plejaden mit Bulfe einer unbestreitbaren aftronomischen Thatsache gu einer, man darf wohl fagen, zweifellojen Gewißheit erhoben worden ift. Denn wir gewinnen hierdurch für die Deutung des Märchens eine gerade bei mythologischen Erörterungen doppelt willfommene feste Grundlage. Wennt die Beleiaden oder Tauben um die Mitte des Mai dem Bater Zeus Ambrofia gutragen, nachdem fie durch bie gefährlichen Blanften hindurchgeflogen find, fo muffen dieje Planften entweder ein in diejer Erzählung bebentungslofes, jufällig in biefelbe eingebrungenes Clement fein, ober aber fich auf eine Naturericheinung begieben, welche jenem Beitpuntte bes Jahres regelmäßig vorausgeht. Das Erstere wird niemand annehmen wollen, jo lange das Letztere mit einiger Bahricheinlichfeit nachgewiesen werden fann. Run liegen aber befanntlich die Plejaden in dem jum Thierfreise gehörigen Sternbilde des Stieres. Die demselben vorhergebenden Sternbilder find der Bidder, die Fische und ber Baffermann, das ihm folgende die Bwillinge. Da nun die Sonne gu homers und hefiods Zeiten mahrend bes Mai fich im Sternbilbe ber Zwillinge befand 3), fo ericien natürlich in ber Morgenbämmerung, unmittelbar wor Connenaufgang bas im Zobiafus babinter liegende Sternbild des Stiers, jo daß, wie oben bemerkt, der fichtbare Frühaufgang der im Stiere befindlichen Plejaden auf ben 19. Mai fiel. Demfelben ben Morgenhimmel beobachtenden Landmann ober Schiffer aber, ber im Mai bie Blejaden gewahrte, mar im April als Borbote ber Sonne ber Widder ericienen, im Mary die Fifche und im Februar ber Baffermann. Da nun ber Baffermann, wie ichon fein Name fagt und durch Horag 4) bestätigt wird, die regnichte Jahreszeit bezeichnete und da ebenso die Fische als Regenbringer galten b), fo war es eine febr natürliche Borftellung, daß die den lichten Sommer anfündenden, am ungetrübten Morgenhimmel ericheinenden Plejaden aus einem Kampfe mit den Baffermächten hervorgegangen und ihnen entronnen gu fein ichienen. Ginen folden Wegenfat zwijden bem Plejadengeftirne und ben winterlichen Wifden finden wir in Bergils Gebicht vom Landbau 6) erwähnt, wo es beißt, daß die Plejade Tangete, die

<sup>1)</sup> Hes. op. et d. 383—387 Ηληϊάδων 'Ατλαγγενέων επιτελλομενάων ἄρχεσθ' ἀμητοῦ ἀροτοῖο δε δυσομενάων. αἱ δ' ἤτοι νύκτας τε καὶ ἤματα τεσσαράκοντα κεκρύφαται, αὖτις δε περιπλομένου ενιαυτοῦ φαίνονται ταπρῶτα χαρασσομένοιο σιδήρου.

<sup>2)</sup> Plin. hist. n. 18, 280 (sect. 69) Namque vergiliae primatum tenent ad fructus, ut quarum exortu aestas incipiat, occasu hiems; semestri spatio intra se et messis vindemiasque et omnium maturitatem amplexantur.

<sup>3)</sup> Gegenwärtig steht bekanntlich die Sonne in Folge der Präcession nicht mehr in demselben Sternbilde, in welchem sie vor 3000 Jahren mahrend des entsprechenden Monats stand, sondern in dem zunächst vorhergehenden.

Hor. sat. 1, 1, 36 inversum contristat Aquarius annum.
 Ovid. metam. 10, 164 u. 165: — — quotiesque repellit

Ver hiemem, Piscique Aries succedit aquoso.

<sup>6)</sup> Verg. Georg. 4, 232—235. Zweimal im Jahre (nämlich im Mai und Anfang November) nimmt man den Bienen den Honig: Taygete simul os terris ostendit honestum

im Frühjahr aus bem Ocean hervortauchend ihr icones Antlit ben Ländern zeigt, bei ihrem Untergange bem winterlichen Geftirne bes regenbringenden Fifches ausweicht. Die Berücksichtigung ber aftronomis iden und meteorologifden Berhaltniffe führt uns alfo in Bezug auf die Plantten gu einem Refultate, welches mit bem vorher auf anderem Bege gewonnenen vollfommen übereinftimmt. Dort ergab fich: bie Beleiaden oder Tauben, die durch die auf einander ftogenden Bolfenberge Die Umbrofia bavontragen, erleiben eine Berletung, wie Obhin zwischen Riesensteigen einherschreitend fein haupt ber Gefahr hinhalt, um ben foftlichen Deth zu erlangen; bier zeigte fich : die Plejadenfterne haben in ben Regenguffen ber vorangebenben Monate, nach benen fie im Mai guerft wieder im Fruhroth ericheinen, einen ber ihrigen verloren, ber ihnen erft nach einiger Beit, wenn ihr Aufgang in eine frubere und bunflere Stunde ber Nacht gurudgetreten, vom Bater Beus gum Dant fur die ihm gugeführte Ambrofia erfett wird. Da man bas Plejadengeftirn] vielfach mit bem Singular Mauas bezeichnete, es also ebenso wie bei dem arabischen Namen, Redichm, Stern, dem banischen, Benne, und einem anderen griechischen, Tranbe, als eine zur Einheit verbundene Mehrheit von Dingen auffaste 1), fo lag die Combination biefer einen Plejade, die regelmäßig verstümmelt aus der Regenzeit hervorging, mit jener von den Borfahren überfommenen Sage von bem aus ben Wolfenburgen Amyta ranbenden und babei verwundeten Bogel noch näber, fo bag bei biefer Unichanung bie Uebereinstimmung ber griechischen und ber übrigen indogermanischen Erzählungen beinabe jur völligen Bentität fich fteigert. Gine Abweichung jedoch ift auch fo noch bem griechifden Marchen eigenthümlich und diese moge noch furz ins Auge gefaßt werden.

In ber indischen und nordischen Sage nämlich entreißen die höchsten Götter selbst, Indra und Obhin, in Bogelgestalt den hütenden Dämonen jenen himmlischen Trank und bringen ihn nieder zur Erde; bei den Griechen hingegen wird die Ambrosia von den Bögeln dem Zeus, also hinauf zum Himmel gebracht. Während jene Sage nach Kuhns zweiselloser Deutung sich auf das Eintreten des von einem bösen Dämon lange zurückgehaltenen Regens und die hierdurch Göttern wie Menschen zu Theil werdende Erquickung bezieht, ist in Griechenland offenbar die überlieserte Sage von dem das Wolkennaß davontragenden Bogel in der Beise umgestaltet worden, daß dasselbe nicht zur Erde, sondern zu dem in der Lichtöhe des Himmels wohnenden Zeus hinaufgetragen wird. Die Jahreszeit, in welcher die Plejaden, wie man annahm, diesen Dienst altsährlich verrichteten, zeigt deutlich, daß man, so lange überhaupt noch die Naturbedeutung des Märchens durch die mythische Hülle hindurch empfunden wurde, nur diezenige regelmäßig wiederkehrende Erscheinung im Auge haben konnte, wenn nach anhaltender Regenzeit die Wolken mehr und mehr am Himmel sich versoren, gleichsam in die Aetherregionen ausstiegen und so die wolkenlose Klarheit des Hochsommers ankündeten?). Es wäre sehr wohl denkbar, daß gerade die Berbindung der Ples

Aut cadem sidus fugiens ubi Piscis aquosi Tristior hibernas coelo descendit in undas.

Mit Necht verstehen Boß und Buttmann unter dem sidas Piscis aquosi die winterliche Regenzeit. Während der Wintermonate waren nämlich die Plejaden, die Anfang November zur Zeit des Sonnenaufgangs und dann täglich etwas früher (Anfang April gleich nach Beginn der Nacht) untergingen, dem Beobachter des Morgenshimmels nicht mehr sichtbar, während statt ihrer die Sternbilder, welche die Sonne im Winter durchläuft, kurz vor der Sonne selbst erschieden. Eines derselben, die Fische, wählt nun Vergil als Bezeichnung der ganzen Jahreszeit nach demselben dichterischen Sprachgebrauche, nach dem er eine der Plejaden, Tangete, statt des ganzen Gestirnes setzt. Die Boraussetzung anderer Interpreten, der Dichter habe hier, wie es z. B. bei der Jagd des Drion geschieht, an eine durch die Umdrehung des Sternenhimmels während einer und derselben Nacht bewirkte scheindare Verfolgung gedacht, mußte natürlich ein unlösdares Käthsel aufgeben, da die Fische vor den Plejaden, nicht nach ihnen am westlichen Horizonte erschienen.

<sup>1)</sup> Rivola, über die griechischen Sternbilder, Bruchsal 1858 (Programm-Abhandlung) S. 26. Bgl. das oben angeführte glomerabile sidus bei Manilius.

<sup>2)</sup> Nach Euftathius (Jacobi's Handwörterb, ber gr. u. rom, Myth.) nahmen sich die Plejaden das Leben aus

jaben mit ben Trabitionen ber Borgeit biese Umgestaltung ber Sage veranlagte; allein ein anderer, bereits von Kuhn febr glüdlich in ben Kreis biefer Borftellungen gezogener griechischer Mythus beweift, bag jene Umgeftaltung bes Ueberlieferten fich auch ohne bie burch bie Beit bes Frühaufgangs ber Plejaden gegebene Beranlaffung vollagg. Ruhn hat nämlich icharffung erfannt 1), daß der Raub des Gannmedes gurudgeht auf jene uralten Borftellungen von bem Comaraube, indem der Gottermundichent an die Stelle des gottlichen Trantes getreten ift. Pindar nennt den Quellengott des Ril, den man fich wie einen Baffer fpenbenden Genius bachte, Ganymebes, woraus bereits Preller ichlog, "bag vielleicht auch Ganymebes als ipenbender Anabe des Bens ursprünglich nur diese Bedentung, die eines freundlichen Genius des Segens ber Bolfe gehabt hatte"2). Bie Odhin in Ablergestalt ben berauschenden Meth bavonträgt, so verwandelt fich Beus, um ben Ganymed zu rauben, ebenfalls in einen Abler, oder läßt nach einer anderen Sage burch einen Abler den Raub ausführen; von dem Adler bes Beus aber heißt es in der von Ruhn feiner gludlichen Beweisführung gleichsam als Schlufftein eingefügten Stelle aus bem Gebichte ber Moiro, bag er aus einem Welsen, also, wie oben gezeigt, aus ber Wolfe Nektar mit seinem Schnabel herausgewetzt und mit biesem ben fleinen Zeus getränft habe und dann jum Danke dafür unfterblich gemacht und an ben himmel gesetzt worben sei, eine Belohnung bes neftarbringenden Ablers, die mit dem, was Eratosthenes von dem Abler berichtet, ber ben Ganymed getragen, genau übereinstimmt. Un ber ursprünglichen Ibentität bes Ganymedes und bes Neftar und, wenn wir auf die Naturbedeutung bes letteren gurudgeben, bes erquidenben Wolfenfegens fann biernad nicht mehr gezweifelt werben; die bieraus fich weiter ergebende Schluffolgerung, daß ber Ranb bes Gannmedes burch ben in ben Mether emporfteigenden Abler bes Beus bas ber Sige und Durre bes Commers vorausgehende Berichwinden ber letten befruchtenden Fruhlingswolfen bedeutet, wird auf das Schlagenbite badurch bestätigt, bag ber Baffermann des Thierfreises, bas Symbol ber Regenzeit, Ganymedes genannt murde 3).

Genan dieselbe Borstellung, welche diesem Mythus zu Grunde liegt und daher auch für die den Plankten, den gewaltigen, umstäten Wolfenbergen entronnenen, dem Göttervater die himmlische Speise zutragenden Tauben vorausgesetzt werden darf, begegnet ums aber auch und vielleicht mit noch größerer Deutlichseit in einer anderen griechischen Sage. Phryros, der Sohn der Wolfe, der Nephele, soll dem Zeus Laphystios geopfert werden, aber seine Mutter sendet ihm und der Schwester einen Widder, auf dem er glücklich das serne Giland erreicht, wo er den Widder dem Neetes, dem Sohne der Sonne, übergibt. Der Widder ist im Eulte des Zeus so entschieden das Symbol der befruchtenden Wolfe und der erquickenden Gnade, daß er bereits ohne den durch die vergleichende Mythologie dargebotenen Schlüssel auch in diesem Mythus als ein solches erkannt wurde 4). Bekannt ist der Gebrauch, daß beim Beginn des heißesten Sommers, wenn der Hundsstern am Himmel erschien, ausgewählte Jünglinge aus der Stadt Demetrias zu dem Heistigthum auf dem Pesion mit frischen und recht zottigen Widderfellen bekleidet hinaufzogen, um bei der Gluthitze den zürnenden Himmelsgott zu sühnen und Regenerguß zu erstehen; bekannt ist ferner, daß zu Tanagra am Feste des Regengottes Hermes der schwest Verwehr der Pest einen Widder um die Stadt trug, der Sage nach weil der Gott durch Umtragung eines Widders den Ort von der Krankheit besteit habe, in Wahreheit weil Senden bei der Sonnenhitze zu entstehen pstegen, und man durch Umtragung

Schmerz über ben Tod ihrer Schwestern, ber Hnaden oder Regennnmphen, und wurden als Sternbild in ben himmel versetzt, eine Sage, die vortrefflich in diesen Zusammenhang paßt.

Ruhn a. a. D. S. 176 fg.
 Preller, gr. Myth. I, 392.

<sup>3)</sup> Hygin f. 224 und Poet. astron. 29 (Jacobi's Börterb.).

<sup>4)</sup> Preller, gr. Myth. II, 312.

bes Widders, bessen symbolischer Bedeutung man sich erinnerte, Regen heradzulocken hosste 1). Und bedarf es etwa der Ansührung solcher Analogieen, wenn der Mythus selbst seine Gestalten mit einer so durchsichtegen Hülle umkleidet, wie den Sohn der Wolke, der in das vom Sohne der Sonne beherrschte Land entsstieht? Nimmt man hierzu noch, daß nach Hygin 2) unter dem Widder, der im Thierkreise den Fischen und dem Wassermann solgt, der Widder dargestellt wurde, welcher Phryros und Helle über den Helsespont trug, so liegt die Naturbedeutung des Kernes jener durch historische Beziehungen ohne Zweisel mannichsach erweisterten und umgestalteten Sage klar vor Augen: Die Wolken des Frühlings entschwinden zu den Regionen des Lichtes und werden dort während der Gluthitze des Sommers als ein Unterpfand der Gnade des Zeus zurückgehalten. Aber wenn der ewig wechselnde Mond die Zeit des Herbstes wiederbringt, dann führt der Heilbringer Jason das ersehnte Palladium zurück, und neu versüngt wird die alternde Erde. Und welchen Weg nimmt seine wunderbare Argo? Man sesse Homer 3):

Hier erheben sich Alippen mit zackigem Hang, und es brandet Donnernd empor das Gewoge der bläulichen Amphitrite:
Diese benennt Jerselsen die Sprach' unsterblicher Götter.
Niemals kann auch ein Bogel vorbeisslieh'n, nie auch die Tauben Schüchternes Flugs, die dem Zeus Ambrosia bringen, dem Bater; Sondern sogar auch deren entrasst das glatte Geklipp stets.
Doch ein' andere schafft, die Zahl zu ergänzen, der Bater.
Nimmer entrann auch ein Schiff der Sterblichen, welches hinanfuhr; Sondern zugleich die Gebälke der Schiff, und die Leichen der Männer Reist das Gewoge des Meers und verzehrender Feuerorkan hin, Einmal nur kam glücklich vorbei ein wandelndes Meerschiff, Argo die weltberühmte, die heimwärts suhr von Neetes; Und bald hätt' auch diese die Fluth an die Klippe geschmettert, Doch sie geleitete Here, die Helferin war dem Jason.

Zum Schlusse unserer Beweisführung möge eine tabellarische llebersicht über die im Jahre 1860 zu Athen von dem Director der dortigen Sternwarte, J. F. Julius Schmidt beobachteten Witterungsverhältnisse 4) hier eine Stelle sinden, da aus derselben einseuchtend hervorgeht, daß die Nachrichten der Alten und die aus diesen gezogenen Schlüsse durch die neuesten sorgfältigen Beobachtungen bestätigt werden.

<sup>1)</sup> Mannhardt, die Götterwelt der deutschen und nordischen Bölfer I, 23.

<sup>2)</sup> Hygin Poet. astr. II s. v.

<sup>3)</sup> Od. 12, 59—72. Die letten sieben Verse lauten im Griechischen:

τῆ δ' οὕπω τις νηῦς φύγεν ἀνδοῶν, ῆτις ἵκηται,

ἀλλά θ' ὁμοῦ πίνακάς τε νεῶν καὶ σώματα φωτῶν

κύμαθ' άλὸς φορέουσι πυρός τ' όλοοῖο θύελλαι.

οἴη δὴ κείνη γε παρέπλω ποντοπόρος νηῦς,

᾿Αργὼ πᾶσι μέλουσα, παρ' Αἰήταο πλέουσα·

καὶ νύ κε τὴν ἔνθ' ὧκα βάλεν μεγάλας ποτὶ πέτρας,

ἀλλ' Ἡρη παρέπεμψεν, ἐπεὶ φίλος ἦεν Ἰήσων.

<sup>4)</sup> Beiträge zur physikalischen Geographie von Griechenland von J. F. Julius Schmidt, Athen 1864. Karl Wilberg. Den Inhalt dieses auf den namhaftesten deutschen Bibliotheken sehlenden Buches bildet eine Meteorologie von Attika 1860 u. 1861 und topographische und phänologische Studien 1860 u. 1861. Es ist zu bedauern, daß die mythologische Forschung in Bezug auf die physikalischen Verhältnisse Griechenlands nur auf die wenigen zerstreuten Notizen bei Forchhammer, E. Curtius, Roß, Bursian u. A. angewiesen ist, da so bei der Beurtheilung vieler Fragen die erforderliche sichere Grundlage sehr vermißt wird.

Die folgende Tafel gibt die Bahl der heiteren, theilweise heiteren und trüben Tage 1).

| g.c. | July 111  | Heiter. | Theilweise heiter. | Trübe. |
|------|-----------|---------|--------------------|--------|
| 1859 | December  | 10      | 19                 | 2      |
| 1860 | Januar    | 14      | 15                 | 2      |
| "    | Februar   | 11      | 13                 | 5      |
| "    | März      | 11      | 12                 | 8      |
| "    | April     | 16      | 13                 | 1      |
| "    | Mai       | 14      | 17                 | 0      |
| "    | Juni      | 24      | 6                  | 0      |
| "    | Juli      | 23      | 8                  | 0      |
| "    | August    | 28      | 3                  | 0      |
| "    | Geptember | 22      | 8                  | 0      |
| "    | October   | 21      | 8                  | 2      |
| "    | November  | 18      | 5                  | 7      |

## Ш.

Als das sichere Ergebniß unserer Untersuchung über den ursprünglichen Sinn der homerischen Erzählung von den durch die Plankten hindurchfliegenden Tauben dürsen wir den Sat hinstellen: Die nelseigt oder nelseiches, welche dem Bater Zeus Ambrosia bringen, sind mythische Wesen, welche im Frühjahr das Wolkennaß als Götterspeise in die Regionen des Aethers davontragen. Da die zu Dodona erwähnten nelseiches ebenfalls in dem Dienste des Zeus stehen, so wird es nicht gewagt erscheinen, wenn wir das über zene Ambrosiabringer gewonnene Resultat als einen Anhaltspunkt sür unsere Frage nach dem Wesen der Dodonäischen Peleiaden benutzen.

Bedenken könnte allerdings erregen die von Herodot?) über die Herkunft jener schwarzen Taube berichtete Sage, zumal da derselben eine ähnliche Erzählung der ägyptischen Priester zur Seite steht. Ja die übereinstimmend in Dodona und in Theben gemachte Angabe, daß von dem ägyptischen Heiligthum eine doppelte Stiftung ausgegangen, die des libyschen Zeus-Drakels und die des Dodonäischen trifft in einer so auffallenden Weise mit einer auf gewichtige Beweise sich stützenden Ansicht Movers' zusammen, daß wir uns kann der Ueberzeugung verschließen können, daß uns hier der mythische Niederschlag einer solgenreichen historischen Thatsache vorliegt. Es ist so gewiß, wie irgend ein Ereigniß der alten Geschichte, sagt Movers'), daß in dem Zeitraume von 2000—1600 v. Chr. von Philistäa her Phönizier sich in Unterägypten niedergelasen haben, die erst nach langen Kämpsen mit den Eingebornen verdrängt sich nach verschiedenen Seiten hin nach den Nordküsten Aritals, dann übers Mittelmeer und nach Griechenland ausgebreitet haben. Die bibslischen Nachrichten sihren die Rhönizier aus Aegypten vertrieben wurden und sich über die Inseln und Küstengegenden des Mittelmeeres verbreiteten. Diese Ausbreitung fand allem Anscheine nach in

<sup>1)</sup> C. 85. 3m Jahre 1861 fanden gang ahnliche Berhaltniffe Statt f. C. 197.

<sup>2)</sup> Herod. 2, 54-57.

<sup>3)</sup> Movers, die Phonizier. Bonn 1841, I. S. 33.

<sup>4)</sup> A. a. D. S. 44.

einer boppelten Richtung Statt: nach Norben und Beften. Gin Theil Diefer philiftaifden Phoni-Bier mandte fich nach Kreta und Rhodus und fehrte von bort entweder nach Palaftina gurud ober fette nach Griechenland über, ein anderer Theil aber wanderte zu Lande an den nordafrikanischen Ruften bis zu den Saulen bes Heraffes, wo wir überall in altphonizischen Colonicen den Cult des Bel-Mafar oder Ammon-Belithon nachweisen können 1). Danaos, der Sohn nicht eines ägyptischen, sondern bes semitischen Stammvaters Belus, ber vor ben Göhnen bes Aegyptus flieht und nach Argos fommt, liefert ben ichlagenoften Beweis aus bem Mythus für das anderweitig gewonnene Resultat, daß phonizische Elemente von Aegypten ber in Griechenland eingebrungen find. Soweit Movers 2). Wie fehr aber auch Herodot die Ansicht dieses Foriders durch feinen Bericht über die beiberfeitigen Tempelfagen bestätigt, fo gibt er doch zugleich auch bas Mittel an die Band, die Boraussetzung einer Einwirfung Aegyptens auf Dodona, soweit sie fich auf die älteste Geschichte jener Eultusstätte bezieht, gurudzuweisen. Ebenfalls in Dobona ift ihm, wie er wenige Beilen vor der erwähnten Stelle bemerft 3), von den Priefterinnen gejagt worden, ursprünglich hatten bie Belasger Götter ohne Namen verehrt. Nach geraumer Zeit erft feien ihnen von Aegypten ber bie Namen ber Götter befannt geworden, mit Ausnahme bes Dionpfos, von dem fie noch fpater Runde befommen. Man habe in Dodona wegen der Namen angefragt, benn das sei das älteste der Hellenischen Orakel und damals das einzige gewesen. Auf die Frage nun, ob man die von den Barbaren tommenden Namen annehmen folle, habe das Drafel geantwortet, man folle fie in Gebrauch nehmen. Bon diefer Zeit ber hatten alfo die Belasger ben Göttern unter Unrufung ihres Namens geopfert. Bon ben Belasgern aber hatten es fpater bie Hellenen überfommen. 2018 feine eigene Unficht fügt bann Berobot an jener berühmten Stelle (2, 53) bingu, die Theogonie sowie die genaue Angabe der einem jeden Gotte eigenthumlichen Beinamen, Ehren und Aemter verdankten bie Sellenen erft bem Sefiod und bem Somer. Bie in vielen andern Fällen, fo bewährt fich auch hier ber ichlichte Bericht bes Baters ber Beschichte in seiner burch feinerlei Supothesen zu erschütternben Wahrheit: Die brei Epochen ber altesten griechischen Religionsgeschichte, welche beutlich in ben Worten bes Berodot enthalten find, wird die neueste Forschung ebenso wenig bestreiten fonnen wie die von Berodot dens

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 44 u. 45.

<sup>2)</sup> Die Sage von ben beiben Tauben bei Berobot, bie Movers nur gelegentlich ermähnt (a. a. D. S. 38), hätte er, wie mir icheint, als eine sehr gewichtige Bestätigung feiner Combinationen anführen fonnen. Wenn herobot nur die Darstellung der thebanischen Priefter uns überliefert hatte, so wurde allerdings die Bermuthung, daß dieselbe nur auf willfürlichen Hypothesen ägyptischer Priestergelehrsamkeit beruhe, schwerlich in überzeugender Weise widerlegt werden können. Da aber, wie aus seiner Relation hervorgeht, eine in ihrem wesentlichen Kerne vollkommen übereinstimmende Nachricht sich an dem entgegengesetzen Bole jener Berbindungslinie erhalten hat, so wird man nicht umhin können, eine von Aegypten nach zwei Richtungen bin in irgend einer Weise sich fühlbar machende Einwirfung auf bas Ausland als eine fehr mahrscheinliche historische Thatsache anzuerkennen. Jene Abweichung der bodonaischen von der agyptischen Ueberlieferung aber, weit entfernt, daß fie diese Bahr-Scheinlichfeit beeinträchtigte, icheint mir biefelbe gerabe noch zu erhöhen. Biefe es auch in Dobona, es feien zwei Frauen von Theben aus entführt worden, die eine nach Libnen, die andere nach Dodona, so läge die Möglichfeit viel näher, daß eine und dieselbe willfürliche Erfindung sich verbreitet und zuletzt auch in Dodona sich feftgeseth hatte, obgleich auch in diesem Falle schwer zu begreifen ware, wie von berfelben fich sonft nirgends eine Spur follte erhalten haben. Da man aber in Dodona nicht von Frauen fprach, fondern von Tauben, und diesen gang basselbe beilegte, mas jenen in Theben, so geht baraus hervor, bag ber erste Erzähler nicht die Abficht haben tonnte, eine willfürliche Uebereinstimmung zweier Cagen herbeiguführen. Gerabe bie Berichiebenheit ber Form ber beiben Muthen fpricht für die Realität ihres ibentischen Gehaltes. Dag man aber biefe Einwirfung bes Drients auf Die religiojen Borftellungen Griechenlands, Die fich muthifch zu einer unmittelbaren Beziehung Thebens zu Dobona, ber hervorragenbiten Gultusftätte jener Zeit, verdichtete, fogar als eine von Theben ausgegangene Stiftung bes Dodonaischen Beiligthums auffaßte, erweist fich bei bem unbestreitbar indogermanischen Charafter bes bortigen Cultus als ein Brrthum.

selben beigelegten Grundzüge. Sprachvergleichung und Geschicktsforschung zeigen mit immer größerer Sicherheit, daß die religiösen Borstellungen, welche die von dem gemeinsamen indogermanischen Stamme sich abzweigenden Hellenen als väterliches Erbe in ihre Halbinsel mitbrachten, noch keineswegs als ein ausgeprägter
Polytheismus betrachtet werden dürsen, sondern daß dieser erst in dem Contakte mit älteren Anwohnern des Mittelmeeres sich erzeugte und erst auf hellenischem Boden jene plastische anthropomorphische Gestaltung gewann, die wir in den homerischen Gedichten bewundern. Zu diesem väterlichen Erbe gehörte aber, wie der
übereinstimmende Name bei den verwandten Bölsern darthut 1), vor Allem die Borstellung des Himmelsgottes, und wenn von dem mit der Empfänglichkeit eines Jünglings in das reiche vielgestaltige Leben an den Küsten des Mittelmeeres hinausgetretenen Bolke von der Sage berichtet wird, daß es in frommer Schen
gezweiselt habe, ob es zu einer andern Gottheit beten dürse, als zu der, welche die Bäter angerusen, und
daß es in dieser Rathsosigkeit das Orakel eben jenes Himmelsgottes um Weisung gebeten habe, so wird hierdurch nicht bloß das hohe Ansehen jener Cultusstätte befundet, sondern vornehmlich auch, daß man gerade dort
den nationalen Gott und nicht einen jener fremden Götter verehrt wußte, die den Gesühlen nationaler Pietät
nicht hätten gerecht werden können.

Aber nicht blog der hellenische Zeus ist es, der zu Dodona verehrt wurde, sondern auch berfelbe Beus, bem bie meleint bas Bolfennag barbringen. Dies ergibt fich mit Gicherheit aus ber Eigenthümlichfeit des Dodonäischen Gottes, welche in der Ueberlieferung uns in sehr bestimmter Auspragung entgegentritt. Beus ift bort fo febr ber Bolfenfammler und Regenfpender, bag es zweifelhaft ift, ob Dunder ") Recht hat, wenn er ihm biese Eigenschaft nur neben ber anderen bes "lichten himmelsgottes" und nicht als eine nabezu ausschließliche beilegt. "Die Namen Hellas und Hellopia", jagt Dunder, "bedeuten, wie es scheint, das hellblidende Land, das Land des lichten himmelsgottes, und die Namen der Priefter des Gottes "Bellen" ober "Gellen" bezeichnen wohl die Diener des lichten Gottes ebenfalls als lichte Männer, als "die Lichten"". Allein da die Gegend von Dodona, im Quellgebiet des Loos, des Arachthos und des Aceloos, bei dem umfangreichen Gee Pambotis (bem heutigen Gee von Janina), außerorbentlich masserreich war, und ba biese Natur ber Gegend ausbrücklich von ben Alten hervorgehoben wird 3), so ift die etymologisch ebenso berechtigte Ableitung von Elos die feuchte Niederung 4), nach welcher die Elloi ober Sellof Bewohner bes Wasserlandes waren, ungleich wahrscheinlicher. Hiermit fällt aber ber einzige Anhalt fur die Bermuthung eines in Dodona verehrten lichten himmelsgottes. Doch felbst angenommen, auch diese Eigenschaft bes Beus hatte ber Anschauung ber bortigen Bewohner vorgeschwebt, so zeigt boch die Gesammtheit der überkommenen Nachrichten, daß Dieselbe im Bergleich gu ber anderen Seite bes



<sup>1)</sup> Befanntlich (vgl. Curtius, Grundzüge der griechischen Ethmologie  $\mathfrak{S}$ . 547) stehen, abgesehen von den cas. obl.  $A\iota\delta\varsigma$  u. s. w., den Formen von  $Z\epsilon\dot{\nu}\varsigma$  in mehreren griechischen Mundarten solche mit A gegenüber,  $A\epsilon\dot{\nu}\varsigma$ ,  $A\acute{e}v$  mit dem acc.  $A\tilde{\eta}v\alpha$ , wozu sich die Nebenformen  $T\tilde{\eta}v\alpha$  oder  $T\epsilon\tilde{\eta}v\alpha$  sinden. Diese verschiedenen Formen hat nun die neuere Sprachforschung als verschiedenen Versuche erkannt, einen Laut auszudrücken, der sich dem genauen Ausdruck durch die Mittel des griechischen Alphabets entzog. Wie im Aeolischen  $\zeta\acute{a}$  für  $\delta\iota\acute{a}$ , so steht auch in  $Z\epsilon\dot{\nu}\varsigma$  das  $\zeta$  für ein älteres Aj. Mit dieser älteren Form stimmt nun bekanntlich das Lateinische Diovis. Dies u. s. w. und das Sanskrit. dzßus Himmelsgott, Tag vollkommen überein, während das althochdeutsche Zio im Anlaute sich zu  $Z\epsilon\dot{\nu}\varsigma$  stellt. (Bgl. Curtius a. a. D. S. 213).

<sup>2)</sup> Dunder, Geschichte bes Alterthums III, 15.

<sup>3)</sup> Plin. hist. nat. 4, 1, 2 Molossi apud quos Dodonaei Jovis templum oraculo inlustre, Tomarus mons centum fontibus circa radices Theopompo celebratus. Schol. Hom. II. 16, 233 p. 450, 8 B. Ο Δωδωναΐος καὶ Νάιος τόδοη λὰ γὰρ τὰ ἐκεῖ χωρία.

<sup>4)</sup> Strabo 7, p. 328: σίονται δέ, φησὶν ὁ ἀπολλόδωρος, ἀπὸ τῶν έλῶν τῶν περὶ τὸ ἰερὸν οὕτω καλεῖσθαι. Die Ableitungssylbe 10 an den Stamm έλ angehängt, bewirfte durch Ajsimilation Berdoppelung des λ (wie in στέλλω aus στέλ-ιω). Bgl. H. D. Müller, Mythol. d. gr. Stämme I, 197, der diese Ableitung noch näher begründet.

Gottes gänzlich in den Hintergrund getreten sein müßte. Schon sein Beiname Náios 1) der Triefende, der Regner legt hierüber ein sicheres Zeugniß ab 2). Bezeichnend ist ferner, daß das einzige Fest, von dem wir in Dodona etwas wissen, Nasa genannt wurde 3). Drittens wurde nach einer dei Makrobius erhaltenen Nachricht des Ephorus beinahe allen zu Dodona ertheilten Drakelsprüchen die Aufsorderung hinzugefügt: dem Acheloos zu opfern: Axelwo Iven Selbst wenn hier nichts anderes, als der bekannte Grenzssuß zwischen Akarnanien und Actolien gemeint wäre, würde hierdurch die engste Beziehung des Dodonäischen Cultus zum Elemente des Wassers erwiesen sein. Mit Recht aber bemerkt Preller 5), der Umstand, daß der ätolische

1) Bgl. bas eben angeführte Schol. Hom, II. 16, 233.

3) Corp. Inscript. no. 2908 νικήσας Νᾶα τὰ ἐν Δωδώνη.

<sup>2)</sup> Dagegen ift nicht wohl abzuschen, mit welchem Rechte v. Lasaulg (bas pelasg. Drafel bes Zeus C. 6) ben Zeig Naios als Retter in Waffernoth auffaßt. Denn in biefem Falle mußte bas Waffer, bas in ber gesammten Dodonaischen Tradition als eine den Menschen freundliche Macht erscheint, als ein verderbliches, feindliches Clement betrachtet worden fein. Lafaulr beruft fich für feine Anficht darauf, daß Deukalion und Pyrrha nach der großen Wassersluth in Dodona den Tempel erbaut haben sollen und auf die andere Sage, daß der Aeolibe Periros, als er Schiffbruch gelitten und auf bem hintertheile seines Schiffes gerettet worben, bem Beus Naios zu Dodona ein Geiligthum errichtet habe. In der ersteren Sage erscheint jedoch ber Dodonaische Zeus keineswegs als ber Netter bes Deutalion, sondern als ber Gott besjenigen Drakels, bei welchem berselbe wegen Gründung eines neuen Wohnsiges anfragt und den Bescheid erhält, sich an Ort und Stelle selbst niederzulassen. (Schol. ad Hom. Π. 16, 233 p. 449, 23 Β. Δευχαλίων μετά τον έπ' αὐτοῦ γενόμενον κατακλυσμόν παραγενόμενος είς την Ήπειρον έμαντεύετο ἐπὶ τῆ δουί. πελειάδος δὲ χρησμον αὐτῷ δούσης κατοικίζει τὸν τόπον, συναθροίσας τοὺς περιλειφθέντας ἀπὸ τοῦ κατακλυσμοῦ, καὶ ἀπὸ τοῦ Διὸς καὶ Δωδώνης μιᾶς τῶν Ὠκεανίδων Δωδώνην την χώραν προςηγόρευσεν, ή Ιστορία παρά Θρασυβούλφ zal 'Azerrodupp.) Bare Zeus in Dobona als ber Retter aus der Deutalionischen Fluth verehrt worben, fo wurde Deutalion boch mahricheinlich als ber Stifter feines Beiligthums, nicht blog als ber Grunder eines bei bem schon bestehenden Drafel neu angelegten Wohnsites genannt werden, und in jedem Falle würde bie Sage biese Beziehung auf bie Errettung nicht verschwiegen haben. Dagegen ist bie Entstehung ber uns vorliegenden Sage volltommen baraus erflärlich, daß man bas alteste griechische Oratel mit bem altesten Menschen nach der allgemeinen Fluth in Berbindung brachte. Noch weniger können wir der Sage vom Beriros irgend welche Bedeutung zugestehen, da sie schon in der Form ihrer Ueberlieferung den Stempel der Ersindung trägt. (Lex. Seguer. in Bekker's Anecd. Gr. I, 283: Νάιος Ζεὺς ΄ ὄνομα ίεροῦ τοῦ ἐν Δωδώνη. Πέριρος γάρ, ὁ Ἰκάστον παῖς, τοῦ Λίόλον, νανάγησας διεσώθη ἐπὶ τῆς πρύμνης, καὶ ἰδρύσατο ἐν Δωδώνη Λιὸς vator iegov.) Offenbar versteht ber Berfaffer in Folge einer faliden Etymologie unter biefem Zeus Naios einen "Schiffs-Beus", bem ber auf bem Schiffe Gerettete fich verpflichtet fühlte. Der Mythologe wird baher berechtigt sein, mit dem Bannfluche "ex nomine fabula" diese Grammatikerweisheit von dem Kreise seiner Untersuchungen auszuschließen. Der Name Héquos ist jedoch schwerlich aus der Luft gegriffen, und wenn man, um einen Sinn zu gewinnen, wirklich Megicoos ichreiben barf, so ift Unger's Bermuthung (Philologus 1866, C. 392) sehr ansprechend, daß der "Triefende" ein der Haupteigenschaft des Gottes entlehnter Priestername ge-

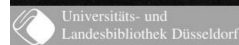
<sup>4)</sup> Ephorus bei Macrob. sat. 5, 18, 6—8: Τοῖς μὲν οὖν ἄλλοις ποταμοῖς οἱ πλησιόχωροι μόνοι θύουσιν τὸν δὲ Αχελῷον μόνον πάντας ἀνθρώπους συμβέβηκεν τιμᾶν, τοῦ Αχελῷον τὴν ἰδίαν ἐπωνυμίαν ἐπὶ τὸ κοινὸν μεταφέροντας. Τὸ μὲν γὰρ ὕδωρ ὅλως, ὅπερ ἐστὶ κοινὸν ὄνομα, ἀπὸ τῆς ἰδίας ἐκείνου προςηγορίας ἀχελῷον καλοῦμεν, τῶν δὲ ἄλλων ὀνομάτων τὰ κοινὰ πολλάκις ἀντὶ τῶν ἰδίων ὀνομάζομεν, τοὺς μὲν ἀθηναίους Ελληνας, τοὺς δὲ Αακεδαιμονίους Πελοποννησίους ἀποκαλοῦντες. Τούτου δὲ τοῦ ἀπορήματος οὐδὲν ἔχομεν αἰτιώτατον εἰπεῖν ἢ τοὺς ἐκ Δωδώνης χρησμούς τακεδὸν γὰρ ἐν ἄπασιν αὐτοῖς προστάττειν ὁ θεὸς εἴωθεν ἀχελῷφ θύειν, ὥστε πολλοὶ νομίζοντες οὖ τὸν ποταμὸν τὸν διὰ τῆς ἀκαρνανίας ῥέοντα ἀλλὰ τὸ σύνολον ὕδωρ ἀχελῷον ὁπὸ τοῦ χρησμοῦς καλεῖσθαι μιμοῦνται τὰς τοῦ θεοῦ προςηγορίας. Σημεῖον δέ, ὅτι πρὸς τὸ θεῖον ἀναφέροντες οὕτω λέγειν εἰώθαμεν μάλιστα γὰρ τὸ ὕδωρ ἀχελῷον προςαγορεύομεν ἐν τοῖς ὅρκοις καὶ ἐν ταῖς εὐχαῖς καὶ ἐν ταῖς θυσίαις, ἄπερ πάντα περὶ τοὺς θεούς. 5) ⑤τ. Μητί, Ι, 30.

Acheloos ber größte unter allen griechischen Fluffen war, und bag bas Dodonaifche Drafel, in beffen Rabe feine Quellen lagen, die Berehrung des Acheloos überall empfohlen habe, fonne allein nicht ausreichen, um den merkwürdigen Gebrauch des Namens Acheloos und die außerordentlich weite Berbreitung seines Cultus zu erflären. Man fagte nämlich, wie unter Anderm besonders aus dem interessanten, in der Anmertung abgedruckten, bei Mafrobius an der eben erwähnten Stelle erhaltenen Fragmente des Ephorus hervorgeht, allgemein sowohl im religiösen als im poetischen 1) Sprachgebrauch Acheloos für Flug und Flugwasser schlechthin, wie es bei vielen religiösen Sandlungen und bei ben meisten örtlichen Gottesdiensten zu Reinigungen und Beiligungen gebraucht wurde; ber Cultus aber bes Acheloos war nicht allein über Griechenland, sondern auch über beffen Colonieen verbreitet, namentlich zu Rhodus und in Italien und Sicilien, wo man ihn wie in Afarnanien mit Spielen feierte. Alfo mag auch, ichließt Preller, ber Name ursprünglich eine allgemeine Bebeutung gehabt haben, jumal ba berfelbe in verichiebenen Formen in Rleinafien und Griechenland für verichiedene Fluffe und Bache in Gebrauch war. Jedenfalls erfeben wir aus Ephorus, daß die allgemeine Auffaffung jener Dobonaifden Priefterweifung gur Beit Alexanders bes Großen eine allgemein verbreitete mar; daß in derselben die richtige und ursprüngliche Auffassung zu erkennen ist, wird nicht blog durch die in dem Beinamen Naos fich befundende Natur bes jene Orafel ertheilenden Gottes in hohem Grabe mahricheinlich, fondern auch durch den Umftand, daß ber Flug Acheloos für den Dodonäischen Localcultus feineswegs eine durch unmittelbare Unschauung nabeliegende Borstellung mar. Läge Dodona am Ufer bes bereits gu stattlicher Größe angewachsenen Stromes, fo mare es fehr erflärlich, bag man, erfüllt von bem Eindrucke ber gewaltigen in stetem Wechsel fich verjungenden Naturmacht, berselben göttliche Berehrung spendete. Da aber jenes Seiligthum nicht nur an feiner breiteren Stelle bes Stromes gelegen war, sondern felbit von feinen Quellen noch burch bas Arachthusthal mit feinen beiderseitigen, ziemlich hohen Wafferscheiben getrennt wurde, jo führt die Ummöglichkeit einer lofalen Beziehung babin, die überlieferte Deutung des Wortes Acheloos ju adoptiren. "Dem Acheloos opfern" wird also ziemlich gleichbedeutend gewesen fein mit "bem Bens Naios opfern".

Diesen drei Beweisen für den regenbringenden Zeus in Dodona, dem Beinamen "Regner", dem "Regenssest" und dem Gebote, dem Wasser zu opfern, dürsen wir viertens noch die Thatsache hinzusügen, daß nach einer aus Pherekydes erhaltenen Nachricht") die Hyaden, die Regennymphen, auch für Dodonäische Nymphen geshalten wurden, denen Zeus den kleinen Dionys zur Pflege übergeben habe. Deutlicher als mit diesem Namen kann kaum die Wolkens und Wasser-Natur der Dodonäischen Gottheit bezeichnet werden.

Die Erörterung über das Wesen des Dodonäischen Zeus hat uns somit für die als sein Weissaungsorgan erscheinenden Peleiaden genau auf dasselbe Resultat geführt, welches sich für die durch die Plankten
hindurchsliegenden, die Ambrosia dem Zeus zutragenden Peleiaden oder Tauben ergeben hatte: Das Gebiet, auf welchem die Erklärung des Wesens der Peleiaden gesucht werden muß, ist das
Reich der Wolken.

Es wird uns in der Zuversicht, mit welcher wir diesen Weg der Deutung betreten, nicht wenig bestärken, wenn wir gewahren, daß bereits von einem Mythologen, der grundsätzlich die Vergleichung mit nichtgriechissichen oder vorgriechischen Anschauungen bei seinen Forschungen ausschloß, eine übereinstimmende Ansicht aussegesprochen worden ist. Lauer, dessen seinstühlende und zugleich besonnene Behandlung der griechischen Mythos



 <sup>3.</sup> B. Aristophan. fr. Cocali bei Macrob. sat. 5, 18, 5:
 — — ἤμουν ἄγριον βάρος — ἤγειφεν γάρ τοί μ' οἶνος — οὐ μίξας πῶμ' ἀχελήφ.

<sup>2)</sup> Θήί, 31 Hom. II. 18, 486 p. 506 b., 27 B.: Ζεὺς ἐκ τοῦ μηροῦ γεννηθέντα Διόνυσον ταῖς Δωδωνίσι Νύμφαις τρέφειν ἔδωκεν . . . ἡ ἱστορία παρὰ Φερεκύδει, — und p. 506 b. 42: Φερεκύδης δὲ καθὰ προείρηται, τὰς Υάδας Δωδωνίδας νύμφας φησὶν εἶναι καὶ Διονύσον τροφούς.

logie wie es scheint noch zu wenig beachtet wurde, sagt von den Dodonäischen Tauben 1): "Wie man die Wolfe als Schwan betrachtet, so fann man sie auch als Taube ansehen, die sich auf der Eiche niederläßt und zu den Menschen mit Donner und Blitz redet. In sedem Symbol ist eine Coincidenz von Rücksichten zu bemerken. Die Taube galt den Alten als besonders fruchtbar, und deshalb konnte die Wolke, welche ja als fruchtbringend angesehen wurde, leicht mit dem Bilde der Taube bezeichnet werden."

Die neuere vergleichende Mithologie und besonders die durch forgfältige Berlidfichtigung des noch heute lebenben Bolfsglanbens ben pinchologischen Bergang mythologischer Borftellung in überrafchenber Beije aufflärenden Untersuchungen von Schwart 2) haben die Berechtigung einer folden Deutung auf das Schlagenbste erwiesen. Es war ein überaus gludlicher und fruchtbringender Gedante, die Ausbrucksweise und die Anschauungen ber Die Unmittelbarfeit primitiver menschlicher Erfenntniß auch inmitten ber civilifirten Welt bewahrenden Stände zu belauichen und von diefer Unalogie aus einen Rudichluß zu machen auf den Uriprung ber Mithologie. "Bas für eine prachtige Schlange war bies", hörte Schwart einmal einen ichlichten Bauer der Magdeburger Borde bei einem heftigen Gewitter ausrufen, als ein prachtiger Blit über den himmel hingungelte: bie Boraussetzung, daß mehr oder weniger ebenso jeder Naturmenich in einem abnlichen Falle empfunden haben muffe, führte ben genannten Foricher auf die folgenreiche Entdedung, daß wo in den indoaermaniichen Mothologieen Schlangen oder Drachen auftreten, wir es, ursprünglich zwar nicht überall, wie Schwart bas neu gefundene Princip zu weit ausdehnend annimmt, aber boch in febr vielen, vielleicht fogar in ben meiften Fallen, mit den Simmels - Schlangen und . Drachen zu thun haben, und diese auf den fich fich ichlängelnden Blit, auf die Schlange, "mit der", nach des Dichters Wort, "an Schnelle und Buth fich feine vergleicht", zurudzuführen find 3). Go wurde für Schwart die Bahrnehmung des durch die Mothologie aller Bolfer fich hindurchziehenden Bejetes, nach welchem "das Simmlijche auf die Erde berabgejogen murbe", ein Schluffel, mit bem er die Lojung vieler bisber unverstandenen Rathfel fuchte. Und mit Recht. "Alle menichlichen Erfenntniffe", fagt Mannhardt in feiner anschaulichen Darftellung des mythologis ichen Broceffes 4) "geht aus Bergleichung bervor. Da die Unterscheidungsgabe des ursprünglichen Raturmenichen noch wenig genbt ift, fo fühlt er fich geneigt die ferner liegenden und nicht greifbaren oder unerflärbaren Gegenstände mit jolden Ericheinungen zu vergleichen und für ein und dieselben zu halten, welche er durch unmittelbare Rabe und täglichen Umgang fennt." "Die langiam am himmel wandelnde oder unbeweglich aufgerichtete Regemvolfe bunft ihn in ihrer wechselnden Erscheinung bald eine milchgebende Rub, bald ein zottiges Thierfell ober ein Gewebe; ein andermal ein hochgeschichtetes Gebirge." - "Aehnliche Bilber find uns noch jest geläufig. Wir nennen 3. B. bie weißen Bolfchen am Abendhimmel Schafe, find uns aber babei wohl bewußt, daß biefer Ausdrud nur ein Bild ift. Der Naturmenich bagegen glaubt wirklich und naiv, daß der Blig eine Schlange, der Donner bas Rollen eines Wagens ober bas Gebrull eines Stieres, der Sturm das Bellen eines Sundes, die Wolfe eine Ruh fei u. j. w.; gerade fo wie wir an Rinbern in ihren erften Jahren beobachten fonnen, daß fie - ift einmal die Borftellung ber himmlifden Schafden in ihnen angeregt - berfelben Birklichkeit leiben."

Mit Recht berufen sich die Mythologen der genannten Richtung auf die Thatsache, daß die Phantasie der Kinder dis zum äußersten Grade die Fähigfeit besitze, aus allem alles zu machen, und daß ebenso der Einbildungsfraft der in innigem Berkehre mit der Natur in beschränktem Gesichtskreise aufgewachsenen Mensichen oft ein einzelner Bergleichungspunkt genüge um Naturvilder zu schaffen. Allein je richtiger diese

<sup>1)</sup> Lauer, Spit. der gr. Dinth. G. 176.

<sup>2)</sup> Der Ursprung der Mythologie, dargelegt an griechischer und deutscher Sage von Dr. F. L. B. Schwart, Berlin 1860.

<sup>3)</sup> Schwart a. a. D. S. 26.

<sup>4)</sup> Mannhardt, die Götterwelt der deutschen und nordischen Bölfer, Berlin 1860, S. 17.

Thatsache ist, desto zweiselhafter werden die im Einzelnen daraus gefolgerten Schlüsse. Mit der wachsenden Bahl der verschiedenen sich darbietenden Möglichkeiten mindert sich die Wahrscheinlichkeit einer Deutung, welche eine beliedige derselben herausgreist und als die einzig annehmbare hinstellt. Richt immer darf der Mythosloge auf so höstliche Zustimmung rechnen, wie sie Hamlet bei Polonius in dem bekannten Zwiegespräche (1) sindet: "H.: Seht Ihr die Wolfe dort, beinahe in Gestalt eines Kameels? P.: Beim Hinmel, sie sieht auch wirklich aus wie ein Kameel. — H.: Mich dünkt, sie sieht aus wie ein Wiesel? P.: Sie hat einen Rücken wir ein Wiesel. — H.: Oder wie ein Wallsisch? P. Ganz wie ein Wallsisch." Die nuthologische Wissenschaft wird vielmehr ihrer ähnlichen Wolfenmenagerie von Donnereseln und Gewitterdrachen, von menschenfressenden Bögeln und Schwanenjungfrauen, von Blithechten und Wolfenrossen nur dann eine Anerkennung sichern, wenn sie die mannichsachen anderen Elemente, welche den mythischen Vorstellungen ebenfalls zu Grunde liegen, nicht unbeachtet läßt und, sern von dem Wahne, daß es möglich sei, alle Gebilde der Phantasse in ihrer vielsach durchtreuzten Entwickelung zu versolgen und auf ihren Ursprung zurückzusühren, nur dassenige als ein wissenschaftliches Ergebniß hinstellt, für welches eine besonnene und vorsichtige Forschung wirkliche Beweise darbietet.

Unfere Bermuthung, daß die durch die Banderfelfen hindurchfliegenden, die Ambrofia dem Zeus beim Beginn bes Sommers gutragenden Beleiaden Bolfenwejen feien, wird taum einen Widerspruch befürchten muffen, da die Wanderfelfen mit ihrem verderblichen Feuer als die Gewitterwolfen, die Umbrofia aber durch das unzweifelhaft identische indische Amrta als das Wolfennag mit um jo größerer Sicherheit erflärt werden fonnte, als zu der Jahreszeit, auf welche uns die Erwägung der aftronomischen Berhaltniffe führte, die letsten Wolfen am griechischen himmel zu verschwinden, gleichsam in die Sobe des Aethers entrudt zu werden pflegten. Richt unwahrscheinlich ist es, daß wir jenen Beweisen auch noch den Namen nelein oder neleinig hinzufügen dürfen, ber wie oben 2) gezeigt, einen dunkelfarbigen, schwarzblauen Gegenstand bezeichnet, also mit gleichem Rechte von der Felsentaube 3), wie von der Regenwolfe gebraucht werden fonnte. Es wäre daher fehr wohl dentbar, daß man die Wolfen medena oder nedenades genannt hatte, felbst ohne fie mit Tauben vergleichen zu wollen; näher liegt jedoch bie Annahme, daß man dabei ähnlich wie bei den oben angeführten Bezeichnungen, namentlich unjeren "Schäfchen", wirflich an Tauben, und zwar an die ichieferfarbigen Felsentauben bachte. Bir durfen hiernach in Bezug auf die Ambrojia bringenden Beleiaden ohne Zweisel einen Schritt weiter geben, als es oben gewagt wurde, und nicht blog im Reiche der Wolfen ihre Deutung suchen, jondern fie geradegu für eine Auffassung ber Bolfen felbft ertlaren. Den gleichen Schritt auch bei ben Dobonaischen Beleiaden gu magen und bieselben, nachdem fie burch die Darlegung der Eigenthümlichteit des Dodonaischen Beus bereits demselben Borftellungsfreise zugewiesen find, mit Lauer als Wolfen anzusehen, die fich auf ber Giche niederlaffen und zu den Menichen mit Donner und Blit reden, fonnte uns ichon der Umftand veranlaffen, daß Herodot ausdrücklich hervorhebt, eine ichwarze ne-Leices habe fich auf den Baum gejetzt und die Gründung des Zeus Drafels befohlen. Wahrscheinlicher als Berodot, der dies mit der Hautfarbe der Megyptier in Berbindung bringt 4), wurden wir barin eine Begiehung auf die schwarze Gewitterwolfe erbliden durfen. Nichts aber beweift mehr die ursprüngliche Wolfennatur der Dodonaifden Beleiaden, als ber Umftand, daß fie in der Ueberlieferung bald als Frauen, bald als Bogel erscheinen, und daß zugleich, wie oben gezeigt, teine dieser beiden Gestalten bei einer genaueren Prufung Stich halt. Dieje Doppel-Natur theilen fie mit den deutiden Schmanenjungfrauen, die in fühler Glut badend am Ufer den Schwanenring oder bas Schwanenhemd ablegen

<sup>1)</sup> Shafspeare's hamlet III, 2.

<sup>2)</sup> S. 4.

<sup>3)</sup> Bgl. Brehm, Illuftrirtes Thierleben IV, S. 268.

<sup>4)</sup> Her. 2, 57.

und der Gewalt beffen verfallen, der diefes raubt; mit den drei Tauben, die in einer beutichen Dichtung zu einer Quelle fliegen und als fie die Erde berühren zu Jungfrauen werden, benen bann Wieland bie Meiber entwendet und fie nicht eber wieder erstattet, bis fich eine derselben bereit erffart, ibn gum Manne gu nehmen; mit den drei weifjagenden Meerweibern, benen in den Ribelungen Sagen das Gewand meggenommen hatte, und die vor ihm wie Bogel aus der Flut aufschwebten 1). Die all diesen Gestalten gemeinsame Begiebung gum Baffer, gu ben Quellen, gu ben Geen macht ihre Bolfennatur fehr mahricheinlich; auch der Name derselben, rough, wird wohl mit den Wolfen, mit nimbus und nubes in Berbindung gebracht werden durfen 2); am deutlichsten aber erweisen fie fich als Auffassungen eines Naturobjects, als mythijde Wefen burd bie Fahigfeit, bie menichliche Geftalt mit einer thierifden gu vertaufden. Denn biefe Bermanblungsfähigfeit findet einzig und allein in einem bestimmt nachweisbaren Gesethe ber Methenbilbung ibre Erflärung, bierin aber auch eine vollfommen befriedigende und einleuchtende. Nachdem man nämlich in ber altesten Beriode ber Mothenbilbung Die Simmelsericeinungen mit Thieren verglichen batte, benen man Bernunft und Empfindung beimaß, führte bie fortichreitende Erfenntniß dabin, überall wo man Gedanfen und bewußte Sandlungen mahrzunehmen glaubte, menschenartige Wesen vorauszuseigen. Go entstanden zwei Borftellungen für biejelbe Gache, und als man die Einheit beiber erfannte, lag es nabe, eine Bermanbelung des Wefens aus der einen in die andere Weftalt anzunehmen 3).

Anschaulicher aber als alle Erörterungen zeigt den Ursprung jener Borstellungen eine schlichte auf feiner Restlexion beruhende Erzählung eines Mannes, welcher uns in den von ihm aufgezeichneten Erinnerungen an seine Kinderjahre einen unmittelbaren Sinblick in die Werkstätte einer jugendlichen Phantasie gestattet. In dem von Gustav Frentag an's Licht gezogenen Berichte über die eigene früheste Jugend, welchen Ernst Friedrich Haupt seiner Familie hinterlassen hat, sindet sich folgende Mittheilung<sup>4</sup>): "Unbeschreibliches Bergnüzen genosen wir, wenn wir Abends bei Mondschein den Zug der Wolken betrachteten. Ein Feuster hatte die Aussicht auf den Berg und das Gehölz. In seder Wolkenform erblickten wir Menschen oder Thiergesstalten. Das Halbschauerliche erhöhte den Reiz — und als ich im sechszehnten Jahre zum ersten Male Offian las, und seine düstre Welt mit ihren Geistern, Nebeln und Gebilden vor mir vorüberging, da war ich wieder im Geist an jenem Fenster".

## IV.

Obgleich es nach den voranstehenden Erörterungen als erwiesen angesehen werden darf, daß die bald als Tauben, bald als Frauen erscheinenden Dodonäischen Peleiaden nichts anderes sind, als verschiedene Auffassungen der Wolfen, daß also das Resultat, zu welchem bereits Lauer nur von der griechischen Mythologie ausgehend, gekommen war, in dieser Hinsicht sich vollkommen bestätigt hat, so hindern uns doch zwei gewichtige Bedenken die Ansicht Lauers, nach welcher die Peleiaden Wolfen sind, die auf der Eiche zu Dodona sich niederlassen und durch Donner und Blitz zu den Menschen reden, in ihrem ganzen Umfange zu der unsrigen zu machen. Einerseits entspricht dieselbe wohl schwerlich einem thatsächlichen Borgange in der Natur, indem

<sup>1)</sup> Grimm, beutsche Mythologie G. 399.

<sup>2)</sup> So auch Schwart a. a. D. S. 161: "Die regenspendenden Nymphen (nubes) treten nur hier u. s. w."
3) Mannhardt a. a. D. S. 21, der dieses Geset der Mythenbildung trefflich entwickelt.

<sup>4)</sup> Guftav Frentag, Neue Bilder aus bem Leben bes beutschen Bolfes (Leipzig 1862) S. 436.

die Wolken zwar sehr häufig von hervorragenden Bergkuppen angezogen werden, aber wohl kaum von einszelnen Bäumen oder deren Gipfeln 1). Andererseits aber tritt, wie oben gezeigt 2), in der gesammten Ueberslieferung über die Dodonäische Weissaung neben den als Berkünderinnen des göttlichen Wilkens genannten Peleiaden die Siche selbst als das eigentlich prophetische Element so sehr in den Vordergrund, daß die auf der Eiche sich lagernde, durch Donner und Blig redende Wolke mit jenen Nachrichten kaum in Einsklang zu bringen ist.

Diese Thatsache scheint den Gewinn unserer ganzen bisherigen Untersuchung ernstlich in Frage zu stellen. Wenn die Peleiaden sich als Wolkenwesen erwiesen haben, und zugleich als das Organ des Zeus Drakels genannt werden, auf der andern Seite aber die Gotteskraft der Weissagung an dem Baume selbst haftet, und zwar in dem Maße haftet, daß sogar dem aus demselben entnommenen einzelnen Holzstücke in dem Schiffe der Argonauten prophetische Kraft zugeschrieben wurde, so scheint dieser Widerspruch ein unlösdares Räthsel zu enthalten und die gerade von den sorgfältigsten und gelehrtesten Forschern erhobenen Klagen über Unklarheit der Nachrichten vollkommen zu rechtsertigen. "Fühlt man übrigens", sagt Preller 3), "dei Unterssuchungen über Dodona in vielen Stüden die Unzulänglichkeit der Berichte, so ist dieses auch der Fall, wenn man von der Art, wie dort das Orakel gegeben wurde, etwas Bestimmteres zu erfahren wünscht." Und doch ist es gerade jener scheinbare Widerspruch, der, auf den wahren Sachverhalt zurückgeführt, nicht bloß über die älteste Geschichte der Dodonäischen Weissagung, sondern auch über die Borgeschichte derselben ein helses Licht verbreiten dürfte.

Den richtigen Weg der Lösung verdanken wir einer kurzen, halb zweiselnd vorgetragenen Bemerkung von Schwart, die, nur beiläufig und ohne eigentliche Beweisführung ausgesprochen, wie es scheint, noch nirgends Beachtung gefunden hat. Es wird sich zeigen, daß eine eingehendere Prüfung der Nachrichten jene Andeutung durch eine Reihe von Beweisen auf das Ueberraschendste bestätigt.

Bei Gelegenheit einer Besprechung der Hamadryaden sagt Schwary 4): "Man dürfte auch wieder speciest an die Wetterbäume zu denken haben, mit denen die himmlischen Wolkenwesen entstehen und vergeben. Weist dann ihr Name auf die Eiche hin, so hätte man hierin auch die Erklärung dafür, daß, wie die Nymphen weissagerisch sind, (aus den Wolken und Winden nämlich die himmlischen Stimmen reden,) man auch so zu Dodona aus des Zeus heiliger Siche, die dann in ihrer masestätischen, weiten Berzweigung auch nur ein Substitut des Wolkenbaums wäre, des Zeus Stimme zu vernehmen glaubte (Hom. Od. XIV. 327 sqq.). Dazu stimmt dann auch die andere Art von Weissagung ebendaselbst, wenn ein Knabe mit eherner Geißel neben einem Besten stand, und aus den Tönen, die die Geißel, vom Winde bewegt, aus dem Besten hervorziess, geweissagt wurde (Westermann, Mythogr. p. 369). Es wäre das eine Nachahmung des Bligwesens mit seiner ehernen päsches, und beide Arten von Weissagungen würden sich zu den oben bei den Schlangen und dem delphischen Apollo entwickelten Vorstellungen stellen."

Es würde uns nicht befremden, wenn der Kenner hellenischer Anschauung und hellenischen Gottesdienstes biese Zurückführung der prophetischen Dodonäischen Eiche auf einen indogermanischen Wetterbaum nicht nur

4) A. a. D. S. 161.

<sup>1)</sup> Bekanntlich rührt dieses Lagern der Wolken auf den Gipfeln alleinstehender Berge, 3. B. des Broden, Rigi, Pilatus (der hiernach benannt ist: pileatus), Nijen, Gotthard, daher, daß die kalten Berggipfel die vorsüberziehende wassergehaltreiche Luft in Wolkennebel verdichten. Hieraus erklärt sich, daß an der von der Sonne beschienenen Seite jener Berggipfel oft keine Wolken liegen, während die Nordseite dicht umhüllt ist. Ugl. Birnbaum das Reich der Wolken, Leipzig 1859 S. 101. Die Temperatur der Baumgipfel wird schwerlich so sehr von der der übrigen Luft abweichen, daß dadurch Wolkenbildung in ihrer Nähe erzeugt werden könnte.

<sup>3)</sup> In seinem eingehenden Artifel in Pauly's Real-Encyklopädie II, 1194. Aehnlich K. F. Hermann Gottesdienstl. Alterth. §. 39, 26.

unbedingt von sich abwiese, sondern dieselbe sogar für so unzweiselhaft irrig hielte, daß er in Folge dieser Ueberzeugung gegen das ganze, eine solche Ansicht hervorrusende Princip der Mythendeutung mißtranisch zu werden geneigt wäre. Die Verehrung der Bäume ist ja, wie Bötticher in seinem gelehrten Werke über den Baumkultus gezeigt hat, eine so allgemeine und eine in dem Wesen des Baumes, als eines oft viele Genesrationen überdauernden und doch zugleich mit einer entwicklungsfähigen Lebenskraft ausgestatteten Natursobjectes so sehr begründete, daß es willkürlich zu sein scheint, die Erklärung der prophetischen Natur der Dodonäischen Siche einem wundersamen Phantasiegebilde zu entlehnen, wo allem Anscheine nach die naheliesgende, disher ziemlich allgemein geltende Ansicht vollkommen ausreicht. Denn was kann natürlicher sein, wird der Bertreter jenes Standpunktes fragen, als daß den Griechen, die sich die Gottheit in dem Baume selbst wohnend dachten, das Rauschen seiner Zweige als eine Sprache dieser Gottheit erschien? Vermag doch auch hente noch das geheimnisvolle Säuseln der Waldeswipfel unsere Herzen mit andächtigem Schaner zu ersüllen.

Daß mit folden und ähnlichen Empfindungen die den Dodonaischen Gott Befragenden in der That feinem Beiligthum nahten, wird gewiß Niemand bestreiten, der die oben zusammengestellten Aussagen ber Alten über die der Eiche innewohnende Gottesfraft unbefangen erwogen hat. Nichts desto weniger tann eine auf dieje Empfindungen allein sich gründende Erklärung des Dodonäischen Drakelwesens keineswegs genügen. Die als das Organ der dortigen Beiffagung genannten Beleiaden tonnten aus dem Befen der Dodonaifchen Eiche nicht gedeutet werden, sondern find unzweifelhaft Wolfenwesen. Da nun aber die den Wolfen beigelegte, im Donner oder im Binde vernommene Beiffagung unmöglich als eine Stimme der Giche aufgefaßt werden fonnte, und da dennoch die Worte der Giche beinahe als identisch mit den Worten der Peleiaden angesehen wurden, fo werden wir mit Rothwendigfeit auf die Annahme geführt, daß der mit den Peleiaden eng verbundene Baum gu der Zeit, wo dieje Borftellung entstand, ebenfalls als ein Wolfenwejen gedacht murbe. In bem bisher von der gelehrten Foridung ftets als ein einheitliches Ganges behandelten Dodonaifden Dratelwefen ift daber ohne Zweifel eine doppelte, aus vericiedenen Zeitaltern ftammende Schicht von Borftellungen gu untericheiden, eine aus der indogermanischen Borgeit ererbte, auf die Wolfenwesen sich beziehende, und eine andere hiermit vermengte, welche den in Dodona felbst machfenden, durch feine majestätische Größe Chrfurcht erwedenden Gichbaum zu ihrem Mittelpunkte nahm.

In jener älteren indogermanischen Vorstellungsmasse können wir nun um so unbedenklicher auch die Ansichaung von einem Wolkenbaume voraussetzen, als Kuhn von den das Amrta oder den Meth davontragenden Bögeln, auf welche wir die Peleiaden zurücksührten, aus indischen, zendischen und nordischen Mythen nachgewiesen hat, daß sie ebenfalls auf dem Wolkenbaume sitzend gedacht wurden. Es gab bei den Ariern eine Borstellung von einem großen Zeigenbaume (açvattha), auf dessen Gipfel zwei Bögel saßen, während andere von dem Somasafte desselben zehrten oder neuen aus ihm hervorpreßten. Dieser Baum steht im höchsten Hinmmel, unter ihm weilen die Götter und dorthin spendeten sie ein Heilfraut "des Amrta Berkörperung".). Nach einer andern Sage steht ein Baum Jipa in der vom See Aara umgebenen Welt des Brahma senseit des alterlosen Stromes?). Am großartigsten aber hat sich diese uralte indogermanische Vorstellung in der bekannten Weltesche Jggdrasitl der Edda entwickelt. Schon ihr Name, den Grimm. als "das Roß Wuotans, des ahnungsvollen Naturschauers" (Yggr: Schauer; drasitl: das schnaubende) deutet, zeigt, daß wir es hier nicht mit einem natürlichen Baume zu thun haben. Von den Zweigen dieser Csche aber heißt es, daß sie durch die ganze Welt treiben und über die Erde hinausreichen; an ihr ist der Götter

<sup>1)</sup> Ruhn a. a. D. S. 127.

<sup>2)</sup> Cbendaj G. 128..

<sup>3)</sup> Grimm, beutsche Myth. (2te Ausgabe) S. XLIV.

hauptfächlichster und beiligfter Aufenthalt; unter jeder der drei Burgeln, unter ber bet Bel, ber Brimthurfen und der Menichen, quillt ein Brunnen. Der eine derfelben heißt Urdharbrunnr nach ber Norn Urdh, und an ihm haben die Götter ihre Gerichtsftätte; jeden Morgen schöpfen die Nornen aus demfelben und begießen damit ber Giche Lefte, bavon fommt ber Thau, ber in die Thaler fallt; biefen Thau nennt man Honigfall und bavon nahren fich bie Bienen (ber Honig war ber Hauptbestandtheil bes Meths). Der Quell, welcher an der Burgel der Hrimthursen liegt, beißt Mimirs Brunnen; in ihm find Weisheit und Berftand verborgen, Odbin feste fein Auge barin jum Pfande, als er einen Trunt daraus verlangte. Auf ben Aeften und an ben Burgeln des Baumes figen und fpringen Thiere, ein Abler, zwischen deffen Augen ein Sabicht fitt, ein Gichborn, vier Siriche, Schlangen. Die bedeutenofte derfelben liegt unter dem höllischen Brunnen und nagt an ber Wurzel; zwijchen ihr und bem oben figenden Abler fucht Ratatostr, bas auf und niebersteigende Cichborn, Zwist zu stiften 1).

Die Anschauung, welche diesen Borstellungen zu Grunde liegt, ift, wie Aubn 2) gezeigt bat, die, bag bie über ben himmel fich in langen und vielfach verzweigten Streifen bingiehenden Wolfen einem Baum verglichen werden, ber barum die gange Welt umfaßt. Daber find benn in feinem Regen und Thau leicht die Quellen und Geen, die an den Burgeln besselben liegen, ober in oder an denen er wachst, zu erkennen. Noch heute fpricht bas Bolf von einem Wetterbaum. Aus dem Munde des Bolfes haben Ruhn und Schwart in ihren Norddentschen Sagen und Gebräuchen 3) den Glauben aufgezeichnet, daß sich bas Wetter nach biesem, einem Baume gleichenden Wolfengebilde, welches fich häufig nach Connenuntergang bilbet, richte; wohin nämlich die Spigen dieses Baumes gingen, babin werbe ber Wind geben. In ber Ufermarf fagt man an einigen Orten: "der Abrahamsbaum blüht, es wird regnen"; an andern Orten heißt er Moamsbaum, "blüht er nach Mittag zu, gibt's gut Wetter, nach Mitternacht, jo gibt es Regen." "Wenn ber Wetterbaum am Simmel ftebt, fo gibt's ichlecht Wetter" fagt man in Moorhausmoor 4).

Will man nicht bem Mythus eine Combination von zwei vollig heterogenen Gegenftanden zumuthen, fo tonnen die als Boltenwejen nachgewiesenen Beleiaden nach der urfprungliden Borftellung nur gu dem bimmlifden Wetterbaume, nicht gu bem wirfliden, im Lande der Thesproter machjenden Gidbaume gehört haben. Diefer Golug beftätigt fich burd Reminiscenzen an jene uralte Borftellung von dem Bolfenbaume, die uns unverfennbar gu Dodona begegnen.

Auf eine biefer Reminiscenzen hat bereits Schwart aufmertfam gemacht, auf den Knaben, der mit einer ehernen Geißel, dem Blite, wie Schwarts glaubt, Tone aus einem daneben ftebenden Beden hervorruft. Dieje Borrichtung darf nicht getrennt werden von einem anderen eigenthümlichen Apparate zu Dodona, einer Reihe an einander ftogender Reffel, und beide Wegenstände verlangen, da fie theils die verschiedensten Deutungen veranlagt haben, theils für völlig unverständlich erflärt wurden, eine genauere Betrachtung.

Es wird nicht ausdrücklich überliefert, ob diese beiden Klang erzeugenden mechanischen Borrichtungen gleichzeitig neben einander oder nur nach einander in Dodona vorhanden waren. Denn daß es überhaupt nur eine von beiden gegeben habe, die Nachrichten von der anderen aber auf Berdrehung oder Migverständniß beruhen follten, ift bei den bestimmten Angaben der Ueberlieferung nicht anzunehmen. Der Berieget Bole= mon (um 200 v. Chr.), wie es icheint der alteste Beuge 5) für den die Geißel ichwingenden Knaben, und



<sup>1)</sup> Ruhn a. a. D. nach Grimm, beutsche Mythol. S. 756.

<sup>2)</sup> A. a. D. S. 131.

<sup>3)</sup> Ruhn und Schwarg, Norddeutsche Sagen, Märchen und Gebräuche (Leipzig 1848) S. 412 und 428. Bal. Schwart, Urfprung der Myth. S. 130, A. 1.

<sup>4)</sup> Schwart, Ursprung d. Myth. 130. A. 1.

<sup>5)</sup> Allerdings wird beim Billoifon'ichen Scholiaften gu Hom. II. 16, 233 p. 449, 49 b, bei Guftathius gur

Ariftibes, ber nach des Stephanus Bug. Behauptung feine Dodona betreffenden Nachrichten nur aus den genaueren Untersuchungen bes Bolemon abgeschrieben, ergahlten, in Dodona ftanden zwei gleiche Gaulen neben einander und auf der einen ein nicht fehr großes ehernes Wefäß, "den heutigen Beden ähnlich", auf der andern die eherne Statue eines Anaben, ber in ber rechten Sand eine Beifel halte. Wenn es fich nun treffe, daß der Wind webe, fo ichlugen die ehernen Riemen der Geißel, ähnlich wie die wirklichen Riemen, vom Binde in die Sohe gehoben, an das eberne Beden und gwar geschehe dies ununterbrochen, so lange ber Wind anhielte 1). Hiermit stimmt Strabo 2) überein, ber aber noch ben wichtigen Zusat macht, daß das Gange ein Beihgeschenf ber Kerfpraer sei. Diefer Umftand scheint ber Bermuthung Lajauly's 3), daß man ber Deutung orientalische Been gu Grunde legen und mit den beiden Säulen vor dem Salomonischen Tempel vergleichen muffe, einigen Anhalt gu geben. Denn nicht bloß, wie Lafaulg meint, als Seefahrer und Staufleute, sondern auch durch uralte Einwanderungen ftand gerade Kertyra mit der philistäischen Ruste in Beziehung, wie besonders aus dem auf Mungen von Kerfpea sich findenden philistäischen Zeve Kaaioc erfannt wird 4). Unter Beranziehung semitischer Symbole und Anschauungen stellt baber Lasaulx die Ansicht auf: bas nicht große eherne Beden war eine Salbfugel und ein Bilb bes Simmels, die fnabenartige mannliche Gestalt ein Bild des Demiurgen oder Beltbaumeisters, die Glodentone ein Symbol der Beltharmonie und Mufit ber Sphären. Ohne bier bas Jundament biefer zwar geiftreichen, aber gesuchten und fünftlichen Spotheje einer genaueren Prufung ju unterziehen, glauben wir biefelbe in Bezug auf die in Dobona felbft herrichende Anichauungsweise mit Bestimmtheit abweisen zu tonnen. Saben die Kerfpräer wirklich einen berartigen muftischen Glauben ausbrücken wollen, so mögen sie immerhin in Gingelnem an Borstellungen ber Dobonaifden Cultusftatte angefnüpft haben: ber Rern biefes Gedankens war berfelben fremd. Dies geht, abgesehen davon, daß fich bier nicht die geringften Spuren diefer Urt weiter nachweisen laffen, mit Sicherheit barans bervor, daß die zweite aus Dodona berichtete mechanische Borrichtung, beren Tendeng, wie fich zeigen läßt, im Befentlichen mit jener erften übereinstimmt, eine jolche Deutung ausschließt. Der Minthograph Demonb) ergablte, das Dobonaische Beiligthum sei nicht von einer Mauer, sondern von einem Kreise einander nabe sichender Dreifuße umgeben gewesen, jo daß wenn man einen berfelben angeschlagen, alle andern vermöge der Berührung mitklingen mußten, und der Ton fich fo lange fortjetzte, bis man den Reffel wieder berührte.

Obysse 14 p. 1070 s. f. und bei Suidas s. v. Awdwraior zadzsior statt des bei Stephanus Byz. erwähnten Aristides als Gewährsmann Aristoteles genannt; da jedoch bei Athenäus 14, 641 a ein Parömiograph Aristides genannt wird, und die Polemit dieses angeblichen Aristoteles ihr Argument gerade dem Wortlaut eines Sprüchworts entnimmt, so ist die Vermuthung, daß die Ueberlieferung des Steph. Byz. "Aristides" die richtige, der Name des Aristoteles aber aus einer misverstandenen Abkürzung entstanden sei, in hohem Grade wahrscheinlich.

<sup>1)</sup> Steph. Byz. s.v. Δωδώνη p. 249 Meineke ,, έν τῆ Δωδώνη στῦλοι δύο παράλληλοι καὶ πάρεγγυς αλλήλων. καὶ ἐπὶ μὲν θατέρου χαλκίον ἐστὶν οὐ μέγα τοῖς δὲ νῦν παραπλήσιον λέβησιν, ἐπὶ δὲ θατέρου παιδάριον ἐν τῆ δεξιῷ χειρὶ μαστίγιον ἔχον, οὖ κατὰ τὸ δεξιὸν μέρος ὁ τὸ λεβήτιον ἔχων κίων ξστηκεν. ὅταν οὐν ἄνεμον συμβῆ πνεῖν, τοὺς τῆς μάστιγος ἱμάντας χαλκοῦς ὅντας ὁμοίως τοῖς ἀληθινοῖς ἱμᾶσιν αἰωρουμένους ὑπὸ τοῦ πνεύματος συνέβαινε ψαύειν τοῦ χαλκίου καὶ τοῦτο ἀδιαλείπτως ποιεῖν, ξως ἀν ὁ ἄνεμος διαμένη".

<sup>2)</sup> Strabo 7, fr. 3 Meineke.

<sup>3)</sup> A. a. D. S. 12.

<sup>4)</sup> Bgl. Dondorff, die Jonier auf Euboa, Programm bes Joachimsthal'ichen Gymafiums 1860, S. 10.

<sup>5)</sup> Steph. Byz. s. v. Δωδώνη p. 249 Meineke: ἔστι καὶ Δωδωναῖον χαλκίον παροιμία ἐπὶ τῶν πολλὰ λαλούντων, ὡς μὲν ὁ Δήμων φησίν ,,ἀπὸ τοῦ τὸν ναὸν τοῦ Δωδωναίον Διὸς τοίχους μη ἔχοντα, ἀλλὰ τρίποδας πολλοὺς ἀλλήλων πλησίον, ὥστε τὸν ἑνὸς ἀπτόμενον παραπέμπειν διὰ τῆς ψαύσεως την ἐπήχησιν ἐκάστφ, καὶ διαμένειν τὸν ήχον ἄχρις ἄν τις τοῦ ἐνὸς ἐφάψηται". Cf. Suid. s. v. Δωδωναῖον χαλκεῖον p. 622.

Dieje Darstellung ift zwar, sei es von Aristides, sei es von Aristoteles, befampft worden 1), aber Belder 2) hat icarffinnig gezeigt, daß ein Fragment des Menander 3) dieselbe volltommen bestätige. Bigig fagt biefer Romifer von einer geschwätigen Frau: "Wenn einer biefe Myrtile nur anrührt, nur seine Umme nennt, so ruft er ichon ein Wunder von Geschwätigkeit hervor; das Dodonaische Erzbeden, von dem man fagt, es tone, wenn ein Borübergehender es berührt habe, ben gangen Tag, fonnte man ichneller zum Schweigen bringen, als diese, wenn fie zu ichwaten angefangen, denn fie nimmt auch noch die Nacht hinzu." Treffend bemerkt Welder, baß bier nicht die Figur mit der Beigel, sondern vielmehr der von Demon beschriebene Rreis nebeneinanderftebender Metallbeden gemeint fein muffe. Denn bie von einem Borübergebenden berührte Beigel leiftete bem Stofe nach bem Gesetze ber Bendelbewegung offenbar nur furge Zeit Folge, um dann wieder in Rube gu verharren, bis ein neuer Anftog erfolgte. Bei ben im Kreise fich aneinander reihenden Beden bagegen mußte fich die Bewegung lange Zeit fortpflangen, weil das in Schwingung befindliche erfte Beden ohne Zweifel, fobalb bieje Schwingung nachließ, von bem ingwijchen im Rreije berumgegangenen Stofe auf's Neue berührt murbe. Wenn ferner Menander von einem zadzior fpricht, das ein Bornbergehender berühre, jo fann er dabei faum an jene Borrichtung mit ber Beifel gebacht haben. Denn wer an biejer einen Schall hervorrufen wollte, feste boch gewiß nicht bas auf ber Gaule befestigte Beden, jondern ben in der hand bes Anaben befindlichen Riemen in Bewegung, und Menander würde höchst wahrscheinlich nicht zadzior, sondern udoriga gesagt baben. Auch daß Menander von dem Berühren des Keffels durch einen "Borübergebenden" redet, zeigt deutlich, daß nicht an jenen von Polemon beschriebenen Apparat gedacht werden darf. Denn sollte jene Beigel vom Binde in Bewegung gesetzt werden, fo ift zu erwarten, daß man die Figur an einer bem Binde febr Buganglichen Stelle, alfo nicht nahe bem Boden, fondern in der Sohe anbrachte, eine Bermuthung, welche durch bie Ueberlieferung bestätigt wird. Bei einem von Jacobs angeführten Scholiaften 4) heißt es ausbrudlich: "In Dodona war ein ehernes Beden auf einer hohen Gaule aufgestellt; auf einer andern ftand aber eine fleine Figur, mit einer ehernen Beigel. Wenn nun ein heftiger Windstof die Beigel traf, so ichlug fie wiederholt gegen das Beden an und rief ein langes Getofe hervor. Daber fage man im Sprichwort von dem viele Worte machenden "mehr als das Erzbeden in Dodona reden"". hiermit stimmt eine zweite, bei Suidas in dem Artifel Awdwry erhaltene Nachricht überein: "es ftand eine Bildfäule in ber Bobe, einen Stab haltend, und neben ihr ftand ein Beden und die Figur ichlug bas Beden, wodurch ein harmonischer Rlang entstand" 5). Befand fich aber bas Beden auf einer hoben Gaule, jo tonnte nicht ein Borübergebender baran ftogen. Sbendahin führt viertens die Erwägung des jener Figur gang beutlich zu Grunde liegenden Gedankens. Mag noch ein tieferer Sinn darin verborgen fein oder nicht, die nachfte

2) Philostrati imag. ed. Jacobs et Weleker p. 566.

Έαν δε κινήση μόνον την Μυρτίλην ταύτην τις, ην τίτθην καλή, τέρας ποιεί λαλιάς το Δωδωναίον ἄν τις χαλκίον, δ λέγουσιν ήχεῖν, εἰ παρήψαθ ὁ παριών, την ήμέραν ὅλην, καταπαύσαι θᾶττον, ή ταύτην λαλοῦσαν · νύκτα γὰρ προςλαμβάνει.

<sup>1)</sup> Schol. Hom. II. 16, 233.

<sup>3)</sup> Bei Steph. Byz. s. v. Awdwn. Die Berse lauten bei Welder a. a. D.:

<sup>4)</sup> Belder's und Jatobs' Philostratus S. 567: Schol, cod. Paris. 1761. editum ab Osanno in Auctario L. Gr. p. 14: ἐν Δωδώνη χαλχοῦς λέβης ἔχειτο ἐφ' ὑψηλοῦ χίονος ἐφ' ἑτέρου δὲ χίονος ἵστατο ἀνδοιαντάριον χαλχῆν μάστιγα φέρον ἐμπίπτοντος δὲ σφοδροῦ τῆ μάστιγι πνεύματος, προςτρίβειν τῷ λέβητι πληγὰς χαὶ πολὺν ἦχον ἀποτελεῖν. ἐνταῦθα παροιμία ἐπὶ τῶν πολυλόγων τὸ πλέον τοῦ ἐν Δωδώνη χαλχείου λέγειν.

Abficht war boch offenbar, bie bie Beigel ichwingende und ben Schall erzeugende Beftalt als ein lebendes, als ein mit felbständiger Sandlung begabtes Wefen finnbildlich und fpielend barguftellen. In fammtlichen Stel-Ien, wo von ber Figur mit ber Beifel bie Rebe ift, bei Strabo, in bem Fragmente bes Bolemon bei Steph. Bug, und der damit übereinstimmenden Nachricht des Aristides oder Aristoteles, endlich in dem eben erwähnten Scholion - überall heißt es, daß der Bind die Bewegung und ben Schall hervorgerufen, nirgends ift von einem Stofe durch die Hand bie Rebe. Während jene Bewegung ben Gindrud bes Automaten machte, hatte dieje die Idee des gangen Runftwerfs völlig zerftort. Dürfen wir bemnach als erwiejen ansehen, daß Menander nicht an diese Borrichtung dachte, so muffen wir entweder noch eine britte Art jener fünftlichen Tonerzeugung voraussetzen, oder den Singular to Awdwrator galzior, aus welchem jener Uris ftides (Ariftoteles) ein Argument gegen Demon's Beschreibung gurecht schmiedete, für vereinbar mit ber letsteren halten. Mit Recht nimmt Welder an, bag man unter zadzior ober zadzeior bier wie in bem Sprichworte ben gangen Metallapparat, bie gange Reihe ber ehernen Beden verftand, eine Auffaffung, bie um jo zulässiger ift, als xalxelor auch fonft feineswegs blog bas eherne Gerath, fondern allgemein bas auf bas Erz bezügliche, bie Schmiede, bezeichnet.

Das Borhandensein eines Kreises eherner Beden, welche bas Dodonaische Heiligthum umschlossen und ben Zwed hatten, einen einmal erregten Rlang burch gegenseitige Berührung fortzupflangen und für einen längeren Zeitraum zu erhalten, ift alfo nicht blog burch ben Mbythographen Demon, fondern auch burch ben Komifer Menander bezeugt. Da der Berieget Bolemon jenen Krang von Metallbeden nicht erwähnt, fo vermuthet Welder 1), daß zu feiner Zeit jener Apparat in Berfall gerathen und durch bas ferfyraifche Beihgeschent ersetzt worden sei. Diese Bermuthung wird indessen durch eine wichtige, wie es scheint bisher gang übersebene Rotig bes Periegeten Paufanias widerlegt, Die fich bei Guftathius gur Odnifee erhalten hat. Bier heißt es 2), biefer habe berichtet, "daß in Dodona viele Dreifufteffel neben einander gestanden hatten, bie angeblich, wenn Jemand einen berselben berührte, ber Reihe nach forttonten". Bu Baufanias Beit war also biefer Apparat vorhanden. Außerdem fagt ja auch Philostratus am Schluffe feiner Beschreibung bes auf Dodona bezüglichen Gemaldes: "Es war dem Zeus zu Dodona ein zadzecor geweiht, welches ben

größten Theil bes Tages tonte und nicht ichwieg, bis es einer anfaßte" 3).

Salt man alle biefe Nachrichten zusammen, fo ergibt fich als bas mahrscheinlichste, bag sowohl bas von Polemon beidriebene Standbild, welches mit der Beifel auf das Beden ichlug, als auch Die bei Menander vorausgesette, bei Demon und Paufanias naher bezeichnete treisformige Borrichtung metallener Beden gleichzeitig neben einander in Dodona vorhanden waren. Wie es fich aber damit auch verhalten haben möge, fo viel ift gewiß, daß Preller vollkommen Recht hat, wenn er Die Annahme einer Benutung biefer Inftrumente zur Mantit abweift 4). In feiner ber bisher angeführten Stellen findet fich auch nur die leifeste Andentung eines folden Zwedes. Erft bei Schriftstellern fpaterer Zeit wird, fei es aus Migverftandniß, fei es in Folge einer wirflichen Abanderung und Erweiterung bes urfpriinglichen Ritus, bas Dodonaifche zadzecov dem belphischen Dreifuge gur Seite geftellt 5). Wenn aber an einen Gebrauch jener Mechanismen zu mantischen Zweden nicht zu benten ift, fo bleibt zu untersuchen, welches benn

3) Philostr. imag. 2, 33: χαλχεῖον ἀνέχειτο τῷ Διὶ κατὰ Δωδώνην, ήχοῦν ἐς πολὺ τῆς ἡμέρας, καὶ μέχοι λάβοιτό τις αὐτοῦ μη σιωπών.

4) Bgl. Bermann, Gottesbienftl. Alterth. S. 40, 26.

<sup>1)</sup> A. a. D. S. 567.

<sup>2)</sup> Eustath. in Od. 14, 327 p. 1760 s.f.: περί δὲ Δωδώνης δηλοῦται καὶ ἐν τοῖς τοῦ περιηγητοῦ. δήλον δὲ, ώς ἐκ ταύτης καὶ τὸ παροιμιακὸν Δωδωναΐον Χαλκεΐον, περὶ οὐ Παυσανίας φησίν, ὅτι έν Δωδώνη πολλών παραλλήλων χειμένων λεβήτων, εί τις ένος άψεται, φασίν έχ διαδοχής πάντας

<sup>5)</sup> Bgl. Hermann a. a. D. und Lafault a. a. D. S. 12 M. 103.

ihre wirkliche Bedeutung war. Auf die Ermittelung berselben leistet K. F. Hermann wegen der Unklarheit ber erhaltenen Nachrichten Bergicht 1). Bon bem burch bie vergleichenbe Mythologie gewonnenen Standpuntte aus läßt sich indeffen, wie es icheint, eine nicht unwahrscheinliche, bestimmte Unsicht barüber aufstellen. Ueberall nämlich, wo von jenen Borrichtungen bie Rebe ift, wird ber in eigenthumlicher Beife entftebende oder fich fortsetzende Klang als bas Wesentliche berfelben hervorgehoben. Bei ber Figur mit ber Geifel und bem Beden mar bas Auffallende, daß biefes Wefen in ber Sohe icheinbar aus eigener Macht ben Mang bes Bedens erzeugte und längere Beit spielen ließ; bei bem bas Beiligthum umgebenden Kreise eherner Reffel hingegen zeigte fich eine fo lange Dauer ber Wirfungen eines burch Menschen hervorgerufenen Unftofes, daß das Gelänte oder Getofe auch hier ben Eindruck eines wunderbaren, aus eigener Kraft getragenen veranlagte. Dag wirflich der mit felbständigem Leben begabte Klang ober Schall bas charafteriftische Moment der Apparate, mit andern Worten, daß fie Symbole diefer Naturmacht waren, geht auf bas Einleuchtendfte aus ber Geftalt auf bem Philostratifchen Gemalbe hervor: "Eine eberne Echo", beißt es in ber icon oben berührten Stelle, "wird bort geehrt, die man, bente ich, erblidt, die Band auf ben Mund legend, ba eine Ergarbeit dem Zeus in Dodona geweiht mar, welche den größten Theil des Tages tonte, und nicht eher schwieg, bis man fie mit ber Hand festhielt" 2). Die Handbewegung ber Figur sollte also wie es scheint anbeuten, daß fie nur durch äußere Dacht jum Schweigen gebracht werden fonne.

War aber, wie es hiernach erwiesen scheint, der nicht durch Menschenmacht, sondern in der Natur selbst sich erzeugende Schall, die durch göttliche Macht ins Leben gerufene, in jenem Geläute der Kessel sich befundende Echo, zu Dodona Gegenstand ehrsurchtsvoller Ansbetung und symbolischer Darstellung, so dürsen wir zumal in dem Cultus eines als Bolstenbringers und Regners verehrten Gottes mit Sicherheit schließen, daß es das Sausen des Windes und vor Allem das Hollen des, befanntlich auch von Salmoneus mit Kesseln nachsgeahmten und bei anderen Bölkern3) als ein Geläute aufgesaften Donners war, was den physischen Hintergrund der dortigen religiösen Anschaungen bildete 4).

Noch deutlicher als diese beiden Schallapparate weisen die Eigenschaften, welche man der wunderbaren Dodonäischen Quelle beilegte, auf die Erscheinungen des Gewitterhimmels und die uralten Borstellungen von dem Wetterbaume zurück. Servius berichtet 5), daß unter den Wurzeln der Ciche eine Quelle hervorsprudelte,

<sup>1)</sup> A. a. D. §. 40, 26.

<sup>2)</sup> Philostr. im. 1. c. Χαλκῆ τε Ἡχω ἐν αὐτῷ τετίμηται, ἣν, οἶμαι, ὁρῷς ἐπιβάλλουσαν τὴν χεῖρα

το στόματι, ἐπειδή χαλχεῖον χτλ.

3) In Westphalen und Siebenbürgen nach Kuhn, westphäl. Sagen (Leipzig 1859) S. 24. Nicht unwahrscheinlich ist die Vermuthung Schwarti's (a. a. D. S. 210), daß man im Mittelalter dem irdischen Glockengeläute deßhalb einen Sinsluß auf die Gewitter zuschrieb, weil man dasselbe als ein himmlisches Glockengeläute auffaßte.

<sup>4)</sup> Schwart (a. a. D. S. 225) glaubt sogar in den Dreifüßen selhst eine Beziehung auf die Erscheinungen des Gewitterhimmels erkennen zu dürfen und macht geistreich auf die von selhst sich bewegenden Dreifüße (Hom. II. 18, 373 sqq.) des von ihm als Gewitterschmied gedeuteten Hephästos, auf den seiner Meinung nach mit dem Schemel der weissagenden und zugleich auch das Wetter brauenden germanischen Hezen zu parallelisirenden Dreifüß der Pythia, auf das "Ertönen" der belphischen Dreifüße dei Alkaos und auf Anderes aufmerksam. Obzgleich diese Combinationen sur Jeden, welcher mit den von Schwart au's Licht gezogenen Volksanschauungen sich vertraut gemacht hat, sehr viel Wahrscheinliches haben müssen, so bedürfen dieselben wohl erst noch einer weiteren Sicherstellung, ehe sie gegenüber den jenes Princip noch nicht Anerkennenden als Beweismittel zu verwenden sind.

<sup>5)</sup> Serv. Verg. Aen. 3, 466 Dodonae . . . ubi Jovi et Veneri templum a veteribus fuerat consecratum circa hoc templum quercus immanis fuisse dicitur, ex cuius radicibus fons manabat, qui suo murmure instinctu deorum diversis oracula reddebat: quae murmura anus Pelias nomine interpretata hominibus disserebat.

bie burch ihr Murmeln auf Antrieb ber Götter Orafel gab; biefes Gemurmel habe eine Alte, mit Namen Pelias, ben Menichen gedeutet. Schon der Name Belias, griechisch Hedeias, führt uns auf das Naturgebiet, welchem, wie fich zeigte, die Beleiaden zugewiesen werden mußten. Diese Combination gewinnt noch an Bahricheinlichfeit, wenn wir uns erinnern, bag auch unter ben Burgeln ber als Wolfenbaum gebeuteten Belteiche Dggbrafill Brunnen quellen, aus welchen bie Nornen ichopfen um bie Mefte ber Giche gu begießen. Es ift baber wohl nicht gufällig, bag wir auch in einer frangösischen Geensage neben ben durch bas Ablegen ihrer Bemben als verwandlungsfähige Schwanjungfrauen erfennbaren Feen und neben bem charafteriftischen Quell, in welchem fie baben, einem Baum, unter bem ber Quell hervorsprudelt, begegnen 1). Bon der hochften Bebeutung aber, nicht blog für die griechische, sondern auch wegen der bestätigten Deutung ber Belteiche Dagdrafill für die nordische Mythologie, ift eine Notiz des Plinius über eine angebliche wunderbare Eigenicaft jener Dobonaischen Quelle. Unter vielen andern mertwürdigen Quellen nennt er 2) die des Zeus gu Dodona und jagt von ihr, daß fie, obgleich fie falt fei und eingetauchte Fadeln erlofden laffe, ausgelofchte, die hineingefenft murben, ent gunde. Die weitere Gigenthumlichfeit biefer Quelle, welche berfelbe Schriftsteller erwähnt, daß fie gegen Mittag verfiegte und bald wieder gunehmend um Mitternacht mächtig hervorquoll, läßt fich recht wohl aus örtlichen phyfitalifchen Berhaltniffen erflären; die Angabe aber in Betreff bes Entzündens ber Fadeln ift fo auffallend, baß fie wohl von jedem Naturforscher in bas Reich ber Fabeln verwiesen werden wird. Es ift baber einleuchtend, bag mit ben Fadeln, bie fich in der Quelle von felbft entgundeten, nur die in der Gewitterwolfe gudenden Blige gemeint fein fonnen. Wer erinnert fich nicht bes icon eben erwähnten Galmoneus, ber mit Reffeln ben Donner, burch Fadeln aber bes Bens Blite nachahmen will 3)? Wie naheliegend biefe Borftellung ift, zeigt die Stelle aus einer modernen Schilderung bes Bewitters, welche Schwart jum Beweise für feine Deutung ber Fadel ber Befate anführt 4): "Die Fadel bes Bliges ift ausgelofft, und bie gornige Stimme bes Donners verstummt". Das griechijche Wort dalos, an welches ebenfalls Schwartz erinnert, bezeichnet fogar geradezu die Fadel fowohl wie den Blits.

Beleuchten wir mit diesen Faceln die Weltesche Dggdrafill, so tritt deutlich erfennbar aus ber Nacht ber

indogermanischen Borgeit der Bolfenbaum bem foridenden Auge entgegen.

Kennen wir aber, wenn auch nur in den allgemeinsten Umrissen solche Phantasiegebilde, welche die Griechen, in Hellas eingewandert, als eine Mitgift ihrer Kindheit in treuer Seele bewahrten und mit den neuen Anschauungen verwebten, dann fällt der Schleier, welcher dem auf das Hellenische sich beschränkenden, nur das Gewordene, nicht auch das Werden berücksichtigenden Forscher nothwendig sehr Bieles dunkel und unverständlich erscheinen läßt. Denn das, was von dem fünstlerischen Geiste der Hellenen zu einem einheitlichen Ganzen umgestaltet ist, enthält nicht wenige Bestandtheile, die in einer früheren Periode slüssig und lebendig, später gleichsam erstarrten und in dieser versteinerten Gestalt im Bewustsein der Menschen fortdauerten.

2) Plin. hist. nat. 2, 106 (§. 228): In Dodone Jovis fons cum sit gelidus et immersas facis exstinguat, si exstinctae admoveantur, accendit. Idem meridie semper deficit, qua de causa ἀναπανόμενον νοcant; mox increscens ad medium noctis exuberat, ab eo rursus sensim deficit.

4) Schwart a. a. D. S. 37.

<sup>1)</sup> Grimm, deutsche Myth. 401: en la fontaine se baignoient trois puceles preuz et senées qui de biaute sembloient fées: lor robes a tout lor chemises orent desoz un arbre mises du bout de la fontaine en haut. "In der Quelle badeten sich drei züchtige, sinnige Jungfrauen, welche an Schönheit den Feen glichen; ihre Kleider und selbst ihre Hemen hatten sie unter einen Baum gelegt, oben am Ansang der Quelle." Wie mir Here Professor Planer, mein ehemaliger College am Joachimsthal'schen Gymnasium, gütigst mitgetheilt hat, heißt noch heute in der Bretagne sene eine Druidin, welche zugleich Prophetin war und das Gelübde ewiger Jungfräulichkeit abgelegt hatte.

<sup>3)</sup> Apoll. bibl. 1, 9, 7 Σαλμωνεύς βάλλων είς οὐφανὸν αίθομένας λαμπάδας έλεγεν ἀστράπτειν.

Neue Vorstellungen, neue Gedanken tauchen auf, aber das Alte bleibt dennoch unvergessen. "Die verschiedes nen Stusen", bemerkt tressend Mannhardt 1), "mythischer Anschauung und verstande smäßiger Auffassung ein und derselben Sache laufen meistentheils lange Zeit neben einander her. Zur Zeit des Horaz dachte der Römer das Himmelsgewölbe als ein reines Naturphänomen. Bon der Naturerscheinung losgelöst und unabshängig wurde Jupiter (d. i. der Bater Himmel) als freiwaltender, alles beherrschender Götter-König verehrt. Aber wenigstens in der Sprache lebte die alte Einheit des Gottes mit dem Himmelsgewölbe noch fort.

Denn "unter dem Jupiter" (sub Jove) bedeutete "unter freiem Himmel"".

Genau denselben Borgang müssen wir bei den in Dodona heimischen Borstellungen voraussetzen. Dunkel und unverstanden lebte dort die uralte Sage von dem Wolkenbaume sort; wenn an der schwarzen Himmelsbecke majestätisch der Donner rollte, dann hörte man die Stimme dieses Baumes oder man glaubte, daß er durch Wolkenfrauen oder durch "schwarze" Tauben in seinem weitverzweigten Wipsel zu den Sterblichen rede; in dem himmlischen Gewässer sah man die Blitzessackeln bald erlöschen, bald wieder von selbst sich entzünden; der gewaltigen, von der Gottheit selbst im Sausen des Windes und unter dem Zuchen des Blitzes erzeugten, sich stets wieder erneuernden Naturmacht des Donnerhalles brachte man mit dem Klange des Menschenwerkes, das die ewigen Gesetze der Natur sich offenbaren ließ, in kindlichem Glauben Berehrung dar. Aber auch wenn der Wind die Zweige der heiligen Siche rauschte und ihre Blätter flüsserten, dann riesen denen die den Hain betraten aus der Höhe die Peleiaden zu: "Solches spricht Zeus"; der Baum selbst war es, der aus diesen Peleiaden einst zum Herakes redete; und wenn die Quelse an dem Fuße der Siche geheimnisvoll murmelte, dann war es wieder dieselbe aus einer andern Welt zu dem Menschen Seinem den Wenschen Stimme, die man vernahm, und die Peleiade verkündete, wie einst die weise Fee unsern Ahnen, den Wilsen der Gottheit.

Neue Geschlechter der Menschen kamen im Kreislauf der Zeiten; Aleinasien, Phönizien, Aegupten wirften mit dem ganzen Uebergewicht einer um Jahrhunderte, ja um Jahrtausende älteren Cultur; der jugendsliche Achilleus saß zu den Füßen des greisen Phönix und lauschte mit empfänglicher Seele seinen Lehren; auch das stille Thal Dodona's blied von solchen Einflüssen nicht underührt. Bald zauberten Homeros und Hessesiodes den olympischen Götterhimmel hervor; statt des einen Zeus, der in dem All der Natur waltete, der in dem Aether des Himmels lebte wie in dem Donner der Wolkenberge, in dem murmelnden Quell wie in der zum Himmel ragenden rauschenden Siche, wußte man jetzt auch von einer glanzäugigen Athene und einem prophetischen Apollon, von einer Demeter und Artemis; die Stimme der Natur, die Jedem, der mit andächtigem Schauer sein Ohr ihr öffnete, einst geredet hatte, schien jetzt zu verstummen; Priester und Priesterinnen verfündeten, was die Mantif sie lehrte; hatten einst aus den Wolfen die Peleiaden unsichtsar und doch versnehmlich geredet, so glandte man jetzt greisdarerer Gestalten zu bedürsen; man wußte nicht, ob man die Peleiaden nach ihrem Namen für Tauben oder für Frauen halten solle; die Siche war es, die nach dem allgemeinen Glauben den Willen des Zeus den Sterblichen kund that, und doch hatte Jeder zugleich auch von den weissagenden πελειάδες gehört.

Aus dieser späteren Zeit ist uns ein Märchen erhalten, das in dem eigenthümlichen Zwielicht der das maligen Vorstellungen über Dodona uns deutlich den doppelten Ursprung derselben erkennen läßt und so das Resultat unserer Erörterungen veranschaulicht 2). "Ein Hirte, welcher die Schase an den Sümpfen von Dodona weidete, raubte das schönste Schaf seines Nachbars, schloß es in seinen Stall ein und hielt es versteckt. Darauf soll der Besitzer bei den Hirten das Schaf gesucht, und da er es nicht gefunden, den Gott gefragt haben, wer der Dieb sei. Da, sagt man, habe die Ciche zum ersten Mal einen Laut von sich geges

1) Mannhardt a. a. D. S. 22.

<sup>2)</sup> Schol. vulg. ad Hom. Od. 14. 327, nach Gerlach, Dodona S. 30, A. 1.

ben und gesagt, daß es der jüngste von den Hirten sei, und da jener das Orakel erprobte, kand er sein Schaf bei dem Hirten, der am letten eingetreten war, mit Namen Mandplas. Dieser soll nun aus Zorn die Siche haben umhauen wollen, aber eine Taube, die aus dem Baumstamm hervorkam, habe ihm verboten, dies zu thun. Aber schon der Versuch hatte die Spiroten so erzürnt, daß sie ihn zur Rechenschaft zogen." In ein und demselben Märchen also redet zugleich die Ciche selbst und eine Taube in dem Stamme der selben, eine Sage, die nur dann verständlich wird, wenn wir annehmen, daß uns hier zwei gleichsam verwitterte Auffassungen eines und desselben Naturobsectes, des Wolkenhimmels, aus grauer Borzeit erhalten sind.

Es gehört ohne Zweifel gu ben wichtigften Fragen ber Religionsgeschichte, ob ein Bolt auf ber erften Stufe feiner Entwidelung ben göttlichen Willen burch unmittelbare Gingebung zu erfahren ober erft aus äußeren Zeichen fünftlich zu erfennen glaubte, ob die erften Generationen unseres Geschlechtes, überwältigt burch die grofartigen Erscheinungen ber Natur, binabstiegen in ben Schacht ber eigenen Bruft und bort diefelbe Stimme vernahmen, die draugen taufenbfach mit ihnen redete, oder ob erft einzelne Bevorzugte durch Beobachtung und Erfahrung eine Biffenschaft ichufen, die fie befähigte mit tunftgerechter Auslegung die rathloje Menge zu belehren. Der gelehrtefte Erforicher der hellenischen gottesdienftlichen Alterthümer, K. F. Bermann, gibt in Bezug auf das hervorragendste Culturvolt ber alten Geschichte der letzteren Ansicht den Borjug. "Wenn auch die Abstammung bes Wortes (Mantit)", fagt er 1), "auf einen Zustand geistiger Aufregung deuten follte, fo ift es doch bereits im Alterthum anerkannt, daß erft unter dem Ginfluffe apollinifcher Religion, welcher nur noch ein oder der andere verwandte Gult beigefellt werden fann, der Begriff einer eigentlichen Berrudung Burgel faßte, in welcher bie Gottheit felbft burch ben Mund bes von ihr Befeffenen gu reden ichien, mahrend alle fonftige Weiffagung nur Zeichendeutung war; und fo ftellt fich lettere namentlich auch bei Somer bar, bem jener Begriff enthusiaftischen Geherthums noch gang fremd ift." "Gehr richtig entwidelt Bolder", fagt weiter berfelbe Gelehrte 2), ",erft nachdem der Menich durch bie fruheren Stufen ber Mantif zu bem Glauben an die Möglichfeit von Weiffagungen gefommen war, fonnte er es wagen, aus innerem Geifte durch die partien arsenos in die Zufunft bliden zu wollen, natürlich von geringen Anfangen ausgebend, von Combinationen und Schlüffen durch bloge Alugheit und Erfahrung bis zu fühnerer Weiffagung und endlich gar prophetischer Erstase fortichreitend.""

Bon einer wissenschaftlich gesicherten Grundlage wird die Religionsgeschichte nicht reden dürfen, so lange ein den Gesetzen der Psychologie nicht weniger als den durch Sprach- und Mythenvergleichung bisher gewonnenen Ergebnissen zuwiderlaufendes Princip noch so namhafte Bertreter sindet, wie die Ansicht, daß der Mensch von Combinationen und Schlüssen bis zu fühnerer Weissaung und endlich gar prophetischer Exstase
fortschreite.

Dodona zeigt, daß Gotteserkenntniß und Prophetie von anderen Anfängen ausgegangen. K. H. Hermann selbst bemerkt 3), daß das älteste und heiligste aller griechischen Orakel, das Dodonäische, mehr als die übrigen "in den unsichtbaren Kräften, welche die weissagenden Erscheinungen hervorbrachten, die leibhaftige Nähe der Gottheit unterstellte", und will es daher nur theilweise den Zeichenorakeln beizählen. Aus der Tiese des Herzens quillt die Ahnung der Gottheit hervor, und je weiter wir zurücsschauen in die Geschichte

<sup>1)</sup> K. F. Hermann, Gottesbienstliche Alterthümer §. 37, 2-5.

<sup>2)</sup> A. a. D. §. 37, Anm. 6.

<sup>3)</sup> A. a. D. S. 39.

des vorchristlichen Gottesbewußtseins, desto leichter und duftiger wird die Hülle, welche das an Raum und Zeit gekettete Menschenz dem Unsichtbaren geliehen hat um es ahnend erkassen zu können. Und wen Dodona und seine heilige Siche nicht zu überzeugen vermochte, der gehe in die Haine unserer Ahnen und lasse von dem Römer sich sagen von "dem Berborgenen, das sie nur in der Ehrfurcht schauten"; und wem es "apokryph" erscheint, was über dem murmelnden Quell in dem hohen Baume die Peleiaden sangen von dem großen Zeus, der da war, der da ist und der da sein wird, der gehe zu den Nornen an den Brunnen unter der alles überschattenden Weltesche und lasse von der Urdhr sich das "Gewordene", von der Berdhandi das "Werdende" und von der Stuld die "Schuld" der Zukunsft deuten; der steige hinan zu den Nebelhöhen der indogermanischen Mythenwelt und empfange dort:

"Aus Morgenduft gewebt und Sonnenflarheit, Der Dichtung Schleier aus ber Hand ber Wahrheit."