## Die Symmetrie als Kunstgesetz bei Horaz.

Von

Professor Dr. Otto Kampfhenkel.

Neudruck der Wissenschaftlichen Geilage zum Jahres-Gericht des Königlichen Gymnasiums zu Friedeberg Um. 1904 (mit Gerücksichtigung der erschienenen Gesprechungen)

Drud von Mag Elfermann, Griedeberg Um.

9 36 (1910)

26 h



"Junge und alte sehen in ihm gemeinsam den treuen Begleiter durchs Leben."

jeder Kunst. Über die Bedeutsamkeit dieser Kunstgesetze seicht under Steigerung; "Der Zustand der Laokoon." Und zwar sagt er zunächst von der Steigerung: "Der Zustand der drei Figuren ist mit der höchsten Weisheit stusenweise dargestellt." Wichtiger aber noch sind folgende Bemerkungen über die Symmetrie und den Gegensat: "Die Alten, weit entsernt von dem modernen Wahne, daß ein Kunstwert dem Scheine nach wieder ein Naturwert werden müsse, bezeichneten ihre Kunstwerte als solche durch gewählte Ordnung der Teile; sie erleichterten dem Auge die Sinsicht in die Verhältnisse durch Symmetrie, und so ward ein verwickeltes Wert faßlich durch eben diese Symmetrie, und durch Gegenstellungen wurden in leisen Abweichungen die höchsten Kontraste möglich. Die Sorgsalt der Künstler, mannigsaltige Massen gegeneinander zu stellen, besonders die Extremitäten der Körper dei Gruppen gegen einander in eine regelmäßige Lage zu bringen, war äußerst überlegt und glücklich, sodaß ein jedes Kunstwert, wenn man auch von dem Juhalt abstrahiert, wenn man in der Entsernung auch nur die allgemeinsten Umrisse sieht, dem Auge als ein Zierrat erscheint" usw. — Was hier in erster Linie von der Plastit gesagt ist, das gilt in nicht geringerem Mäße auch von der Poesie.

Die ergreisende Schönheit von Goethes "Erltönig" beruht neben allem

Die ergreifende Schönheit von Goethes "Erltonig" berüht neben allem andern Aufgebot von Kunstmitteln und abgesehen von dem rührenden Inhalt besonders auch auf der sorgfältig durchgeführten, (in den Erläuterungen nicht hinreichend gewürdigten) Symmetrie. Es nuß daher als die wichtigste Aufgabe des Erklärers erscheinen, sowie die anderen Kunstgesehe, auch die Symmetrie, wo sie vorhanden ist, nachzuweisen und damit einen tieseren Blick in die Arbeitsstätte des Künstlers zu tun. Es ist sür jeden Einsichtigen von vornherein sestschend, jedoch, da oft genug behauptet wird, die Erklärer interpretierten in das Gedicht ihre eigenen Auffassungen hinein, nicht ganz überslüssig zu sagen, daß der Erklärer nur den Absichten des Dichters nachzugehen hat, daß aber eine Erscheinung, wo sie als regelmäßig wiederkehrend nachgewiesen wird, auf bewußte Absicht des Dichters zurückgeführt werden muß, dem eine Einsicht in die Mittel

und Wege seiner Runft nur Uneinsichtige nicht zutrauen.

Wir wollen nun im folgenden die Symmetrie als Kunstgesetz bei Horaz untersuchen.\*) Schon Dillenburger, 1) Nauck2) und Kahser3) widmen in ihren Ausgaben dem Aufban der Horazischen Gedichte eingehende Berücksichtigung, kommen jedoch nur selten zu übereinstimmenden Resultaten. Bei einer Bersgleichung ihrer Resultate zeigt sich, daß meines Erachtens Kahser meist das



<sup>1) 2.</sup> Aufl. 1848. 6. Aufl. 1875. 2) 11. Aufl. 1882. 3) Des Ou. Hor. Fl. Od. u. Epod. Text und Übersetung mit Erläuterungen v. Theodor Kanser. Tübingen 1877. \*) Bersftanden wird hier unter Symmetrie nur die Gleichmäßigkeit der Teile, nicht auch die das Sathaues, der Einzelgedanken und der Worte, wenngleich allerdings auch diese zu beobachten eine durchaus wichtige Ausgabe ist.

Richtige gesehen hat, ohne jedoch seine Anschauung im einzelnen näher auszuführen. Auch schließe ich mich seiner viel zu wenig beachteten Auffassung von dem symmetrischen Ausbau der Horazischen Gedichte völlig an. Er sagt im Vorwort seiner Ausgabe S. VII: "In den Erläuterungen habe ich vor allem eine Seite der Horazischen Lyrif näher ins Auge gesaßt, die Komposition der Horazischen Oden. Das Schaffen des antiken Dichters ist in ganz anderer Weise, als es bei dem modernen Dichter der Fall ist, ein kunstmäßiges gewesen: von Horaz gilt es in doppeltem Maße. Es zeigt sich dies ganz besonders in der planvollen Komposition seiner Gedichte, und ich bin überzeugt, daß es vielfach der blogen Hinweisung auf dieselbe bedarf, um so manchen Einfall der blindlings streichenden Hyperkritik als unberechtigt zurückzuweisen."

Auch einige Spezialabhandlungen über das Thema liegen vor: Trompheller: Ein Beitrag zur Bürdigung der Horazischen Dichtweise. b

go iffo niffe e

Brogr. Roburg 1855 u. 1858.

C. Brien: Der symmetrische Bau der Oden des Hor. Rhein. Muf. 1858. Derf. Die Symmetrie und Responsion der Sapphischen und Horazischen Lübeck 1865. Oben.

F. Martin: De aliquot Horati carminum ratione antistrophica

et interpolationibus. Pofen 1865.

Lettere Abhandlungen haben jedoch ber Sache mehr geschadet als genütt. Denn ohne das Geset der Symmetrie forgfältig untersucht zu haben, machte man es der Kritik dienstbar und unterstützte damit die damals beliebte Interpolationstheorie. Mit diefer wurde denn auch die Symmetrie verhaft und befämpft. Soren wir einige Stimmen : Stauder : Zeitschr. f. d. Gymnasialwesen 1867, S. 513 fagt über Prien: "Und dabei haben wir es mit einem Gefetze zu tun, deffen allgemeine Giltigkeit durch nichts erwiesen ift und von dem die bei weitem größte Bahl feiner Dden, wie fie uns überliefert find, eine Ausnahme bilden würde". S. 514. "Die gedankenmäßige Lyrik konnte unmöglich in solche rein formelle Schranken fich fügen".

Teuffel: Röm. Litteraturgeschichte 4. Aufl. S. 238. 5. 1882: "Auch hier wie bei den Epoden befolgt Martin das Suftem, dasjenige, was fich der von ihm aufgestellten Symmetrie nicht fügen will, für interpoliert zu erklären; ebenso Prien . . . Bu solchen mechanischen Auffassungen ber gesamten Dichtweise bes Horaz hat die verstandesmäßig angelegte und durchgeführte Disposition

mancher seiner lyrischen Gedichte geführt".

Rosenberg: Die Lyrik des Horaz. Gotha 1883. S. 72: "Häufig, besonders in den Reflettionsgedichten, treffen wir den Sauptgedanken, die Summe des Gedichts, in der Mitte; bis zu ihr steigt die Dichtung, von der Sohe sucht fich der Dichter den geigneten Abstieg"

S. 75: "In dem Geifte des Dichters wohnt von Saus aus die Symmetrie, und unbewußt findet der schöne Gedanke eine äußerlich schöne Form. - Jene Zweiteilung endlich, wie sie häufig (!) angenommen ist, — kann es etwas Häufigeres (!), etwas Natürlicheres geben ?"

Mehr anerkennend Ribbed: Geschichte der röm. Dichtung. Stuttgart 1889. II. S. 146: "Ein gewisses Chenmaß architektonischer Gliederung, wie es in den Gesetzen antiker Runft überhaupt begründet ift, herrscht auch in den Horazischen Oden, aber ohne Steifheit und Schablone. Am durchsichtigsten pflegt der Bau der kürzeren zu sein(!). So ist bei denen von ungleicher Strophenzahl (5 od. 7) der Schwerpunkt öfters in die Mitte gelegt, um die von beiden Seiten je 2 (I. 4. 24. III. 10) oder je 3 Strophen (I. 17. II. 7. IV. 12) gruppiert sind". Ein bestimmtes Gesetz der Symmetrie wird also meist nicht anerkannt, Daß sie hier und da vorkommt, wird zugegeben, bei anderen Gedichten bemerkt, daß der Hauptgedanke in der Mitte liegt, um den sich 2 Teile gruppieren. Die neueren Kommentare vollends, z. B., Kießling¹), Menge²), Gebhardi³), Leuchtenberger⁴), schweigen von der Symmetrie gänzlich und beachten sie meist auch nicht in ihren Dispositionen und Inhaltsangaben. So dürste es sich verlohnen, die ganze Frage noch einmal im Zusammenhange zu untersuchen, zumal eine genaue Disponierung auch für das Verständnis von großer Wichtigkeit ist, sowohl in jedem anderen Litteraturwerk, als besonders bei dem verstandesmäßig arbeitenden, stets mit überlegung und Bewußtsetn dichtenden Horaz, der sich durch den Flug der Phantasie nie hinreißen läßt. Die Aussindung der Disposition aber verhilft wieder zur Erkenntnis des Grundgedankens, und so hängt diese ganze Frage auss sinnigste mit dem Verständnis des Dichters überhaupt zusammen, sodaß es als sehr wünschenswert betrachtet werden muß, wenn in diesem wichtigen Kunkte der Symmetrie Einstimmigkeit auch in der Ausschlang des einzelnen Gedichtes erzielt würde.

Zwei Gesetze der Symmetrie treten uns bei dem Dichter entgegen. Das eine möchte ich nennen die "gerade Symmetrie". Das Gedicht besteht aus 2 gleichen Hälften, kann also dann nur eine gerade Anzahl von Strophen haben<sup>5</sup>). Das andere Gesetz ist dies, daß sich zwei gleiche Hälften um einen Mittelpunkt gruppieren. Es entsteht also immer eine ungerade Zahl von Strophen. Diese Art können wir daher die "ungerade Symmetrie" nennen, oder wenn man den Mittelpunkt mit dem sonst gebränchlichen Namen dugadós bezeichnet, dürste auch die Benennung omphalische Symmetrie oder omphalische Komposition die Sache nicht undentlich bezeichnen.

Diese doppelte Symmetrie als ein von Horaz mit Bewußtsein befolgtes Kunstgesetz zu erweisen, haben die folgenden Untersuchungen zum Ziele\*).

<sup>1) 3.</sup> Aufl. beforgt v. Richard Heinze. Berlin 1898. 4. Aufl. 1903. 2) 2. Aufl. Berlin Langenscheidt 1899. 3) Walther Gebhardt; Sin äfthetischer Kommentar zu den lhrischen Dichtungen des Hora. 2. Aufl. v. A. Scheffler. Paderborn 1902. 4) D. Oden des Horaz für den Schulgebrauch disponiert v. G. Leuchtenberger. Berlin. Gaertner 1898. 9) Wisweilen sind es auch mehrere gleiche Teile. —\*) Von Besprechungen meiner Abhandlung sind mir bekannt geworden: Franz Kügner: Monatsschrift sir höhere Schulen 1904. S. 600. Köhl: Jahresberichte des philologischen Bereins zu Berlin. 1905. S. 90. P. Mehrer: Ghunasium. 1905. S. 626. Letztere Besprechung schließt: "Aumentlich gelingt es ihm in manchen Kälen, den Hauptgedanken mit seinen Gesehen recht geschickt berauszuheben und andere Gedanken, welche auch vielseicht dem klüchtger Jusehenden als sührende erscheinen könnten, in ihrer dienenden Stellung richtig nachzuweisen. Die auch an Literaturkenntnis reiche Abs. ist dem Letzer sehr zu empfehlen. Kägner: "Daß Horaz nach Symmetrie, besonders nach der zweisen der genannten Arten gestrebt hat, dünkt mich ausgemacht." — Zedooch möchte ich mich gegen den besonders bei Köhl hervortretenden Vorwurf äußerlicher Rechnerei wenden: Die Symmetrie liegt nicht bloß in der Zahl, sondern hauptsschlich und in erster Linie in der Sache, in der Verschlebenaritgfeti des Inhaltes. Oder werwollte leuguen, daß der Sieg des Drujus Klaudius Rero über die Käter ein anderes Thema als der Sieg des Kajus Klaudius Rero über die Käter ein anderes Thema als der Sieg des Kajus Klaudius Rero am Wetaurusssusse ist der Liter des Ausgussus in der Vergangenheit ein anderes Thema als der gemeinschaftliche Siegesgesang des Antonius und Horatus zum Elichen, oder vom Besonderen zum Allgemeinen (und umgekehrt) oder er ist bedingt durch den Gegensa. Die Verscheren zum Allgemeinen (und umgekehrt) oder er ist bedingt durch den Gegensa. Die Verscheren zum Allgemeinen keinen Kands und Sappho vorfand und ihnen dern nachstredte und daß er gerade deswegen erst mit Kecht von sich sacu

## I.

## Die Komposition der Oden des dritten Guckes mit besonderer Kücksicht auf die Symmetrie.')

"Rom fieht und fällt, so wie es wahrt Der Bater Sinn und Mannesart." (Ennius).

Die Römeroben2).

Alls Augustus im Jahre 31 nach der Niederwerfung des Antonius sich der Alleinherrschaft bemächtigt hatte und nach Rom zurückgekehrt war, ließ er es sich angelegen sein, die Schäden, die der Staat sowie die einzelnen durch die langen Bürgerkriege erlitten hatten, zu heilen. Neben der Reorganisation der Verfassung war sein Augenmerk vor allem auch darauf gerichtet, die alten Tugenden der Vorsahren wieder herzustellen. Er veröffentlichte Gesetze über She und Shelosigkeit, über Erbrecht und Luxus, um sowohl die Sitten als die äußere Existenz der Bürger zu verbessern. "Eine sittliche Viedergeburt des römischen Volkes war das außgesprochene Ziel der inneren Politik des Kaisers". "Kücktehr zu den einfachen Zuständen der Väter war die Parole, die von oben ausgegeben war". "Die gute alte Zeit sollte wieder ausleben". Do wandte sich denn der Kaiser auch an die Literatur und regte Verzil und Horaz persönlich an, die Vürger zur Erneuerung der alten Tugenden zu entslammen. Es war eine schöne, des warmen Patrioten würdige Aufgade, die sittlichen Grundsätze und die Absichten des Herrichens der Wusen seiner seiner und Priester der Musen seiert er die ewigen Lehren, auf welchen der Staat und die Gesellschaft beruhen.4

"Ein patriotischer Dichter, wie es Horaz gewesen ist, kann nur da sein Wesen frei entsalten, wo er als nationaler Sänger auftritt, wo er lyrisch zum Ausdruck bringt, was die besten seiner Zeit gedacht, was ihr Herz bewegt und erregt hat. Ist dies ihm gelungen, dann ist er der unverfälschte Zeuge seines Volkes, dann gilt seine Stimme allen kommenden Zeiten als der beachtungs-werte Ausdruck einer ganzen Spoche der Weltgeschichte, beredter, belehrender,

Strophe angewendet. (c. 11. 51). Nachdem Horaz vollends im Jahre 17 den Säkulargesang gedichtet und mit den Chören eingesicht hatte, (Bgl. IV. 6: Virginum primae puerique claris Patribus orti Lesboum servate pedem meique Pollicis ictum) machte er sich den symmetrischen Ausbau noch bestimmter zum Gesetz, und jetzt nannte er sich Romanae sidicen lyrae, den Meister der römischen Laute.

1) Wenn ich mit diesem Buche beginne, so war dafür die Rückschauf dauf die Einheitlichkeit der Darstellung sowie die Wichtigkeit für den Schulunterricht maßgebend. Diese Rücksicht mußte auch die Form der Darstellung bestimmen, die sich daher von Polemis im allgemeinen freihalten wird. Die Gesichtspunkte waren: Darlegung der Boraussetzungen sin das Verständnis des Gedichts (Vorbereitung), des Gedankenganges, des Grundgedankens und der Cliederung. — Wenn die gewonnenen Resultate sait durchweg von den Dispositionen Leuchtenbergs abweichen, so ergibt sich dies aus der Natur der beiderseitigen Prinzipien. Horaz dichtete m. E. nie nach dem Schema: Einleitung (A), Abhandsung (B), Schluß (C). Dispositionen von Oden des 1. u. 2. Auches nach gleichem Gesichspunkte habe ich in meiner Abhandsung: Horazsstwien: W. B. 3. Zuhresbericht des Kgl. Symnasiums zu Friedeberg Am. 1909 Ar. 7 S. 22 ff. gegeben. 2 Aber Kömeroden vgl. speziell Barschauer: De Horati lib. III. sex prioribus carminibus commentationis part. I. Prog. Vreslau 1877. Stauder: Zeitschr. f. d. Gymn. B. 1867. Plüß: Horazsstudien. Basel 1882. S. 184—295. Mommsen: Sitzungsberichte der Berliner Afademie 1889. — Die Kömeroden des Horaz und die Begründung des Prinzipats durch Augustus von Theodor Widmann. Wiss. Beil. Z. Brogx. des Königl. Gymn. zu Cannstadt 1908. 3) Gardtshausen: Augustus u. seine Zeit. S. 888 ff. 4) Ribbeck II. S. 184.

untrüglicher unter Umftanden als 100 Geschichtsrollen. Für die Kulturgeschichte

der ersten Kaiserzeit, dieses wichtigen Abschnittes der Entwicklung des Menschenzgeschlechtes, sind die Dichtungen des Horaz geradezu unschätzbar".<sup>1</sup>)

Die sechs "Römeroden" bilden einen Liederkranz oder Liederchklus. Sie werden eingeleitet durch die erste Strophe des ersten Gedichtes. Der Dichter richtet seine priesterlichen Mahnungen an die Jugend (virginibus puerisque), die zur Heilighaltung der väterlichen Tugenden aufgefordert wird.

1. Dbe. - Gebantengang. "Beilige Andacht herriche! Der Jugend will ich noch nie gehörte Lieder singen. Könige herrschen über Bölker, über alle Könige herrscht Jupiter, der das Weltall mit seinen Augenbrauen bewegt, ruhmvoll durch seinen Triumph über die Giganten. Wohin auch die Ehrsucht der Menschen strebt, mag der eine stolz sein auf seinen weiten Grundschen befit, ber zweite auf seine Uhnen, ber britte auf seine Tugend und seinen guten Ruf, ber vierte auf die Schar feiner Klienten : hoch und niedrig find in gleicher Beife bem unerbittlichen Tobe verfallen.

Der Bösewicht sindet keine Ruhe; der Redliche schläft sanft auch in niedriger Hütte. Der Zufriedene besitzt die Seelenruhe; er wird nicht beunruhigt wie der nach Gewinn jagende Kauscherr durch die Stürme des Meeres, nicht wie der Gutsherr durch die Ungunft der Witterung.

Der Unzufriedene sindet nirgends Ruhe. So will ich denn mein besicheidenes Sabinertal allen Schägen der Welt vorziehen".

Wie hangen diese Gedanken zusammen? — A. 1. An der Spite des Ganzen steht nach der einleitenden Strophe, die sich auf alle 6 Gedichte bezieht, der Grundgedanke: Die Herrlichkeit und Allmacht Jupiters mahnen zur Gottes= furcht! Die Borte: clari Giganteo triumpho cuncta supercilio moventis, welche an die Zeusstatue des Phidias und ihre Homerische Grundlage († xal xvaregow . . .) erinnern, bezeichnen die Herrlichkeit und Allmacht Jupiters. Die Gottesfurcht ist das A und das D aller Moral. "Die Furcht Gottes ist der Weisheit Anfang". Str. 2.

2. Bur Gottesfurcht mahnt ferner ber auch die Sochsten der Erde erwartende Tod: Aequa lege necessitas sortitur insignes et imos. Str. 3 n. 4. — Auch den Alten ist es eine ganz geläufige Anschauung, daß die Frevler in der Unterwelt bestraft und die Gerechten belohnt werden. "Die Abgeschiedenen mußten nach ihrem Eintritt in die Unterwelt sich zuerst den Totenrichtern stellen und wurden von ihnen entweder den Sizen der Seligen zugewiesen oder dem

Orte der Berdammten, dem Tartarus".2)

3. Dem Gottlofen sowie dem Gottesfürchtigen ergeht es bereits auf Erden nach Berdienst: Destrictus ensis cui super impia cervice pendet Somnus agrestium lenis virorum non humilis domos fastidit: Str. 5 u. 6.

B. Wendepunkt. Der Gottesfurcht und Redlichkeit steht die Sabsucht

entgegen. Go wird

1. die Bufriedenheit empfohlen (in negativer Beleuchtung durch ben Gegenfat: Desiderantem quod satis est neque . . .) Str. 7. 8,

2. die Ungufriedenheit geschildert (positiv) Str. 9. 10,

3. im Schluß die Nuganwendung gemacht (demonstratio ad hominem): Cur valle permutem Sabina divitias operosiores? Str. 11. 12.

<sup>1)</sup> Gebhardi G. 296. 2) Gemoll : Die Realien bei Horaz. Berlin 1892. Seft 3. G. 48.

2

eli

2. A

Şi M A

m

de V

er B ge fo

M w v

De no de la

R

m (d

ge

Ob die Gottesfurcht oder die Genügsamkeit das Thema des Gedicks bildet, darüber sind die Ansiber ind die Ansiber nach der die Genügsamkeit der der Lore Legtere Auffassung ist die besiedere. Der Begriff der Genügsamkeit wird dann bereits in Str. 2 dies zestunden (voll. Dillenburger) und in Str. 5 n. 6 der Genügsame mit dem Gottesfürchtigen, der Genußsichtige mit dem Bösemicht identissiert. Ich glaube an der obigen Erklärung seschält. Er kommt besonders in dem Gegensage klar zum Ansdruck: vs. 17: super im p ia cervice. Macht, Reichtum, Ruhm (Str. 3. 4. 5. 9) sind nicht an sich verwerslich, aber sie sind belanglos (Adialgoga), wenn die Ruhe der Seele sehlt, die nur durch Gottesfurcht und Redichsein, nervösen kann. Daher treten denn auch im zweiten Teile die grausen Göttinnen, die Dirae auf, Timor, Minae, atra Cura. Nicht den unzufriedenen, nervösen Reichen an sich verfolgen diese Rachegöttinnen, sondern seine Unzufeichneit und Unruhe ist schon ein Zeichen seiner impietas, seiner Gottlosigkeit und Ruchlösseit, sie verfolgen auch den Reichsten und Wächtigsten, wenn er gottlos und ruchlos ist. Reichtum und Macht geben nicht die Ruhe der Seele, sondern ein gutes Gewissen, das von keinem Frevel belastet wird, wie es die 6. Strophe darzlellt. Der einsache, zustriedene Landmann besitzt dagegen die tranquillitas animi, die Seelenruhe, die Araqussa, das Zbeal des Philosophen, voransgesetzt jedoch, daß er ein gutes Gewissen das Joeal des Philosophen, voransgesetzt jedoch, daß er ein gutes Gewissen der Gottlose dem unruhsgen, unzufriedenen Reichen salt seich besitzt diesen Manne, der Gottlose dem unruhsgen, unzufriedenen Reichen salt seich beschen Manne, der Gottlose dem unruhsgen, unzufriedenen Reichen salt seichen Gebante ist: Die Seelenruhe Justiedensfeit) sindet sich de is den, der ein es herzen bie den Mächtigsten, Reichsten und Hazusedensteit und Unruhe quält auch den Mächtigsten, Reichsten und Hazusedensteit der dereinigen? — dergestalt sedoch, daß die Gottessucht und Cottlossgetich der Vurs dieser Unalbie ergibt lich

Aus dieser Analyse ergibt sich, daß die Ode aus 2 gleichen Hälften von je 6 Strophen besteht; jede Hälfte besteht aus 3 Paaren, nämlich (1+1)+2+2 und 2+2+2. Es ergibt sich serner, daß der Grundgedanke hier nicht — wie oft, in der Mitte liegt, nicht in der so oft gepredigten Zufriedenheit besteht, sondern daß diese hier nur dienende Bedeutung hat und dem Hauptgedanken von der Gottessucht nur untergeordnet ist, der — sehr angemessen — an der Spize dieserkranzes steht. — Es liegt also in diesem Gedicht gerade

Symmetrie vor.

Die 2. Ode knüpft an die erste durch den Gegensatz an. War hier im 2. Hauptteile das Hasten und Streben nach Gewinn geschildert, das doch keine Zufriedenheit und Seelenruhe bringt, so geht die 2. Ode von der Zufriedenheit aus, die auf der engen Scholle der Bäter auch die Tugenden der Vorsahren pflegt.

Gedankengang. Ein geringes Los mit Freudigkeit zu tragen<sup>1</sup>), lerne die Jugend, gestählt in hartem Kriegsdienst. So erstehen Helben, die den Barbaren furchtbar sind und freudig bekennen: Dulco et docorum est propatria mori!

<sup>1)</sup> ber 1. vs. Angustam amice pauperiem pati enthält offenbar eine bewnste Beziehung auf indocilis pauperiem pati in I. 1., und III. 9. 49: duramque callet paupariem pati
wieder auf beide Stellen. Der Dichter scheint sich in der Verbindung paupariem pati zu gefallen.

Die innere Chre (virtus, dignitas) bedarf ber äußeren (honor) nicht, sie trägt ihren Lohn in sich, sie verachtet die Sphäre des gemeinen Bolkes und erschließt sich die Unsterblichkeit auf sonst versagter Ruhmesbahn (Bgl. Dädalus II. 20. 13).

Auch die treue Verschwiegenheit hat ihren sicheren Lohn. Wer die eleusinischen Mysterien verletzen kann, soll mir fern bleiben. Denn oft hat Jupiter den Keinen dem Sünder gesellt, und nur selten hat die Rachegöttin den Fredler nicht ereilt.

Der Zusamm enhang. Der Begriff der virtus steht am Ansang des 2. Teiles und so in der Mitte des ganzen Gedichtes. Er wird durch die Anaphora in Str. 6 noch besonders hervorgehoben. Ebenso einleuchtend ist, daß der 1. Teil von der fortitudo, der kriegerischen virtus, handelt und seine Göldenweite sind der Angeleichen verbeite Höhepunkt sindet in dem Epiphonem: Dulce et decorum est pro patria mori. So ergibt sich, daß die continentia, ausgedrückt in den Worten: Angustam amice pauperiem pati, auf die in dem ganzen Gedicht nicht wieder zurückgegangen wird, nur untergeordnete Bedeutung hat: sie dient durch ben Gegensatz zur Anknüpfung an den 2. Teil der 1. Ode. Schwieriger ist das Verhältnis von Str. 7 und 8 zum Ganzen. Die Erklärer geben an, daß sie von der Treue handeln: Est et fideli tuta silentio merces. Mommsen') erläutert, daß der Dichter die fortitudo dem Kriegsstande, die fides dem Beamtenstande empsehle, welche Tugend Augustus diesem besonders ans Herzgelegt habe. Steht jedoch die fides wirklich im Mittelpunkt dieses Teils? Sie kommt nur in dem ersten Satze vor: Est et fideli tuta silentio merces. Un der Spize des zweiten Satzes steht vetado tonvoll voran, das durch die Adverdien saspe und raro an der Spize des 3. u. 4. Gedankens noch gestärkt wird. In diesen 3 Sätzen stehen ferner parallel: (qui Cereris sacrum) violarit, incesto, scelestum, so daß ich in diesen Sätzen den Hauptgedanken glaube erblicken zu mussen. Der letzte Teil handelt also vielmehr von dem Sünder, dem Ruchlosen, der auch vor Entweihung des Heiligsten nicht zurückschreckt, und bildet somit den klaren Gegensatz zu der vorher empfohlenen Tugend. Die fides aber bildet dazu nur den Ubergang. Wenn Horaz dem Beamtenftande hatte Treue gegen Raifer und Reich predigen wollen, fo murde er wohl andere Worte gefunden haben. Somit ergibt fich folgende Gliederung :

I. Empfehlung der (auf Entbehrung sich gründenden) kriegerischen virtus:

Str. 1-4.

II. a. Empfehlung der virtus überhaupt: Str. 5, 6. Der Gedanke schreitet vom Befonderen zum Allgemeinen fort.

b. Beleuchtung durch den Gegensat: Die Ruchlosigkeit, die auch das

Beiligste profaniert, sie bleibe fern von mir! Str. 7, 8.

Das Ganze ist symmetrisch gegliedert; die Dreiteilung (4+2+2: fortitudo, virtus, sides) ist zu verwerfen. Die Symmetrie verbietet auch, was Saupt und Bahlen getan haben, das 2. Gedicht mit bem 3. zu einer Ginheit gu berbinden.

Wieder durch den Gegensatz knüpft die 3. Ode an die 2. an. Ruchlosigkeit, die selbst vor Profanierung des Heiligsten nicht zurückschreckt, wird mit den Worten: Iustum et tenacem propositi virum die auf der iustitia (δικαιοσύνη) sich gründende constantia entgegengestellt, ein Gegensatz, der die gegebene Analyse des letten Teiles der 2. Dde bestätigt. Richt zwei Tugenden

<sup>1) 6. 6. 6 2. 2.</sup> 

find es, die in den angeführten Worten empfohlen werden, fondern nur eine, wie aus hac arte in vs. 9, 13, 15 hervorgeht. Das Bewußtsein der iustitia (Rechtlichkeit) gibt die constantia, die Festigkeit des Handelns, die sich des

Di di

5

8

w

111

To

ER trongo anfen

rechten Weges wohl bewußt ift, — "das sittliche Heldentum". Gedanken gang. "Wer die auf dem Bewußtsein der Rechtlichkeit begründete constantia besitzt, der braucht nicht, wenn er a) in einer demofratischen Verfassung lebt, ben Sturm bes Bolfes zu fürchten (vgl. Sofrates im Feldherenprozeß), b) in der monarchischen Verfassung nicht den Blick des Thrannen; er fürchtet nicht e) als Raufherr den stürmischen Südwind noch d) als Gutsherr Jupiters Blige: mente solida, da fest sein Sinn. Ja, brache die Belt zu= sammen, unerschrocken werden ihn die Trümmer treffen :

> Si fractus illabatur orbis, Impavidum ferient ruinae."

Denn der stoische Satz fagt: virtutem ad bene beateque vivendum se ipsa esse contentam. Die 2 Strophen enthalten die Darstellung des vir constans an 4 Menschentypen; negativ wird gesagt, wie er sich in den verschiedenen Lebenslagen nicht zeigt, dann positiv, wie er sich unter allen Umständen Der Parallelismus der Blieder wird durch das anaphorische non, bann burch neque und nec noch besonders gefennzeichnet. Das Ganze ift in Sinficht des rythmischen Baues der Rola mufterhaft.

"Das war die Tugend, durch welche Pollux und Herkules sich die Unfterblichkeit verdient haben, unter welchen Herven auch Augustus dereinst Göttertrank trinken wird; das war die Tugend, durch welche Bacchus die Tiger bezwang; das war sie, durch die Quirinus-Romulus auf den Rossen seines

Baters Mars der Unterwelt entging".

4 Beispiele ber in Str. 1 und 2 geschilderten constantia aus der Beroenzeit, in welche die ruhmvolle Prophezeiung über Auguftus eingefügt ift. Das anaphorische hac in vs. 9, 13, 15 hebt die geschilderte Tugend als Aussgangspunkt und Thema des Ganzen kraftwoll hervor.

"Da" (nämlich als Romulus in den Himmel aufgenommen wurde) "fprach Juno im Rate der Götter das erwünschte Bort: Ilion hat die Meineidigkeit und Charakterlofigkeit in Schutt gewandelt; nun, nachdem mein Zorn gegen Paris und seine Sippe befriedigt, will ich die Nachkommen der Troer (Romulus und die Römer) nicht mehr verfolgen.

So lange zwischen Ilion und Rom der Ozean tobt, sollen die Römer die Welt beherrschen und ihr Recht und Gesetze vorschreiben, wosern sie sich

felbst von der avaritia frei halten".

Diese bildet das Gegenstück zu der constantia und war doch dem römischen Staate oft so gefährlich geworden, weshalb dem Dichter baran lag,

gerade diefe zu befämpfen.

"Doch warne ich die Römer, etwa in übertriebener Bietät die Mauern Trojas wieder aufbauen zu wollen; wenn es dreimal erstünde, ich würde es dreis mal wieder zerftören."

Das dreimalige tor vs. 65, 66, 67 macht die Warnung recht eindringlich. "Doch brich ab, lyrische Muse; dir ziemt nicht die Erzählung von Götter-

versammlungen", (die vielmehr dem heroischen Epos eigen ift.)

Die Gliederung. Es lenchtet ein, daß die Rede der Juno von 2 einander entgegengesetzten Gedanken beherrscht wird: 1. Das periurium hat Troja den Untergang bereitet. (S. besonders incestus — destituit — fraudulento — adulterae — periura.) 2. Die iustitia, auf der eben die constantia beruht, hat Roms Weltmachtstellung begründet. Der Gedanke gipfelt in den Worten: Roma ferox dare iura Medis. Es kann nicht zufällig sein, daß der Wendepunkt genau in der Mitte des ganzen Gedichtes liegt. Er wird bezeichnet durch die Berse:

Dum longus inter saeviat Ilion

Romamque pontus, qualibet exsules (die Auswanderer)

In parte regnanto beati.

Jeder dieser Teile in der Rede der Juno umfaßt 5 Strophen, nämlich 5—9 und 10—14. Dem 1. Teile voran gehen 4 Strophen, die das Thema des Ganzen angeben und erläutern. Dem 2. Teile solgen ebenfalls 4 Strophen, welche erstens die politisch sehr wichtige Warnung vor dem Wiederausbau Trojas und zweitens die Rückrufung der Muse enthalten. Das Ganze ist also zweisels los symmetrisch gebaut, indem es aus 2×9 Strophen besteht. So ergibt sich folgende Disposition:

I. Empfehlung der auf der iustitia sich gründenden constantia: Str.1—4. II. Der Mangel dieser Tugend hat Troja den Untergang bereitet.

Str. 5-9.

it

n

r

3

III. Durch die empfohlene Tugend\*) hat Rom sich die Herrschaft über die Welt erobert. Str. 10—14.

VI. a) Warnung vor dem Wiederaufbau Trojas. Str. 15—17.

b) Rückrufung der Muse. Str. 18.

Die Kunst der Gedankenüberleitung leuchtet gerade in dieser Ode besonders hervor. Man gelangt von einem Gedanken zum andern sast unmerklich, was besonders kunstvoll beim Uebergang von Str. 4 zu 5 geschieht, und doch ist die Verschiedenheit der Gedanken mit Klarheit und Schärse ausgeprägt. Neben den formellen Vorzügen hat die Ode hohe poetische Schönheiten in Hinsicht des Inhaltes. Sehr kunstvoll ist die Darlegung des Themas an dem Gegensat der Römer und Trojaner, glücklich die Heranziehung der Juno im Götterrate. Auch hat die Ode vor den anderen Kömeroden eine hohe politische Bedeutung besonderer Art. Schon nach der Eroberung Vesis, so erzählt Livius im 5. Buche, das ziemlich gleichzeitig mit den Kömeroden geschrieben ist, soll der Gedanke aufgetaucht sein, an der Stätte des zerstörten Bezi ein neues Kom zu gründen. Nur durch das krasvolle Dazwischentreten des Kamillus sei die Ausstührung des Planes verhindert worden. Den Cäsar wird nun weiter berichtet, er sei damit umgegangen, den Schwerpunkt des Keiches nach Troja zu verlegen. Mag diese Nachricht auch der Wahrheit nicht entsprechen, so scheint den Gedanken gehabt

<sup>\*)</sup> Röhl: Jahresberichte des Phil. Bereins Berl. 1905 sagt: "Bon der empfohlenen Tugend spricht Horaz hier ja gar nicht." — Aber die Worte: Dum longus inter saeviat llion Romamque pontus bezeichnen doch den weiten Abstand von Troja, von troischer Sitte, vom troischen periurium und führen daher naturgemäß zum Gegensat, den eben die anfangs empfohlene continentia bildet, und also zum Ausgangspunkt zurück. ¹) Inhalt der Rede des Kamillus nach Mommsen (s. S. 6): "Soll unser Sieg die Heimat ärger verwüsten, als es der Angriff der Barbaren getan hat? If hier nicht seder Fleck durch fromme Erinnerungen, durch die Spuren der Bäter geheiligt? Kann der kapitolinische Jupiter vom Kapitol, kann Romulus—Quirinus vom Quirinal nach der Stadt der Landesseinde auswandern? Hier weht gesunde Luft auf den Higgeln, hier bringt uns der Strom die Ernten aus dem Binnensand, hier ist das Meer fern genug, um jeden Angriff der Piraten auszuschließen, und doch so nahe, daß es uns alles gewährt, was wir brauchen; hier ist der Wittelpunkt Italiens."

zu haben, ein öftliches Reich mit der Hauptstadt Ilion zu begründen1), und als nun nach des letteren Tobe die Einheit des Reiches gesichert war, mogen doch manche, die sich in die Neuordnung der Verhältnisse nicht finden konnten, den Plan der Auswanderung besprochen und erwogen haben<sup>2</sup>). Indem nun der Dichter eindringlich vor dem Gedanken warnt und sich offen für das neue Reich erflart, mußte die Dbe auch in politischer Sinficht von großer Wirfung sein.

m

ur

Le

(3)

es G

ni

fa

Di

क्षानित त्राम् मित्र क्षानिक

00

m

lei

cc S bit

De

311

lo

es Di

let ge

me

Auch die 4. Ode knüpft an die vorhergehende durch den Gegensatz an. Hatte der Dichter am Schluß des vorigen Liedes die lyrische Muse vor zu hohem Stoff gewarnt, so ruft er jett die Muse des Heldengesanges, Kalliope, vom Himmel herab, um mit ihm ein großes Lied, (longum melos) anzustimmen.

Gedankengang. Nach Anrufung der Muse erzählt der Dichter, wie er einst als Kind in Gesahr von den Göttern beschützt worden sei. Auch aus anderen Fährlichkeiten hat ihn ber Mufen Gunft gerettet; überall fteht er in ihrem Schutz. Die Musen erfreuen auch ben Cafar, wenn er zuruckgekehrt ift von ber harten Rriegesarbeit.

"Die Musen verleihen Sanftmut und Weisheit (lene consilium). Das Beispiel der Titanen zeigt, daß robe Naturfraft von felbst zu grunde geht

Man denke an die Gigantomachie auf dem pergamenischen Fries. Auch Augustus mag dies Motiv bei seinen Tempelbauten verwendet haben. Auch er hatte Giganten, die Feinde des Vaterlandes, niedergeworsen.\*)
"Dagegen die vis temperata wird von den Göttern erhöht, die hin-

wider jeden Frevel haffen: Idem odere vires omne nefas animo moventes.

Go mußten Fredler jeder Art den Born der Götter empfinden". Busammenhang ber Gebanken. Ausgehend vom Speziellen (von sich und Augustus), kommt ber Dichter auf den allgemeinen Gedanken: Vos lene consilium et datis et dato gaudetis, der dann durch den Gegensatz beleuchtet wird. Wieder von dem Beispiel (des Gigantenkampses) ausgehend, werden wir nun auf den jest erweiterten allgemeinen Gedanken geführt :

Vis consili expers mole ruit sua, Vim temperatam di quoque provehunt In maius: Idem odere vires Omne nefas animo moventes.

Für den Begriff des omne nefas folgen in den letten 3 Strophen weitere Beispiele von Frevlern.

Die Gliederung. Es leuchtet ein, daß das Ganze von 2 entgegen= gesetzten Gedanken beherrscht wird. In den oben angeführten Bersen: Vis consili expers (65 ff.) kommt dieser Gegensat in allgemeiner Form zum klarsten Ausdruck. Vis consili expers, wie sie in den Titanen verkörpert ist, bezeichnet die rohe Naturkraft, die Kraft, die n icht von Bernunft beherrscht wird. Das Gegenteil ist die vis temperata, die kind der Verkunft beherrschte Verkunft der Verkunf Kraft und Stärke. Derfelbe Begriff ist ausgedrückt in den Worten: lene consilium (vs. 41), das also darnach "milde Bernunft", "Sanftmut und Beisheit" bedeutet oder die Ruhe der Seele, die auf der Hernschaft der Bernunft beruht,

<sup>1)</sup> Mommsen a. a. O.: "Bir wissen, daß er der Unholdin, welcher er verfallen war, ihr Königreich mit erweiterten Grenzen zurückgeben, daß er aus den Ostreichen Armenien und Sprien Dependenzstaaten des Reiches gestalten wollte. Die von Kleopatra mit Casar und mit ihm selbst erzeugten Kinder waren gedacht als die geeigneten Herren dieser römisch-orientalischen Bastardreiche. Welche Rolle er sich dabei zugedacht hatte, wird durch den Gegensatz flar; das eigenkliche römische Oftreich sollte das seinige sein, wie es Casar gedacht haben follte das neue Ilion deffen Hauptstadt".
2) Bgl. Gardthausen S. 544 ff. — \*) Bgl. meine "Horazstudien" S. 20. —

wie sie in dem Dichter selber sich darstellt: es ist die Seelenruhe des Philosophen und Dichters, die tranquillitas animi oder die σωφοσώνη, die verständige Lebensführung. So sehe ich in diesem Begriff das Leitmotiv des ganzen Gedichtes.

Daß dieser Begriff (lene consilium), wie im 2. Gedicht der Begriff virtus, genau an der Spize des 2. Teiles und zugleich in der Mitte des ganzen Gedichtes steht, kann nicht zufällig sein. Das Gedicht ist symmetrisch gegliedert, es besteht aus 2×10 Strophen. Daß die erste Strophe einleitend für das Ganze ist, kann das Verhältnis nicht umstoßen. Die Hauptgedanken bilden den Gegensat:

1. Wer die σωφοσόνη betätigt, steht unter dem Schutze der Götter. Str. 1—10. Bgl. vs. 20: non sine dis animosus infans. Daß nachher speziell die Musen eintreten, ist durch die Umstände geboten, jedoch nicht von

Bedeutung für den Grundgedanten.

2. Wer das Gegenteil davon betätigt, den trifft die Strafe der Götter.

Strophe 11-20.

Hier haben die Musen natürlich keinen Plat, sodaß sich klar ergibt, daß nicht der Preis der Musen im Mittelpunkt des Ganzen steht, wie die Erklärungen fast allgemein angeben.

Noch ift eine Frage von Bedeutung zu erörtern.

An dem ausgeführten Beispiele des Kampses der Haturkraft zu grunde die olympischen Götter hat der Dichter gezeigt, daß die rohe Naturkraft zu grunde geht; die Götter versolgen jeglichen Frevel. Zum weiteren Belege dieses Sates solgt in den letzen 3 Strophen eine Aufzählung von Beispielen bestrafter Frevler: der Riese Gyes, der Bersucher Drion, die Giganten, der unkeusche Tityos, der Wüstling Peirithous. Eingeführt wird das trockene Register durch die Worte: Testis mearum centimanus Gyes sententiarum, die recht schwerfällig sind, auch wenn man (mit Plüß) sententiae als "priesterliche Aussprüche" auffaßt. Das nochmalige Zurückgreisen auf Beispiele besstrafter Frevler nach dem ausgesührten Beispiele des Titanenkampses muß auffällig erscheinen, zumal zwischen Giganten und Titanen ein greisbarer Unterschied nicht vorhanden ist, und scheint nur vermittelt durch den allgemeinen Ausdruck: Idem odere vires "omne nefas" animo moventes (vs. 68). Man darf jedoch wohl sagen, wir würden für die Gedankenentwicklung nichts vermissen, wenn die letzen 3 Strophen sehlten. Das ganze Gedicht würde in der Strophe: Vis consili expers. . einen kräftigeren Abschluß haben, als es jetzt der Fall ist. So drängt sich die Vermutung auf, daß eben die Rücksicht auf die Symmetrie diese letzten 3 Strophen ins Leben gerusen hat, woraus erhellt, wie viel Wert der Dichter auf die äußere Gleichmäßigkeit der Teile legte.

Dies Resultat veranlaßt mich, noch einmal auf den 2. Teil der 2. Ode zurückzukommen. Nach meinen obigen Darlegungen beleuchten die beiden letzten Strophen dieses Gedichtes die empfohlene virtus durch den Gegensat der Kuchslosigkeit, die auch vor Entweihung des Heiligken nicht zurückschreckt. Die Worte: est et sideli tuta silentio merces dienen zum Uebergange. Auch hier scheint die Rücksicht auf den symmetrischen Aufdan die Veranlassung für die beiden letzten Strophen gewesen zu sein, die an sich für die Darlegung des Hauptsgedankens nicht nötig gewesen wären. Darnach läßt sich behaupten, daß die Symmetrie dem Dichter so wichtig war, daß er sie auch dann noch beobachtete,

wenn fie zu Gezwungenheiten führte.

h

n

n

hrt

<sup>1)</sup> Bgl. auch Ribbed II: S. 185: "Das 4. Gebicht ift ein Hymnus auf die friedvolle, verklärende Macht der Musen". — Dogegen gibt σωφροσύνη als Thema auch Rosenberg (S. 60) an.

Die 5. D b e erinnert mit den Worten: Caelo tonantem credidimus Jovem regnare<sup>1</sup>) an den in der vorigen Ode geschilderten Jupiter in der Titanenschlacht. Zu den in den letzten Strophen erwähnten Verbrechern bilden die Worte einen scharfen Gegensatz. Die Ode empsiehlt den Patriotismus, wie er in dem Beispiele des Regulus und seiner Senatsrede verkörpert ist.\*)

m

di al G

bi

dr D

in

lic

R

5.

Di

(11

01

fti

h

es

io

m

De

A:

Do

zn di

(3)

61

m

ül

de de

be di fo

Die 6. Dbe.

Zu dem Patriotismus des Regulus bilden die Delicta maiorum, die sich vornehmlich auf die Bürgerkriege von der Zeit der Gracchen an beziehen, wiederum einen scharfen Gegensatz.

Auch über diese Ode sind die Ansichten von Gliederung und Grundsgedanken nicht einstimmig, so daß ich auch hier auf den Gedankengang näher

eingehen muß.

"Die Gunden der Bater wird der Romer bugen muffen, bis er die

verfallenen Tempel der Götter wiederhergestellt hat".

Augustus ließ tatsächlich 82 Tempel wiederherstellen oder neu erbauen, wie er selbst im Monumentum Ancyranum angibt. "In den vorhergehenden Jahren des Bürgerkrieges hatte niemand Interesse und Geld gehabt für die nötigsten Bauten oder auch nur Reparaturen der römischen Tempel; gerade die ältesten und geseiertsten, welche an die ruhmreiche Vergangenheit erinnerten, bedurften am meisten der Ausbesserung". (Gardthausen S. 957.)

"Die Gottesfurcht ist die Grundlage des Staates: Dis te minorem quod geris, imperas;

Hinc omne principium, huc refer exitum!" Str. 1 u. 2, 1. Teil.

2. Der Gegensaß. "Die Vernachlässigung der Götter hat Italien schon viel Leid bereitet. Die Parther haben besonders in der Schlacht bei Karrhä Schmach über den römischen Namen gebracht. Die Dacier und Aethiopier sind (in der Schlacht bei Actium) unter Antonius und Kleopatra dem römischen Keiche beinahe verderblich geworden. Str. 2,

2. Teil, 3 u. 4.
3. Die Sittenlosigfeit und Zuchtlosigfeit in der Gegenwart. Str. 5-8.

4. Die Bucht- und Sittenftrenge der Borfahren. Str. 9-11.

5. Wie weit werden wir noch fommen, wenn der Berfall der Sitten

fortschreitet! Str. 12.

Die Gliederung. Die Zuchtlosigkeit der Gegenwart und die Sittenstrenge der Vorsahren umfassen den größten Teil des Gedichtes. Die Worte: Feeunda culpae saecula nuptias primum inquinavere (vs. 17) und: Non his iuventus orta parentibus (vs. 33) bezeichnen deutlich das Einsehen eines neuen Gedankens und neuen Teiles. Schon hieraus ergibt sich klar, daß das Ganze auß z gleichen Teilen besteht, deren jeder 4 Strophen umsaßt. Daß die Schlußstrophe nochmals die Gegenwart der Vergangenheit entzgegenstellt und in die Zukunst einen traurigen Ausblick eröffnet, liegt in dem Thema begründet, braucht aber diese Strophe noch nicht von den vorhergehenden z Strophen zu trennen. — Der erste Teil handelt von dem Gegensat der Gottessucht und der Gottlosigkeit, die annähernd je 2 Strophen umfassen. Die Verse 9 und 10 (Di multa neglecti . . .) können als Uebergang zur Ausssührung des Gegensatzes ausgesaßt werden. Der Zusammenhang des 2. Teiles

<sup>1)</sup> Die Borte können, wie Kießling richtig erklärt hat, nur bedeuten: "Bir sind at dem Glauben, der Ueberzeugung gelangt, — wir glauben es von jeher und jeht". Bgl. auch Plüß S. 245 ff. \*) Kahser teilt 4+6+4, wonach das Gedicht um die Rede des Regulus gleichmäßig gruppiert ware.

mit dem ersten ift leicht ersichtlich. Die Bernachläffigung der Götter ift eben die Wurzel des Sittenverfalls. Die Gottesfurcht ift allerdings das A und D aller Moral. Tropdem ist die Frage aufzuwerfen, ob, wie in der 1. Ode, die Gottesfurcht das Thema bilbet, was die Ausgaben allgemein angeben, oder ob nicht vielmehr die Gottesfurcht nur den Ausgangspunkt und die Grundlage bildet, um zu dem speziellen Thema dieser Ode zu gelangen, nämlich bringend zum Zuchthalten und zur Strenge in Erziehung und Sitte zu mahnen. Der Umfang der Teile spricht für die letztere Auffassung, und so sehe ich denn in dem 1. Teile nur das Proömium und gewissermaßen Präludium des eigentslichen Themas. Ersteres spielt sich gleichfalls in einem scharfen Gegensatze ab, jedoch in fürzeren Zügen als das eigentliche Thema. So ergibt fich folgende Disposition:

I. a. Die Gottesfurcht. Str. 1 u. 2. b. Die Gottlosigkeit. Str. 3 u. 4.

Die Sittenlosigkeit der Gegenwart Str. 5-8. III. a. Die Sittenreinheit der Bergangenheit. Str. 9-11.

b. Schluß: Traurige Aussicht für die Zukunft! Str. 12. Das Gedicht ist durchaus symmetrisch angelegt und in seinem Ausbau klar und schön. Nach diefen Ausführungen ftelle ich als Grundgedanken der einzelnen Römeroden auf:

1. die Gottesfurcht, 2. die virtus, 3. die constantia, 4. die σωφροσύνη,

5. ben Patriotismus, 6. die Sittenstrenge.

Und jum Schluß noch eine Bemerkung. Bei den erften 4 Den scheint die griechische Cinteilung der Tugenden vorgeschwebt zu haben: εὐσέβεια, ἀνδοεία (und ἀρετή überhaupt), δικαιοσύνη (Justum et tenacem) und σωφροσυνη, wosdurch unsere Auffassung von der 1. sowie der 4. Ode eine nachträgliche Bestätigung erhält.

Nach alledem sind die Römeroden nicht "eine locker zusammen = hängende Folge gedankenvoll feierlicher Lieder" (Ribbeck II 135), sondern es herrscht in ihnen vielmehr ein fest gegliederter Zusammenhang und eine bestimmte Absicht des Dichters, so daß sie nicht eine Reihe von Einzelliedern, sondern wirklich einer Liederschlaß bilden.

sondern wirklich einen Liederchklus bilden.

Manchem wird diese Behandlung der Römeroben zu abstratt erscheinen; man wird sagen, der Dichter arbeite nicht nach einer Jdee, sondern er verleihe den konkreten Bildern der Phantasie, die in seiner Seele entstehen, lyrischen Ausdruck; er sei kein Philosoph, der Theorien erörtert. Ich glaube allerdings, daß bei einem "Dichter der Jdeale", der Horaz in seinen Oden höheren Stilszweisellos ebenso ist wie Schiller, der Ausgangspunkt und das Thema sehr wohl die Idee sein kann, der er einen konkreten Inhalt gibt. Es ist eben gerade die Gedankenlyrik, die in poetisch gesaßten Sentenzen gipselt, der Horaz seinen ewig kleikender Ausward von der Kultur verdenkt bleibenden Ruhm verdankt. — Man hat seit Haupti) und Kiegling2) den Horaz mit Katull zu vergleichen beliebt und hat diesem als Lyrifer und dann als Dichter überhaupt den Borzug gegeben, weil er an Gefühlsinnigkeit und Gefühlswahrheit den Horaz bei weitem übertreffe. — Weshalb bezeichnete doch wohl Quintilian den Horaz als den einzigen unter den römischen Lyrikern, der gelesen zu werden verdiene? Doch wohl nicht wegen seiner erotischen Dichtungen oder Rach= dichtungen, sondern wegen seiner Gedankentiefe, weil seine Gedichte von philosophischem Beifte getragen find. Ober find die unfterblichen Gate wie



<sup>1)</sup> Opuscula III. 52 ff. — 2) Philologische Untersuchungen: II. S. 76 ff. Gebhardi zu IV. 12 (vgl. S. 27 dieses Progr.) — Dagegen Staedler: Die Horazfrage seit Lessing. Progr. Berlin 1902. Anm. 64.

Dulce et decorumst pro patria mori, Vis consili expers mole ruit sua, Doctrina sed vim promovet insitam

und die unzähligen anderen nicht Sätze der Sittenlehre? —

Denselben Geist wie die Römeroden atmet **III. 24.**, welches Gedicht eine schwere Anklage gegen die avaritia enthält, welche die Burzel jeglichen Frevels ist. Die Ode spricht ähnliche Gedanken über Zucht und Erziehung aus wie die sechste, sie erinnert (in vs. 5—8) an die alles gleichmachende Gewalt des Todes wie die erste (Str. 3 u. 4), sie warnt vor dem Golde wie die erste (im 2. Teil) und die dritte (vs. 49—52). Sie besteht aus 2 gleichen Hälften von je 8 Strophen. Als Disposition würde ich ausstellen:

1. Das übel (die indomita licentia vs. 28, was sachlich dasselbe ist

Q fer of the Boo

lie Eriha

Re

Te

 $H_i$ 

Fa Sa wa

do: Sc

मिल्ल

fra

Pty

lar

Si

bei jur M

fof.

als avaritia). Str. 1-8.

2. Die Beilung bes übels. Str. 9-16.

Ein redendes Beispiel der Symmetrie ist auch das bekannte: O nata

mecum: III. 21.

Der Dichter steht in seiner Weinkammer und holt einen der ältesten und "öligsten") Weine hervor. Es ist ein Krug Massiker, der es verdient, an einem guten Tage geleert zu werden. Heut ist die Gelegenheit dazu. Denn Messalla Corvinus, der ruhmreiche Feldherr und kunsksinnige Literat, ein Freund der Musen und Beschützer der Dichter wie Mäcen, wird von Horaz erwartet. Und das ist ein Kenner! Trotz seines philosophischen Sinnes und seiner Freude an ethischen Gesprächen ist er doch frohem Lebensgenuß nicht abgeneigt. — Das ist der Gedankengang des 1. Teiles oder der ersten 3 Strophen; der 2. Teil (Str. 4—6) enthält dann das Loblied des Weines, welches eine besondere Beziehung zu Messalla hatte. Es ist nämlich überliesert, daß Mäcenas nach Platos und Kenophons Borgange ein "Symposion" verfaßt hatte, bei dem auch Messalla, Verzil und Horaz als Teilnehmer gedacht waren. In diesem "Gastmahl" war dem Messalla eine begeisterte Lobrede auf den Wein in den Mund gelegt, von der noch folgendes Bruchstück erhalten ist: "Dieser Trank verklärt die Augen, er verschönt alles und gibt uns das Glück der heiteren Jugend wieder"?). So hat die Horazische Lobrede auf den Wein eine besondere Beziehung zu Messalla, wodurch der Dichter diesen besonders überraschen und erfreuen mochte.

Das Lied enthält in den ersten 3 Strophen die Beranlassung des Symposions, in den 3 letzten das Lob des Weines. Das dreimal anaphorisch gesetzte tu, dem sich in der letzten Strophe ein to anschließt, hebt diesen Teil

bon dem erften deutlich ab.

Richt wegzulengnen und daher allgemein anerkannt ist die Symmetrie der Teile in dem anmutigen Wechsellied zweier Liebenden: Donec gratus eram tidi: III. 9. Das Lied besteht aus 3 Strophenpaaren, von denen das erste das frühere Glück, das zweite die jezige Liebe, das dritte die Versöhnung zum Gegenstande hat. Die ansprechende Schönheit des Liedes beruht besonders auf der Symmetrie des Ganzen und dem strengen Parallelismus der Glieder, daneben auf der Steigerung im 2. und der Peripetie im 3. Strophenpaare.

daneben auf der Steigerung im 2. und der Peripetie im 3. Strophenpaare. Parallelismus der Glieder zeigen auch 2 kleinere Botivcarmina: III. 13 und 18. — Im 1. Teile von 13 (Str. 1 und 2) verspricht der Dichter dem

<sup>1)</sup> languidiora möchte ich so zu verstehen sein. 2) Garbthausen S. 774. — Serv. z. Verg. Aen. VIII. 310: Maecenas in Symposio, ubi Vergilius et Horatius interfuerunt, cum ex persona Messallae de vi vini loqueretur, ita: ut idem umor ministrat faciles oculos, pulchriora reddit omnia et dulcis iuventae reducit bona.

Quell Bandusia zum folgenden Tage ein Opfer; der 2. Teil (Str. 3 und 4) feiert die Borzüge des Quells. — Ganz ebenso gebaut ist das Faunuslied (18). Dem Faunus (v. favere), dem Gotte der Feldflur und Beschützer der Herben, wurden 2 Feste geseiert, am 13. Februar und am 5. Dezember. Ihm gelobt der Dichter ein Opfer zu seinem Herbstsselfteste, indem er ihn um Schutz für seine Fluren und Herden bittet (Str. 1 und 2). Strophe 3 und 4 bringen eine

Schilderung dieses Festes.
Die zweite Art der Symmetrie zeigen die einander sehr ähnlichen Festeslieder III. 8 und 14. — 8: Mäcen besucht den Dichter auf seinem Sabinergute. Es ist der 1. März, wo man in Rom das Fest der Matronalien feiert. Der Freund findet den Dichter mit einem Opfer beschäftigt. Verwundert fragt er ihn, was er denn als Junggesell das Fest der Matronen zu begehen habe. Da eröffnet ihm der Dichter den Grund seiner Feier. Es ist der Jahrestag feiner Rettung aus einer Gefahr, die ein umfturzender Baum ihm gebracht hatte. Nun fordert Horaz den Gönner auf, 100 Becher zu leeren auf die

Rettung des Freundes.

(3 ie

es 1)

8

ist

ta

115

m

m

td

et.

de

13

il

e=

03

a,

ar 110

er at

a,

es

ich eil

cie

1S

as

ng

rs

er,

ce.

П.

m

Z. ımı os, Nicht aber ziemen beim fröhlichen Weinkrug Grübeleien. So ruft er

denn dem Freunde zu: Weg mit den Grillen und Sorgen!

Es leuchtet ein, daß das Lied aus 3 auch äußerlich genau abgehobenen Teilen besteht:

> 1. Der Grund des Festes. Str. 1-3. 2. Die Aufforderung zur Feier. Str. 4.

3. Weg mit den Grillen und Sorgen! Str. 5-7.

Genau ebenso ist die Komposition in dem Siegesliede 14: Caesar

Hispana repetif penates victor ab ora.

Nach dreijähriger Abwesenheit in Gallien und Spanien kehrt Casar im Jahre 24 siegreich aus dem Kriege gegen die Kantabrer heim. Es war ihm in Spanien nicht gut ergangen. Auf einem der Märsche im kantabrischen Gebirge war er von einem heftigen Gewitter überrascht worden. "Die Dunkelheit vers
doppelte die Schrecken der Lage, die Donner rollten in den Bergen und folgten Schlag auf Schlag den grellen Bliten, welche in die Sanfte des Kaisers einsichlugen und einen der vorangehenden Fackelträger töteten; die unheimliche Scenerie machte einen folden Gindrud auf bas Bemut bes Raifers, bag er dem Donnergott einen Tempel gelobte"1). Bald darauf lag er in Tarraco ernstlich frank und mußte auf Anraten seiner Arzte in den heißen Quellen eines Phrenäenbades Beilung suchen. Wiedergenesen fehrt er jest heim nach seiner langen Abwesenheit und nachdem sein Feldherr Carifius einen entscheidenden Sieg gegen die Kantabrer errungen hatte. Da wird von dem Dichter fein Empfang bei dem Einzuge dargestellt. Die Gattin und die Schwester des Raifers, die jungen Frauen und die Mütter der heimtehrenden Krieger, die Knaben und Mädchen2) bringen dem Führer und dem Heere ihre Huldigung. Str. 1-3. Das ift in Wahrheit ein Festtag! Str. 4. - Go trifft benn ber Dichter sofort die Anstalten zur Feier. Str. 5-7.

Die Disposition ift also in furgen Worten:

1. Der Siegeseinzug. Str. 1-3.

2. Die Aufforderung zur Feier. Str. 4.

<sup>3.</sup> Die Keier des Dichters. Str. 5-7.

<sup>1)</sup> Gardthaufen G. 685. 2) Die Überlieferung bat bier zu manchen Entftellungen geführt,

Man wird wohl nicht behaupten können, daß diese Komposition eine zufällige ift, besonders wenn man die Ahnlichkeit mit dem vorigen Gedichte in Betracht zieht. Selbst die Worte: Hic dies vere mihi festus (vs. 13) er=

innern an: Hic dies anno redeunte festus (III. 8. 9).

In ähnlicher Beise zeigen diese Art der Symmetrie, wenn auch weniger scharf abgehoben, c. 10 und 11. Ich verweise jedoch hinsichtlich dieser Gedichte auf Nauck und übergehe hier auch die übrigen Gedichte des 3. Buches, die etwa noch in Betracht tommen tonnten, um mich vorderhand mit dem 4. Buche zu beschäftigen.

## Die Komposition der Gedickte des 4. Buches mit besonderer Rücksicht auf die Symmetrie.

"Romanae fidicen lyrae".

Mit der Herausgabe der 3 ersten Bücher Oden oder carmina, wie er sie selbst nannte, betrachtete Horaz seine lhrische Dichtung als abgeschlossen. Die Herausgabe ersolgte wahrscheinlich im Jahre 23. Sine Schwierigkeit macht nur das Geleitsgedicht an Birgil (I. 3). Jedoch führte Augustus selbst den Dichter noch einmal zu der aufgegebenen Gattung der Poesie zurück, indem er ihm zunächst für die große Sätularseier des Jahres 17 das Festgedicht übertrug. Augustus gesiel sich in dem Gedanken, daß mit der Neubegründung der Bersfassung auch im Valke diese keitelter angebrochen sei, und suche diese Iherzeugung auch im Valke zu verhreiten. überzeugung auch im Bolke zu verbreiten. Zu diesem Zwecke wurde im Jahre 17 das Säkularfest geseiert. Horaz dichtete zu demselben einen Hymnus, der von 2 Halbchören, die aus 27 Knaben und 27 Mädchen bestanden, am 3. Tage des

Festes im Tempel des Apollo auf dem Palatin gesungen wurde<sup>1</sup>). In dieselbe Zeit fällt die Abfassung der 6. Ode des 4. Buches, die Horaz unter den Vorbereitungen zum carmen saeculare gedichtet und später den Oden des 4. Buches einverleibt hat. Auch die Herausgabe des ganzen 4. Buches wird von Sueton auf die Anregung des Augustus zurückgeführt, der die im Jahre 15 von seinen Stiefsöhnen Tiberius und Drusus Klaudius Nero über die Alpenvölker der Bindeliker und Rater errungenen Siege durch den Mund des Dichters gefeiert zu sehen wünschte. Sueton schreibt in der vita Horati: Scripta quidem eius usque adeo probavit (Augustus) mansuraque perpetuo opinatus est, ut non modo saeculare carmen componendum iniunxerit, sed et Vindelicam victoriam Tiberii Drusique, privignorum suorum, eumque coegerit propter hoc tribus carminum libris ex longo intervallo quartum addere. Bgl. Schol. zu IV. 1: Statuerat Horatius ad tertium usque librum complere opus carminum, verum tribus libris iam editis ex magno intervallo hunc quartum scribere compulsus est ab Augusto, ut refert Suetonius in vita Ĥoratii, in laudem privigni sui Drusi Neronis, qui victor de Raetis Vindelicis erat reversus. Die Besiegung ber Alpenvölker, die Horaz in 2 Oden (4 und 14) feiert, war also die Veranlassung für die Entstehung des ganzen 4. Buches. Die erste dieser beiden Oden (4) ist an den dreiundzwanzigjährigen Drufus, den jungeren der beiden Bruder gerichtet, der zunächst den Krieg allein führte.

<sup>1)</sup> Eine eingehende Darftellung der Gatularfeier findet fich bei Bardthaufen II. S. 1002.

Der 1. Teil der Obe (Str. 1-9) feiert den Sieg des Drufus. Seine Kraft hat sich entfaltet wie die eines jungen Ablers. Die erschreckten Alpenvölker werden mit einem Rehkalb verglichen, das von einem jungen Löwen auf der Waldflur überrascht wird. Wie mußten sie empfinden, was Anlage und rechte Erziehung vermag!

Sensere, quid mens, rite quid indoles Nutrita faustis sub penetralibus Posset, quid Augusti paternus In pueros animus Nerones.

Ja, es ist wahr, von Helden stammen nur Helden ab! Fortes creantur fortibus et bonis.

Der junge Stier, das junge Roft, der junge Abler zeigen die Natur ihres Geschlechts.

Doch rechte Erziehung muß die edle Anlage leiten, und Buchtlofigkeit entehrt die edle Geburt.

Doctrina sed vim promovet insitam, Rectique cultus pectora roborant; Utcumque defecere mores, Dedecorant bene nata culpae.

So schreitet der Dichter von dem speziellen Fall zu allgemeinen Gedanken ber Ethit, beren Bedeutsamteit einleuchtend ift.

Im 2. Teile (Str. 10—18) wird der Ruhm der Neronen überhaupt behandelt, der an den Sieg des K. Klaudius Nero über Hasdrubal am Metaurusfluffe (207) angefnüpft wird.

"Nach dem Siege am Metaurusfluffe mußte febst Sannibal eingestehen : Die Römer find unbesiegbar".

Der Gedanke schreitet wieder von dem speziellen Fall zum Allgemeinen fort. "Sie sind wie die Hydra, die durch jede Berwundung dreifache Kraft empfing, sie sind wie die Drachensaat des Jason und Kadmus. Ja, wenn man sie ins Meer versenkte, würden sie in erneuter Jugendkraft wieder emportauchen! Merses profundo, pulchrior evenit! (65).

Die Schlußftrophe zieht das Refultat: "Der Klaudier Kraft überwindet alles: Nil Claudiae non perficiunt manus!

Es ist wohl einleuchtend, daß das Ganze zwei gleiche Teile enthält, deren erster den Sieg des Drusus Klaudius Nero über die Vindeliker im Jahre 15, der zweite den des Kajus Klaudius Nero über Hasdrubal im Jahre 207 feiert. Letzterer erhebt sich dann zu einer Verherrlichung des römischen Namens überhaupt, die kunstvoll dem Erzseind der Kömer selbst in den Mund gelegt wird. Daß die Verherrlichung der Kömer jedoch keinen besonderen Teil bildet, sondern das

Hauptthema dieses ganzen Teils der Sieg am Metaurus ist, zeigen besonders noch die Schlußworte an: Hasdrubale interempto. Das Ganze besteht also aus 2 ganz gleichen, parallelen Hälften von je 9 Strophen, benen sich eine Schluß- strophe auschließt. Die einzelnen Teile werden mit aller nur wünschenswerten Deutlichkeit abgehoben durch die Worte, die das Thema des neuen Teils enthalten: Quid debeas, o Roma, Neronibus, Testis Metaurum flumen et Hasdrubal (37) und Nil Claudiae non perficiunt<sup>1</sup>) manus.

Mit diesem Resultat stimmen die neueren Erklärer meist überein, ohne jedoch die Symmetrie der Teile als ein mit Absicht befolgtes Kunftgesetz hervor-

<sup>1)</sup> Ober doch perficient trop des Bland, vetss, ?

zuheben. Dillenburger und Nauck mußte die Gleichheit der Teile entgehen, da sie die letzte Strophe noch dem Hannibal zuerteilten. Wenn nun die neueren Herausgeber mit Recht der Meinung waren, daß die Prophezeiung über das ganze Klaudische Geschlecht im Munde des Hannibal unangemessen sei und daß die letzte Strophe vielmehr einen besonderen Abschluß des ganzen Gedichtes bilde, so wird diese Auffassung durch die Symmetrie der Hauptteile nicht unbedeutend gestützt.

Nach dem Siege des Drusus empörten sich die Alpenvölker von neuem. Daher sandte Augustus im Herbst desselben Jahres (15) den sechsundzwanzigsährigen Tiberius, den späteren Kaiser, seinem jüngeren Bruder zu Hise. Beide unternahmen nun teils von Norden, teils von Süden her einen Vernichtungskrieg und unterjochten die Aufständigen völlig. Diesen Sieg seiert die an Augustus

gerichtete 14. Obe.

"Nicht Denkmäler und Ehrenbezeugungen vermögen bein Berdienft, Augustus, gebührend zu verherrlichen: benn de in war das Heer, mit bem Drusus

vor furzem dem Sieg errang. (vs. 1-13).

Bald darauf hat Tiberius die Räter völlig niedergeworsen. (— vs. 32). Und zwar durch de in Verdienst: denn de in sind die Heere, de in ist die Weisheit, de in sind die Götter, de in ist das Glück; seit der Einnahme von Alexandria ist es dir stets hold gewesen. Alle Völker und Länder der Erde haben deinen starken Arm sühlen müssen, sie bewundern und verehren deine Majestät". (— vs. 52.)

Die Gliederung: Der Ruhm des Tiberius umfaßt 5 Strophen abzüglich des 1. Berjes der 4. Strophe (vs. 13), die Verherrlichung des Augustus ebenfalls 5 Strophen. Diese beiden Teile stellen fich auch räumlich als die haupt= teile dar, denen gegenüber die Anrede des Herrschers und der Sieg des Drusus einleitend sind. Der 2. Teil hebt sich mit den Eingangsworten: Maior Neronum mox grave proelium commisit deutlich ab. Bor diesen ist also, wie die Ausgaben auch meist tun, ein Punkt zu setzen. Das Thema ist also nicht der ber Sieg bes Drufus und Tiberius gemeinschaftlich, sondern der Sieg des Tiberius speziell, bemgegenüber der Sieg des Drusus zurücktritt. Auch die relativische Satverbindung in Vers 7 zeigt, daß die folgenden Verse der Einleitung zuzuweisen sind. Der lette Teil, der das Lob des Augustus singt, bezeichnet mit to sofort das neue Thema und läßt dieses durch die neunmalige anaphorische Wiederholung des Pronomens nicht aus den Angen verlieren. Ganz ähnlich diente in III. 21. Str. 4 ff. die durch tu und to gebildete Anaphora zur Abhebung des neuen Teiles. Grammatisch freisich gehören die Worte: Te copias, te consilium et tuos praedente divos zu dem Satgefüge des 2. Teiles, aber die Anaphora hebt tropdem durch die ihr innewohnende Kraft den Gedanken als einen Sauptgedanken hervor. Darnach würde ich vor den Worten : te copias das Komma nicht für ausreichend erachten und lieber ein Rolon ein= setzen. Ift diese Bestimmung der Teile richtig, so dürfte es nicht als zufällig zu erachten fein, daß die beiden hauptteile, wenn auch nicht ganz, fo doch annähernd gleich lang sind. Da die Einleitung mit einem Verse in den 1. Teil hineinreicht, so ift dieser um 1 Bers gefürzt. Tropdem wird immer noch von symmetrischem Aufbau des Gedichtes im ganzen gesprochen werden dürfen.

Die folgende Ode (15) steht zu der behandelten in Kontrastwirkung. Gerade aus diesem Grunde scheint die 14. an ihre Stelle gesetzt und von der ihr inhaltlich so nahe stehenden 4. Ode getrennt zu sein. Feierte das vorige Gedicht die Kriegstaten des Herrschers, so rühmt diese Augustus als Friedenssürft,

als ben er fich felbst gern hinftellte. Zwei Lorbeerbaume als Symbol bes Friedens standen nach dem Neubau vor dem Tore seines Balaftes, Lorbeer= guirlanden befranzten die Saulen des Eingangs, und eine Bürgerfrone schmuckte bas Giebelfeld. (Gardthaufen G. 960.)

Der Gebankengang. "Da ich in lyrischem Bersmaß von Kämpfen und Siegen erzählen wollte, warnte mich Phöbus, nicht mit leichtem

Nachen in die offene See zu fahren". Die Auffassung dieses Gedankens ist strittig. Weist wird lyra mit incropuit verbunden, und man übersett: er griff rauschend oder ungeduldig in die Saiten und warnte mich, eine Ausdrucksweise, die ich nicht recht verstehe. Denn im Sinne von "rauschen" ist incropare intransitiv, kann also den Accusativ volentem nicht vertragen, transitiv aber heißt es "schelten", und wie man mit der Lyra schilt, ist mir unklar. Der Gedanke scheint mir aber auch in dem Gegensaße von proelia und lyra zu liegen und zu besagen: epische Stoffe in lhrischem Versmaß — das ist ein Widerspruch! Der Ausdruck loqui he b t diesen Gegensaß noch; denn das Wort bezeichnet doch wohl wie eveneur die epische Darstellungsweise: "erzählen". Der leichte Nachen ist das lyrische Versmaß, das Thrrhenermeer der heroische Stoff, die nicht zu einander passen. Freilich ist die Stellung von lyra eine auffällige, aber gerade dadurch wird der Gegensach gehoben und die Verbindung von proelia und lyra als ein schriller Mikton sat gehoben und die Berbindung von proelia und lyra als ein schriller Mißton bezeichnet. Die Auffassung dieser Worte ist von Wichtigkeit. Denn es ergibt sich nun die Frage: Hat Apoll den Dichter gewarnt, epische Stoffe (doch wohl auch in epischem Versmaß!) darzustellen, oder hat er ihn vielmehr gewarnt, in auch in epijchem Versmaß!) darzustellen, oder hat er ihn vielmehr gewarnt, in I yr i sich em Vermaß epische Stoffe zu erzählen. Nach meiner dargelegten Auffassurdes urbes auf die in der 14. Ode geseierten Kriegstaten beziehen zu sollen. Horaz hat darnach also nicht "den Versuch gemacht", die Kriegstaten des Augustus episch zu behandeln, was er immer abgelehnt hat, sondern er hat dieselben wirklich in lyrischem Versmaße behandelt. Der Ausdruck: "Da ich den Versuch machte" hindert diese Auffassung nicht. Der Dichter bezieht sich also auf die 14. (und 4.) Ode und sagt erschreckend: Das war ein Wagnis, was ich tat! Epische Stoffe in lyrischem Versmaß! Vicht Priege und Seldentaten ich tat! Epische Stoffe in Ihrischem Bersmaß! Nicht Kriege und Helbentaten find Themen ber Lyrif, fondern der Frieden des Landes, der Segen der Saatflur, Tugend und gute Gitte!

Und geschah diese Warnung des Phöbus nicht mit Recht? Ist die 14. Dbe wirklich als formvollendet zu betrachten? Leidet nicht befonders der Teil, der den Sieg des Tiberius feiert (Str. 4-6), an mancherlei Schwierigkeiten und Unebenheiten? Zunächst ist die Periode unübersichtlich, der als Zwischensatzeingeschaltete Vergleich: indomitas prope qualis undas exercet auster ist ftorend. Sodann ift trop des höheren Flügelschlages, den der Pindarische Himnus auftrebt, der Gedanke boch mehrfach recht prosaisch. Gang prosaisch ist die Ausdrucksweise: Maior Neronum mox grave proelium commisit, prosaisch ist das pedantische prope bei indomitas (vs. 20), rythmisch anstößig ist die Vernachlässigung der Cäsur in: Spectandus in certamine Martio (vs. 17). Sollte nicht Horaz vielleicht etwas von diesen Mängeln empfunden haben ? Sollte fich die Warnung des Phobus vielleicht gerade auf diese gründen? -

"So will ich dich jetzt als Friedensfürst feiern: Du hast den Segen des Landbaus wieder hergestellt, du haft die Schmach getilgt, die an dem römischen Namen seit der Niederlage von Karrha haftete". Im Jahre 20 nämlich lieferte eine Gesandtschaft der Parther die den Kömern im Jahre 53 und 36

abgenommenen Feldzeichen dem in Asien weilenden Kaiser aus. Welches Gewicht diesem Akte beigelegt wurde, zeigt die bildliche Darstellung des Ereignisses auf dem Panzer der Statue des Augustus von Primaporta. Auch war die Kücksgabe der parthischen Feldzeichen neben dem Siege bei Actium auf 2 Triumph-bögen verherrlicht, die in der heiligen Straße errichtet wurden (Gardthausen 968.)

"Du haft den Tempel des Janus—Duirinus geschlossen", (nämlich nach der Niederwerfung des Antonius zum 1. Male (29), nach Beendigung des Krieges gegen die Kantabrer zum 2. Male (26)). "Du hast der Ausschweifung Zügel angelegt, du hast die alten Tugenden der Vorsahren wiederhergestellt, durch die das Reich groß geworden ist und sich ausgedehnt hat vom Ausgang der Sonne dis zu ihrem Untergang".

Dies geschah durch die von Augustus ins Werk gesetzte Sittenresorm des Jahres 29 (vgl. d. Einl. zu den Römeroden S. 6) und besonders durch die Resorm des Jahres 19, wo dem Augustus die eura legum et morum über-

tragen wurde. Lgl. Ep. II. 1:

Cum tot sustineas et tanta negotia solus Res Italas armis tuteris, moribus ornes, Legibus emendes...

"Unter beinem Regiment wird nicht der Aufruhr im Innern die Ruhe stören (Str. 5), nicht werden außerhalb Italiens die Bölker den Frieden brechen (Str. 6). Wir werden behaglich beim Wein auf der Laute dein Lob neben den Taten der troischen Helden singen". (Str. 7 u. 8).

Die Gliederung. Das Ganze besteht aus 2 symmetrischen Hälften, beren jede 4 Strophen umfaßt. Die ersten 4 Strophen bilden eine zusammenshangende Periode, die einzelnen Berdienste des Angustus werden durch das polhsyndetische et aneinander gereiht. Der 1. Teil spricht von der Bergangen en heit und seiert die Taten des Augustus, der zweite spricht von der Jufunft und seiert die Erfolge und zwar negativ in 2 Strophen und dann positiv wieder in zwei Strophen. Die Persetta rettulit, restituit, clausit, iniecit, emovit, revocavit heben sich von den Futura exiget, rumpent, canemus deutlich und scharf ab und erweisen zur Evidenz, daß der symmetrische Bau von dem Dichter beabsichtigt ist. Diese Symmetrie darf man nicht zerstören, indem man auß Strophe 1 und wieder auß den beiden letzten Strophen besondere Teile konstruiert. Daß auch die letzten 4 Strophen eng zusammengehören, zeigt die Gedankenverbindung. Denn durch die Konsunstion que in nosque (vs. 25) wird gegenüber dem fünsmal anaphorisch gesetzen non in Strophe 5 und 6 die positive Seite des Gedankenserischtist ist ganz ebenso wie in IV. 3. Str. 1—3: non — neque — sed. (Lgl. daß hierüber S. 25 Gesagte). Endlich verdietet der Ausbau sowohl dieses als des vorhergehenden Gedichtes, beide, wie man vorgeschlagen hat, zu einer Einheit zu verbinden, obwohl sie allerdings in enger Beziehung zu einander stehen.

Die Berdienste des Augustus nach innen und außen feiert auch die

gemüt= und gefühlvolle 5. Dde.

Nachdem Augustus im Jahre 18 durch eine Reihe von Gesetzen (die leges Juliae) auf die Verbesserung der Sitten hingewirkt und insonderheit auch den Senat gesäubert hatte, begab er sich im Herbst des Jahres 16 nach Gallien und Spanien auf Reisen, um dort durch seine Anwesenheit die Vershältnisse zu ordnen. Ziemlich drei Jahre blieb er außer Landes; erst im Juli 13

kehrte er nach Rom zurud. In der Ferne erfreute ihn Horaz durch dies Lied, das die Sehnsucht des Bolfes nach seinem Berricher ausspricht.

Gebankengang. "Schon zu lange bist du fern! So kehre zurück; benn du hast balbige Rückkehr im Senat versprochen!

Wie die Mutter sehnsüchtig die Beimkehr des Sohnes, der schon länger als Jahresfrist jenseits des Meeres weilt, mit Gelübten und Gebeten erfleht : so sehnt sich das Baterland nach seinem Herrscher! Denn sicher ist auf dem Acker der Stier, gesegnet sind die Felder, friedlich das Meer, Treu und Glauben herrscht im Verkehr, Sittlichkeit im Hause: Gesetz und Sitte hat den Frevel niedergeworfen. Niemand braucht, fo lange Cafar lebt, die Parther, Schthen und andere Bölker zu fürchten. Bielmehr geht jeder ruhig feiner Arbeit nach : Dann kehrt er wohlgemut zum gemütlichen Mahle heim und denkt beim Nachtisch deiner, indem er dir die üblichen Opfer spendet".

Beim Nachtisch wurde den Laren des Hauses das Speisopfer dargebracht. Dem Augustus wurde seit dem Jahre 30 auf Senatsbeschluß sowohl bei öffents lichen als bei privaten Gastmählern als dem Genius des Hauses geopfert. Der genius Augusti wurde schon zu Lebzeiten des Raisers aus Marmor mit Fill= horn und Opferschale gebildet und neben den Laren und Benaten aufgestellt.

"Ja, Dantbarkeit erfüllt sein Herz, und segnend ruft er aus: "Mögest

du lange leben!"

Die Gliederung. Der 1. Teil spricht die Sehnsucht des Bolkes nach seinem Herrscher aus und schließt diesen Gedanken nach dem Bergleich in unzweideutiger Weise ab durch die Worte: quaerit patria Caesarem. Str. 1-4. Der 2. Teil begründet die Sehnsucht des Bolkes. Die Kunjunktion etenim fagt dies mit völliger Rlarheit aus. Die Begründung ber Sehnsucht aber liegt in den Berdienften des Herrschers, die daher in diesem Teile gefeiert werden. Die Verdienste aber zeigen sich innerhalb des Landes (Str. 5 u. 6) und außerhalb (Str. 7). Die 8. Strophe schließt sich durch den Gegensatz an die siebente an: "Niemand braucht äußere Feinde zu fürchten; sondern friedlich geht jeder seinem Beruse nach", oder affirmativ ausgedrückt: "Nach außen herrscht voller Friede, und so kann sich jeder seinem Beruse widmen". — Strophe 9 und 10 fprechen Dank und Segen für den Herrscher aus, der so Großes getan hat. — Darnach besteht das Gedicht aus 2×4 Strophen, denen sich 2 Schlußstrophen anschließen; es ift durchaus symmetrisch gebaut.

Von dieser hier gegebenen Gliederung weichen die Ausgaben in doppelter Weise ab. 1. Man zieht die 8. Strophe zum letzten Teile. Dann entsteht eine andere Symmetrie, indem der 2. und 3. Teil einander entsprechen würden (4+3+3). Ich glaube diese Einteilung schon deswegen verwerfen zu sollen, weil durch die Parallelstellung nach Horazischem Brauch diese beiden Teile besonders hervorgehoben würden, der Schwerpunkt des Gedichtes aber nicht in Teil 2 und 3 zusammengenommen, sondern in Teil 1 und 2 liegt. Ferner scheint mir Strophe 8 mit Strophe 7 durch den Gegensat, wie so oft bei Horaz, verbunden zu sein, was ich oben versucht habe klarzulegen. — 2. Rauck teilte das Ganze in 5 Strophenpaare, was äußerlich möglich ist. Jedoch habe ich oben dargelegt, daß Strophe 3 und 4 denselben Gedankeninhalt haben wie das 1. Strophenpaar, ferner daß das 4. Strophenpaar mit dem 3. eng zusammenhängt, insofern dieses die Verdienste des Augustus im Frieden, jenes die im Kriege beleuchtet. — Darnach halte ich an der oben gegebenen Disposition fest. Die Teile heben sich ziemlich deutlich ab durch etenim (vs. 17) und durch die mit dem Pronomen

te gebildete Anaphora in Vers 33. Bgl. auch das über die Anaphora zu IV.

14 Gesagte (S. 20).

Wir haben oben gesehen, daß Augustus im Herbst des Jahres 16 nach Gallien und Germanien aufbrach. Diese Reise war zunächst veranlagt durch eine empfindliche Niederlage, welche die Sigambrer, der aus Cafar bekannte germanische Bolsstamm, der zwischen der Sieg und der Lippe wohnte, dem Statthalter von Gallien, namens Lollins, beigebracht hatten. Die Rückfehr bes Kaisers verzögerte sich durch seine Weiterreise nach Spanien bis zum Juli des Jahres 13. Sprach das 5. Gedicht, das dem Herrscher wohl ins Ausland nachgeschickt wurde, die Sehnsucht des Volkes nach seinem Herrscher aus, so bezieht

fich die 2. Ode auf die bevorstehende Rücktehr des Raisers.

Festesfreude erfüllt alle Gemüter! Der Senat hat zum Einzuge des Kaifers feierliche Spiele barzubringen und einen Altar bes Friedens auf dem Marsfelde zu errichten gelobt. Da barf auch die Dichtkunst nicht müßig beiseite stehen. Der junge, dreißigjährige Julus Antonius, der Sohn des Triumvirn aus erfter Che, ber von feiner Stiefmutter Octavia (ber Schwester bes Raifers, mit der M. Antonius in 2. Che vermählt war) am faiferlichen Sofe erzogen und vom Raifer mit vielen Ehren ausgezeichnet wurde - er war damals gerade Brator — scheint dem Horaz ben Gedanken nahe gelegt zu haben, ben Sieges= einzug bes Raifers in einem Pindarischen Symnus zu feiern, wie er auf bes Raifers Anregung die Siege seiner Stieffohne bereits in Liedern höheren Stils geseiert hatte. Horaz lehnt dies — ähnlich wie er es II. 12 dem Mäcen ab-gelehnt hatte, die Taten des Augustus in lyrischem Maße zu feiern — in der 2. Dbe ab, indem er fich auf feine Beringfügigkeit gegenüber der Größe Pindars beruft.

Der Gebantengang. "Wer bem Bindar nacheifert, dem wird es ergeben, wie dem Marus, den fein Fürwit in einen fläglichen Tod führte. Denn wie ein geschwollener Gebirgsftrom rauscht Bindar unerschöpflich dabin mit der Rede Fille, sei es, daß er Bacchuslieder singt (Dithyramben) oder Lobgefänge (Egkomien) oder Siegeslieder (Epinikien) oder Alagelieder (Threnoi). Ja, ein ftarter Luftstrom hebt den Bindarischen Gesang in der Wolfen hohe Regionen. Ich dagegen suche wie die Biene mit Fleiß in den Wäldern Tiburs

und an den Ufern des Aniofluffes nur geringfügige Lieder zusammen.

Du, Antonius, wirst mit vollerem Lautenschlage den Augustus befingen, wenn er mit dem Lorbeerfranze geschmückt, die besiegten Sigambrer durch die heilige Straße im Triumphzuge nach dem Kapitol führt. Ja, du wirst besingen die Festestage und die öffentlichen Spiele. Dann werde auch ich nach besten Rräften in das Siegeslied einstimmen. Ebenso will ich beim Opfer bescheiden neben dir fteben: Du wirft, wie fichs gebührt, 20 Rinder darbringen, ich nur ein zartes Kälblein".

Der Gedankengang des 1. Teiles ift einfach und unumstritten. Um so mehr hat man am 2. Teile bessern wollen. Man hat gemeint, daß die Aufsorderung an Antonius, das zu tun, was Horaz selbst ablehnte, im Munde des "Meisters der römischen Lyrik" (IV. 3. 23) als "barer Hohn") erscheinen müsse. Jedoch muß hervorgehoben werden, daß Horaz zu dem beliebten jungen Prinzen des kaiserlichen Hauses") spricht, der nach der Mode der Zeit auch auf dem

<sup>1)</sup> Kießling 3. d. St. 2) Gardthausen S. 500: "Als Prinzen von Geblüt galten um 0—10 an 1. Stelle Agrippa, an zweiter Tiberius und Drusus und endlich an dritter die Reit 20-10 an 1. Antonius Julius". (Plut. Ant. 87-88).

Gebiete der Poesie bereits durch mancherlei Leiftungen sein Talent bewiesen So hatte er ein episches Gedicht Acoundsia verfaßt. Es ist daher vielmehr eine galante Artigfeit, wenn ber gefeierte Altmeifter bei biefer ftaatlichen Feier fich bescheiden neben den Dilettanten ftellt, der dem Raifer doch nach Geburt und Rang viel näher stand. Von diesem Gesichtspunkte muß ich die im 2. Teile gemachten Konjekturen verwerfen und sehe vielmehr in dem überlieferten Texte

das allein Richtige.

hhie niss

)t

3 n

3

it 8

e

= 03 0S

r

e

n

). t.

3

t, n n 11

1 05

Die Gliederung. Es leuchtet ein, daß der 1. Teil von Pindars Größe und der eigenen Unzulänglichkeit handelt, der andere von dem gemeinschaftlichen Siegesliede des Antonius und Horatius. Der Ruhm von Pindars Größe und die Siegesfeier sind annähernd gleich lang; fie umfassen je 7 Strophen, nur ift der 1. Teil um 11/2 Berse, die bereits zum Mittelteil gehören, fürzer. Dies Verhältnis fann aber tropbem nicht zufällig sein; es liegt vielmehr die 2. Art von Symmetrie vor, in der sich 2 Teile um einen Hauptgedanken symmetrisch gruppieren. Daß ein Teil in den anderen um eine Rleinigkeit übergreift, war auch schon bei der 14. Dde dieses Buches bemerkt worden. Als Disposition ift also aufzustellen:

1. Pindars Größe. Str. 1-7.

2. Die eigene Unzulänglichkeit. Im wesentlichen Str. 8. 3. Der Siegesgesang. Str. 9—15.

Das folgende Gebicht IV. 3 fteht wieder im Gegensatz jum vorhergehenden. Trat Horaz dort bescheiden hinter dem großen Bindar zurud, so feiert er jett feine Muse. Sagt er dort, was er nicht kann, so offenbart er jest, was ihm göttliche Gunst verliehen. Man stimmt fast allgemein darin überein, daß der 1. Teil des Gedichtes Str. 1—3 umfaßt und das Lob der Dichtkunft im allgemeinen fingt, der 2. Teil (Str. 4—6) das Selbstbewußtsein bes Dichters im besonderen ausspricht. Das Gedicht besteht barnach aus 2

gleichen Sälften.

Nauck wollte das Gedicht in 3 Teile zerlegen, den 2. Teil mit sed (vs. 10) beginnen und dis Vers 16 reichen lassen. Jedoch bildet sed den not- wendigen Gegensat zu non (vs. 3) und neque (vs. 6), die Periode reicht also bis Vers 12: "Ven du, Melpomene, bei seiner Geburt mit gnädigem Auge angeschaut, der sucht nicht Ehre als Ringkämpser oder Reiter, in den Jsthmischen Spielen, auch nicht als Feldherr in Triumphen, son der n das Lied wird ihm Ruhm verschaffen". Nauch wurde zu seiner Einteilung wohl dadurch geführt, daß er meinte, mit der Erwähnung von Tidur gehe der Dichter bereits zu dem speziellen Teile über. Aber Tidur steht nur spezialissierend für die Annut der Natur überhaupt.

Die Selbstverherrlichung des Dichters, die ihm fo oft Schmähungen eingebracht hat, obwohl gerade diese Oden zum Teil mit zu den schönften gehören, ift außer in der besprochenen Ode auch das Thema in I. 1. II. 20. III. 30. IV. 8 und 9. In mehr scherzendem Tone spricht den Gedanken die an Censorinus gerichtete Ode IV. 8 aus. "Gold und Elsenbein würde ich dir schenken, wenn ich es hätte. Was ich habe, ist ein Lied. Das will ich dir als Geschenk darbringen, und zugleich dir den Preis des Geschenkes nennen : Es ift nämlich unbezahlbar". Go folgt nun das Lob der Dichtkunft: Dignum laude virum Musa vetat mori; Caelo Musa beat. — In den beiden Sätzen liegt die Steigerung: Die Dichtung gibt Unsterblichkeit: ja fie versetzt in den himmel, gibt Gottheit. Beide Gedanken werden chiastisch durch je drei Beispiele belegt : Scipio, Romulus, Aeafus; - Herfules, die Tyndariden, Bacchus. Es muß daher

als burchaus verfehrt bezeichnet werden, den Bers 28: Dignum laude virum . . . auszuscheiden, was immer noch in den Ausgaben geschieht. Der Bers ift un= entbehrlich und des Horaz durchans würdig. Ebensowenig darf Bers 33: Ornatus viridi tempora pampino beseitigt werden.

Wegen solcher Selbstverherrlichung mögen auch von den Zeitgenossen manche den Dichter geschmält und ihm übertriebene Einbildung vorgeworfen haben. Sie mögen gefagt haben, seine Gedichte seien gegen Homer nur Gering= fügigkeiten, fie würden den Sturm der Zeiten nicht überdauern. Solchen Reden tritt der Dichter in der folgenden, an den schon oben genannten Lolling, der im Jahre 16 das Unglück gegen die Sigambrer hatte, gerichteten Dbe entgegen.

IV. 9. Gedantengang. "Glaube nicht baran, daß meine Lieder

6

bneff(hu

9

in Spon Sestination and end of in

untergehen werden. Str. 1.

Wenn auch Somer die erste Stelle unter den Dichtern einnimmt, so ist beswegen die griechische Lyrif nicht verschollen. Str. 2 und 3.

Richt find die von homer besungenen helden die ersten, deren helden=

finn die Unsterblichkeit verdient hätte. Str. 4-6.

Es haben mahrhaftig ichon vor Agamemnon der helben viele gelebt, aber alle bedt sie die lange Todesnacht, weil ihre Taten nicht durch den Mund bes Sängers unfterblich wurden. Str. 7.

Verschwiegene Tugend und begrabene Tatenlosigkeit stehen nicht weit So will ich denn auch deinen Ruhm, mein Lollius, auseinander.

sterblich machen".

Die Bliederung. Die letten 6 Strophen umfaffen den Ruhm des Lollins, ebenso viele gehen der Mittelftrophe, die den hauptgedanken enthält, voran. Es liegt also die 2. Art der Symmetrie vor. Die Teile sind auch äußerlich flar von einander geschieden. Der Inhalt der einzelnen Teile ift demnach :

1. Der Segen ber Dichtung (negativ). Str. 1-6.

2. Busammenfaffung des Gedankens, affirmativ: Die Dichtung gibt Unsterblichkeit. Str. 7.

3. Der Ruhm des Lollius. Str. 8—13.

Daß Strophe 7 nicht mit Strophe 1-6 zu einem gemeinsamen Teile zu vereinigen ift, sondern einen Teil für sich bilbet, ift darin begründet, daß sie nach den negativen Ausführungen den Gedanken affirmativ ausspricht. Mit der Negation hebt schon die 1. Strophe an: Ne forte credas. Dann aber folgt anaphorisch: Non si (vs. 5), nec si (vs. 9), non (vs. 13) und in der 5. und 6. Strophe noch rascher auseinander: non semel, non pugnavit, non ferox. Daß aber die Anaphora die Zusammengehörigkeit des Inhaltes bezeichnet, ist zu III. 21 und IV. 14 dargelegt worden.

Das 11. Gedicht enthält eine Ginladung an Phyllis, "seine lette Liebe". Es ist der 13. April, Mäcens Geburtstag. Der Dichter ermahnt die Geliebte, von Telephus zu laffen, der nicht für fie bestimmt ift, und erneuert feine Gin-

ladung unter Berficherung feiner Treue.

Wie in den Festesliedern des 3. Buches (8 und 14) steht der Hauptsgedanke in der Mittelstrophe: Es ist meines Mäcen Geburtstag. Voraus gehen 4 Strophen, und ebenso viele folgen. Der Ausbau geschieht also wie in jenen Liedern nach dem 2. Gesetz der Symmetrie. Als Disposition ergibt sich demnach:

1. Einladung an die Geliebte zum 13. April.

2. Es ist ein besonderer Tag, Mäcnens Geburtstag.

3. Mahnung, von Telephus zu laffen, für den fie schwärmt, und vielmehr feiner Ginladung zu folgen.

Die Teile heben sich auch äußerlich klar ab. Mit Telephum an der Spize des letzten Teils wird das neue Thema deutlich bezeichnet. Aus der erneuten Einladung (vs. 31 ff.) einen besonderen Teil zu konstruieren, ist nicht nötig, da dieser Gedanke durch den Gegensat mit dem vorhergehenden eng versunden ist und das Gedicht in diesen Gedanken naturgemäß zurücklausen mußte.

In den Frühling versetzen uns auch das 7. und das 12. Gedicht. Letzt eres schildert in seinem 1. Teile das Erwachen des Frühlings, und zwar

1. in der Natur, 2. in der Tierwelt, 3. im Menschenleben. Gedankengang. "Schon schwellen Frühlingswinde die Segel, nicht mehr starren Wiesen und Flüsse von Eis. Str. 1.

Die Schwalbe baut unter ihren klagenden Tönen ihr Nest. Str. 2. Der Hirt singt im zarten Frühlingsgrase seine Lieber. Str. 3.

Die Zeiten haben Durst gebracht, Bergil (vs. 13).

So lade ich dich ein zu einer trefflichen Flasche Kalenerweins! — Aber (vs. 14) — wenn dir auch schon der Mund wässeig werden mag (si gestis) — umsonst gibt es nichts! (vs. 16). Du mußt dich einkausen! Ein Büchschen von deinem vorzüglichen Nardenöl als Preis! (vs. 17). — Wie, du willst nicht? Nun, dann kann ja das Fläschen auch ruhig im Weinkeller des Sulpicius — die renommierteste Weinstrma! — liegen bleiben! — Aber ein seuriger Wein! Nicht wahr? (vs. 19 und 20). — Also entweder — oder! (vs. 21 u. 22). Ich denke garnicht daran, dir etwas umsonst zu geben. Ich sab's auch nicht so zum Wegwersen! (22—24). Also mach keine Umstände weiter und entschuldige dich nicht mit Geschäften! (vs. 25.)

Dent' an die Rirze des Lebens und lag uns heut noch schlürfen die

Reige der köstlichen Zeit!

r

0

Denn nicht immer kann man verständig sein, man muß auch einmal siber die Stränge schlagen: Dulce est desipere in loco! (vs. 27 n. 28)."
So glaubte ich das vom artigsten Humor durchwürzte Gedichtchen paraphrasieren zu sollen. Es kommt hier sür das Verständnis alles auf die Aufststung der Stimmung und des Tones an. Diese Stimmung wird leider stark gestört, wenn man den angeredeten Vergil mit dem Dichter der Aeneis, dem intimen Freunde des Horaz, identissiert), dem dieser das so gesühlvolle Propemptikon (I. 3) gewidmet hat: sinidus Atticis reddas incolumem, precor, et serves animae dimidium meae! Man denke sich den um 5 Jahre jüngeren Horaz mit dem älteren Vergil, dem er seine Einführung dei Mäcen verdankt und dessen Altern Vergil, dem er seine Einführung dei Mäcen verdankt und dessen Abein! Man denke eben diesen Vergil, den hössischen Dichter, dessen Geist erfüllt ist von der hohen welthistorischen Bestimmung des Kömervolkes, mit einem Salbbüchschen, das er sich sperrt hinzugeben. Der ganze Scherz wird zu einer läppischen Karrisatur. So urteilt denn auch Menge, daß "das Lied sich an mehr als einer Stelle und namentlich in den letzten Strophen als eine Jugendarbeit verrät". Und Gebhardi, der sich in der Aufsassung des Gedichtes ziemlich eng an Menge anschließt, kommt, indem er dies Gedicht mit einem Hauptstück sein Voraz des Katull vergleicht, zu dem Schluß, Horaz habe in dem Hauptstück sein Voraz des Katull vergleicht, dem Chluß, Horaz habe in dem Hauptstück sein Voraz des Katull vergleicht, dem Landbau") ganz und gar nicht. Denn der hiesige Vergil wird als eistriger Geschäftsmann geschliert

<sup>1)</sup> Bie dies Diffenburger, Kanfer, Ribbed (II. 141), Menge, Gebhardi tun.

(studium locri: vs. 25), der sich der Gunst der vornehmen Jugend der jeunesse dorée, erfreute (iuvenum nobilium cliens: vs. 15) und seine Ware (cum tua merce: vs. 21), vermutlich doch wohl eben dies kostbare Nardenöl, das

fei

fei

Be

An St

Di

hie Di

gri abi fein den

pie

ach

më

füh

ber

Die

por

Da

me

feh

63

und

peri

geg

auf

das

der

ihre

gen

wifi

z. Lyr

Ber

die

lieb

er vielleicht felbst fabrizierte, sich teuer genug mochte bezahlen laffen.

Das Nardenöl wurde aus einer indischen Baldrianstaude (nardus) hergestellt, enthielt einen feinen Riechstoff und wurde als Haarol gebraucht.1) Plinius in seiner Naturgeschichte (XII 12) bezeichnet es als bas hervorragenbste unter allen Salbölen, und wenn er den Preis der besten Sorte Nardenblätter auf 75 Denare (ober etwa Mark) für das Pfund angibt, so will er fie als eine gar kostbare Ware bezeichnen. Ich benke mir nun die Berhältnisse also: Horaz sitt an einem schönen Frühlingstage mit einigen Freunden gemütlich beim Weine. Da kommt der Nardenhändler, der auch gern einen guten Tropsen trank, hinzu und preist seine Ware an. Scherzhaft schlägt der Dichter ein Handelsgeschäft vor: Jener wird eingeladen zur besten Marke — die eben deswegen auch erst geholt werden soll, weil der eigene Keller so Gutes nicht birgt —, aber er soll eine Büchse von der angepriesenen Ware umsonst geben. Da sperrt sich der Anider! Bon dieser so teuren Bare! Run wird ihm der Mund ledrig gemacht, bis jener endlich unter allgemeiner Heiterkeit das Büchschen herausrückt. — Ich empfinde, daß das Gedicht, so aufgefaßt, ein ganz anderes Gesicht erhält, und glaube mich zu dem obigen Urteil berechtigt, daß es von dem artigsten Humor durchwürzt ift. Ob nun dieser Bergil, wie eine alte Notiz mitteilt, Leibarzt des Drufus und Tiberius gewesen ift oder nicht, macht m. E. nicht mehr viel aus. Bas hindert jedoch, an der Richtigkeit diefer auf den Scholiaften Afron guruckgehenden Bemerkung festzuhalten? Denn der Arzt verabreichte in jener Zeit auch die Medizin und machte wohl auch überhaupt Apothekergeschäfte. Jedenfalls ging der Scholiaft von der richtigen Empfindung aus, daß der hier eingeführte Bergil unter keinen Umständen mit dem Dichter identifiziert werden könne.

Die Gliederung. Es ist einleuchtend, daß die mittelste Strophe den Wendes und Mittelpunkt des Gedichtes bildet; die vorhergehenden 3 Strophen von der Frühlingsseier bilden den Hintergrund, die letten 3 die Ausssührung und Begründung des Hauptgedankens, der die Pointe enthält. Es ist also zu

disponieren:

1. Der Frühling.

2. Wendepunkt: Das Handelsgeschäft mit Vergil. 3. Ausführung und Begründung des Hauptgedankens.

Ebenso klar ist nach meinen bisherigen Ausführungen, daß diese Disposition nicht zufällig ist, sondern daß in dieser Art der Komposition eine bestimmte Absicht des Dichters, ein mit Bewußtsein besolgtes Geset, vorliegt.

In dem 7. Gedicht herrscht eine elegische Stimmung.

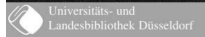
"Es ist Frühling. Wie bald wird dem Frühling der Sommer, diesem ber Herbst und dem Herbst wieder ber träge Winter folgen!

Der Wechsel in der Natur mahnt uns an die Bergänglichkeit alles Ir-

dischen. Str. 1—3.

Doch die Natur erneut sich ständig, das Menschenleben nicht. Auch Frömmigkeit und Reichtum rettet nicht vor dem unerbittlichen Tode: Pulvis et umbra sumus. Str. 4.

Drum genieße das Leben, so lang' es noch Zeit ift. Str. 5.



<sup>1)</sup> Gemoll Realien 1. S. 65. Marquardt Mau: Privatleben II, 784 ff. — Becker-Rein: Gallus III 116.

Denn nicht deine hohe Geburt, nicht deine Beredsamkeit und Frömmigkeit werden dich vom Tode befreien, mein Torquatus, so glänzend auch das Urteil sein mag, das der Richter der Unterwelt über dich fällen wird. Str. 6.

Auch Diana konnte den keuschen Sippolytos, Thefeus feinen Freund

Peirithoos nicht aus der Finsternis der Unterwelt erretten". Str. 7.

Der Angeredete Torquatus war ein anerkannter Redner und bedeutender Anwalt, dessen Reden noch im 3. Jahrhundert gelesen wurden. Die elegische Stimmung des Gedichtes scheint durch das innige Freundschaftsgesicht des Dichters veranlaßt zu sein. Torquatus tritt uns durch das Lob, das Hora höer spenation ihm hier spendet, als ein Mann entgegen, welcher der engeren Freundschaft des Dichters durch seine Vorzüge wohl würdig war. Seine Undestechlichkeit ist so groß, daß Minos, das Ideal der Gerechtigkeit, ein glänzendes Urteil über ihn abgeben wird (vs. 21). Sein Adel, der Jauder seiner Rede, seine Tugend lassen seine vornehmes Wesen und seine vornehme Denkungsart erkennen. Die Wahl der Worte, die sein Lob aussprechen: splendida arbitria, genus, facundia, pietas zeigen in ihrer gemessenen Kürze und mit ihrem edlen Anstrich die Hochsachtung, die der Dichter sür den Freund empfindet. Mit so edlem Freunde möchte man ewig leben, aber die Natur hat solche Wünsche versagt. Die Ansschlung des Theseus, der seinen Freund Beirithoos auch auf dem Wege in die Unterwelt nicht verließ, hebt zum Schluß noch die Innigkeit des Freundschaftsserhältnisses.

Die Gliederung. Auch bei diesem Gedicht ist es einleuchtend, daß die Mittelstrophe den Hauptgedanken enthält, dem 3 Strophen als Einleitung vorausgehen und ebenso viel Strophen als Ausführung und Schluß nachfolgen. Daß diese Disposition zufällig ist, kann nach den früheren Darlegungen nicht

mehr behauptet werden. Der Inhalt der 3 Teile ist in furzen Worten:

1. Die Natur erneut sich ständig. Strophe 1-3.

2. Das Menschenleben erneut sich nicht (Gegensat) Str. 4.

3. Ausführung des 2. Teiles und Schlußfolgerung: Aus der Unterwelt kehrt niemand wieder! Drum genieße das Leben und die Freundschaft, so lange es Zeit ist! Str. 5—7.

Die Liebe bilbet nur in wenigen Gedichten des 4. Buches das Thema und zwar in der schon besprochenen, an Phyllis gerichteten Einladung (11), nur noch in 10 und 13. In dem 10., vernutlich nach griechischem Original versaßten Gedichte ermahnt der Dichter den jungen Ligurinus, sich nicht spröde gegen die Liebe zu zeigen, sondern die Liebe zu genießen, so lange noch die Rosen auf den Wangen blühn. — Nachher ist es zu spät!

Auf dieses 10. Gedicht nimmt das er st e Bezug das in poetischer Weise das Erscheinen des 4. Buches der Ihrischen Gedichte einführt. Lange Jahre hatte der Dichter der Lyrif abgesagt; der Philosophie, die in der ernsten Epistelsorm ihre poetische Verklärung erhielt, sollen die Jahre seines vorgerückteren Lebens gewidmet sein. Plöglich fängt er wieder an, lyrische Gedichte zu machen. Wir wissen, daß die Anregung dazu vom Kaiser selbst gegeben wurde. (Bgl. Einl. z. B. 4 S. 18). Poetisch jedoch erklärt der Dichter die Wiederausnahme der Lyrik durch eine neue Liebe, die sein Herz ergriffen habe. Das Gedicht ist an Benus, die Göttin der Liebe, gerichtet.

Gebanken gang. "Wieder erregst du, Benus, in meinem Herzen die Liebe, der ich lange entsagt? Laß ab von dem Fünfzigjährigen, wende dich lieber an die Jugend. Str. 1 u. 2.

er

re

as

r=

er uf ar tst

311

ift

ne

er

jt,

ch

or

es

3.

t=

eit

B

te

)e

m

tg

11

n

ht

"Da ist z. B. der junge P. Maximus" (ein Berwandter des Kaisers1); "das ist ein Mann von Annut und Adel und in 100 Künsten ein Meister. In dessen Halte deinen Einzug! Der wird auch nicht undankbar sein. Wenn er den Sieg über seinen reichen Nebenbuhler davongetragen hat, so wird er in seinem Part am Abanersee dir einen Tempel weihen und dich mit allen Ehrenbezeigungen feiern. Mit mir ist nichts mehr los! Ich bin abgestorben für

Doch sieh die einsame Träne! Was stockt mir die Zunge? Ach, ich wagte es mir nicht zu gestehen: ich bin ja doch wieder verliebt!" Str. 9 u. 10.

Das Lied ist eine Allegorie und zwar nur eine solche. Der Gedanke ist durchaus von der Hand zu weisen, daß der Dichter in Wirklichkeit von einer neuen Liebe ergriffen gewesen sei. Sine derartige Auffassung würde den Dichter sehr wenig verstehen. Benus ist die Göttin zugleich der Liebe und der lyrischen Boesie, deren hauptsächlichstes Thema eben die Liebe ist. Es ist also in dem Gedicht zu unterscheiden der eigentliche Sinn und die Uebertragung des Gedankens auf die lhrische Boesie. Die Rückkehr zur Liebe ist für den Dichter die Rückkehr zur lhrischen Muse. Wenn er also die Benus bittet, von ihm, dem Fünfzigjährigen, abzulassen und doch schließlich bemerkt, daß er wieder verliebt ist, so bedeutet dies nur, daß er lange der Lyrik entsagt hatte und nun plötzlich sich ihr wieder zuwendet. So führt dies Gedicht in poetischer und zu-gleich artig wißiger Weise das Erscheinen des 4. Buches als Spätling ein.

Die Gliederung. Dem Hauptteile, durch welchen Benus an den jüngeren P. Maximus verwiesen wird (Str. 3-8), gehen 2 Strophen voraus, und ebenso viele folgen. Die vorausgehenden enthalten die eigene Entsagung, bie letzten beiden die plötkliche Entdeckung. Der Mittelteil entwickelt sich jedoch wieder in 2 Stusen, deren jede 3 Strophen umfaßt. Die letzten 3 Strophen dieser Zweiteilung heben sich durch das anaphorische illie (am Beginn von Str. 6 u. 7) und durch das dazu im scharfen Gegensatz stehende me (am Anfang von Strophe 8) als zusammengehörig von dem vorhergehenden Teile ab — ganz wie Horaz es liebt. Sie enthalten eine Steigerung nicht bloß des vorhergehenden Teiles, sondern in chiastischer Weise des 2. und 1. Teiles zusammen, eine Steigerung der Empfehlung des Maximus und der Abschwörung des Dichters selbst. Die Steigerung gegenüber dem 2. Teile liegt in der Ausführung der in Vers 19 und 20 verheißenen Dankbarkeit, die Maximus der Göttin erweisen wird. Der 2. Teil enthält die Vorzüge, der dritte die Dankbarkeit des Maximus, zu der allerdings schon durch Vers 19 und 20 übergeleitet wird. Darnach ist zu disponieren:

1. Eigener Bergicht. Str. 1 u. 2.

2. Empfehlung bes Maximus. Str. 3-5. (Seine Dankbarkeit wird eingeleitet durch Strophe 5, 2. Teil).

3. Steigerung des Gedankens in 2 und 1: Str. 6—8, und zwar:
a. Die Dankbarkeit des Maximus. Str. 6 u. 7,
b. Verstärkte Versicherung der eigenen Entsagung. Str. 8.

4. Peripetie: Und doch! Bas bin ich für ein Tor!

Bei dieser Disposition zeigt sich die vollste Symmetrie. Der Mittelteil

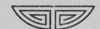
besteht aus 2×3, der erste und der lette Teil aus je 2 Strophen. Ich glaube, die Symmetrie, sei es der einen oder anderen Art, in 12 Gedichten von 15, die dies Buch umfaßt, erwiesen zu haben. Mit Leichtigkeit

<sup>1)</sup> Gardthaufen G. 680, Tac. ann. I. 5.

läßt sich die omphalische Symmetrie auch in c. 13 nachweisen, das ich jedoch hier beiseite lasse. Von den übrigen Gedichten sind c. 8 und 10 überhaupt nicht strophisch gegliedert, haben also auch keinen Anspruch zu erheben auf ein Geset, das nur der strophischen Gliederung zukommt. Somit ergibt sich, daß der Dichter das Gesetz der Symmetrie in diesem Buche stets beobachtet hat.

Nach diesem Resultate läßt sich m. E nicht mehr in Abrede stellen, daß

Nach diesem Resultate läßt sich m. E nicht mehr in Abrede stellen, daß die Symmetrie, wo sie erwiesen wird, nicht zufällig ist, sondern auf bewußter Absicht beruht, daß der Dichter sie für seine strophisch gegliederten Gedichte — wenn auch nicht immer — als bestimmtes Kunstgeset beobachtete, und man kann es bei der Feile, die Horaz überhaupt auf seine Gedichte verwandte<sup>1</sup>), wohl nachsühlen, wenn er von sich selbst nicht nur im Scherze sagt: operosa parvus carmina singo (IV. 2. 31). Ob man in dieser Sorgsalt einen Vorzug oder eine Pedanterie erblicken will, überlasse ich dem Geschmack des einzelnen. Der Erklärer hat die Verpstichtung, der Absicht des Dichters nachzugehen, die Würdigung gehört in das Gebiet der ästhetischen Kritik. Jedoch möchte ich in letzterer Hinsicht noch einmal auf die am Ansang der Abhandlung zitierten Worte Goethes urückverweisen.



<sup>1)</sup> nonumque prematur in annum. A. P. 888.

