manche Volksbräuche, so wie die Frühlingsspiele mit Fecht- und Hinrichtungsszenen, der Kampf des Winters mit dem Sommer und die in manchen Ländern besonders zur Fastnachtszeit üblichen Schwerttänze die Erinnerung bewahrt haben. In diese Zeit hatte die Kirche alle die Tänze und Mummereien der heidnischen Wendscste zusammengedrängt und so gingen auch die alten Frühlingsspiele in der gemeinsamen Form der Fastnachtsspiele auf. Jene traten zur Zeit, in der das Rittertum den Ton im gesellschaftlichen Leben angab, in den Vordergrund, während die aus den Umzügen erwachsenen Winterspiele schon eine Entfaltung des Städtelebens verlangten. Die Frühlingsspiele erhielten ihre literarische Prägung unter Einwirfung der sogenannten hößischen Dorspoesse Neidharts und seiner Nachahmer; sie haben daher das Ausstreben des Bauernstandes zur Voraussehung, mischen hößische und bäuerliche Elemente und suchen eine Intrige herauszuarbeiten. Ihre typische Form erhielten sie in den Neidhartspielen. Diese beginnen mit einer Frühlingsseier und verbinden damit eine Szene aus dem Kampse Neidharts mit den Bauern.

Das älteste, wahrscheinlich in Steiermarf entstandene Stüd dieser Art erzählt den Grund des Haifen. Reidharts gegen die Bauern. Er will das gesundene erste Beilchen der Herzogin zeigen; die Bauern aber haben ihm die Freude in übler Weise verdorben.

An dieses ganz einsache Stückhen wurde später eine Menge anderer dramatisch bearbeiteter Schwänke angereiht und so entstand zu Beginn des fünszehnten Jahrhunderts in Tirol das große Neidhartspiel, das zur Einsügung von Tanzszenen reichlich Gelegenheit bot. Es ist mit seinen 2000 Versen das umsangreichste altdeutsche Lustspiel und war ursprünglich für die hössische Gesellschaft bestimmt und in der vornehmeren Dichtersprache abgesaßt. Althössische Formen klingen noch nach in den Reden der Ritter und Damen und bilden einen wirksamen Gegensaß zu den ungefügen Worten der Dörper. In kürzerer Fassung bietet den Stoff das sogenannte kleine Neidhartspiel; den ganzen, unter dem Einsluß des Nürnberger Fastnachtsspiels aber schon vergröberten Inhalt erkennen wir noch aus einem umfangreichen Sterzinger Szenar. Der Charakter der Neidhartspiele lebte fort in vielen Lustspielen, die in Österreich entstanden.

Bon diesen nimmt das von dem Perner und dem Bunderer seinen Stoff aus der Helden, das von Aristoteles aus der Volkslage, in dem Spiele von den bösen Weibern und in jenem von sien alten Weibern tragen diese den Sieg über die Teusel davon und der Tanaweschel, die Personisitätion einer Seuche, wird von allen, denen er Schaden zufügte, in Antlagezustand versetz und vom Richter zum Tode verurteilt. Durch den edlen, an die geistlichen Dramen sich haltenden Stil, bessere Metrik, berger Spielen ab, in denen die Zote oft den Wis vertreten muß, und wenn auch die Neidhartspiele gegen Bauern gerichtet sind, so handelt es sich doch nur um die Frende, die Tölvelhaftigseit durch Schlauheit besiegt zu sehen, nicht aber um eine moralische Verachtung der Bauern wie in den Nürnberger Spielen. Erst als diese auch in Osterreich vordrangen, ging der ledensfrische, von seder Satire, politischen und sozialen Leidenschaft freie Charafter der Spiele diese Landes verloren.

Eine einheitliche Entwicklung der Handlung finden wir nur in dem schweizerischen Spiel vom klugen Anecht, der erst seinen Herrn, dann einen Kausmann und zuletzt sogar seinen Anwalt betrügt, der ihn von der Strase besteit hat. Der beliebte, früher schon in einem italienischen, dann in einem französischen, von Reuchlin (1497) in einem lateinischen Lustspiel (Henn obehandelte Stoff wird vom deutschen Dichter mit Humor und mit einer Gewandtheit bearbeitet, die im fünfzehnten Jahrhundert ebenso selten war wie die moralische Nuganwendung, mit der er das Drama schließt.

## 7. Die Proja.

Mit der wachsenden Macht des Bürgertums im staatlichen Leben und der popularisierenden Richtung der Zeit entwickelte sich unter mannigsachen fremden Einflüssen seit der Mitte des dreizehnten Jahrhunderts im Gegensate zur Poesie die deutsche Prosa zur Blüte und oft bis nahe an die Bollendung.

Söher als bisher erhob fich zunächst die deutsche Predigt, und zwar durch Mönche jener Orden, die zum Schute der durch Retereien bedrohten Kirche sich gebildet und das Recht, überall predigen zu dürsen, sich erworben hatten. Es sind dies die Orden des hl. Franziskus

von Afsisi und des bl. Dominitus, jener 1209, dieser 1216 gegründet. Durch die Armut und Niedrigkeit ihres Auftretens entsprachen sie ganz dem Geiste der Zeit, der gegen die Macht und den Reichtum des Klerus so oft und entschieden seine Stimme erhoben hatte. Berbunden mit der Kirche, resormierten sie an sich und durch ihr Beispiel auch an anderen, was häretische und untsirchliche Parteien mit Gewalt und Revolution besser machen wollten. Mit ihren Borträgen wandten sich die Dominikaner (Predigerbrüder) vorzugsweise an die Städtebewohner, die Franziskaner mehr an die des Landes, beide Orden aber gaben der Predigt Berständlichkeit, Anwendbarkeit sür alle Stände und eine breitere Aussührung, dem Prediger selbst die Freiheit seiner Subsektivität und persönliche Bedeutung. Leider sind uns von ihnen nur wenige Namen und Predigten überliesert und selbst über die Lebensumskände des berühmtesten von allen sind wir, troßdem die gleichzeitigen und unmittelbar nachsolgenden Chronisten über keinen Prediger des Mittelalters so sleißig schrieben wie über ihn, dennoch nur wenig unterrichtet. Es ist dies Berthold, Bruder des Franziskanerklosters zu Regensburg, der gewaltigste Bekännsfer der Hargisen und eindringlichste Busprediger seiner Zeit.

Wahrscheinlich im ersten Dezennium des dreizehnten Jahrhunderts als ein Angehöriger der angesehnen Bürgersamilie Sachs in Regensburg geboren, folgte er dem Ruse des hl. Franziskus und genoß eine sehr umfassende Bildung, vielleicht sogar in Paris. Bon 1253 dis 1270 entsaltete er seine Tätigkeit als Missionsprediger, die ihn in die Steiermark, nach Böhmen, Schlessen, an den Oberrhein, in die Städte Speier, Kolmar und Konstanz, in die Schweiz, nach Dierreich und Ungarn führte. Um 1270 zog er sich nach Regensburg zurück und state daselbst am 13. oder 14. Dezember 1272, nachdem ihm sein treuer Freund David von Augsburg einen Wonat zuvor im Tode vorangegangen war. (Vergl. Textbild.)

Mis 1318 ein Richter einen Schweizer Burger fragte, was ihm aus feinem Leben befonders in Erinnerung fei, ergählte diefer, wie Bruder Berthold zweimal nach Thun gefommen fei, um daselbst zu predigen. Und wie der Chronist Johannes von Winterthur (um 1340), dem wir diesen Bericht verdanken, so erzählen auch andere von dem mächtigen Eindrucke, den Bertholds Predigten im Bolfe hervorriefen. Er predigte, da die Hallen der Nirche feine oft nach Taufenden gablenden Buborer nicht faffen konnten, im Freien; vor dem Stadttore, auf dem Felde, unter der gewölbten Krone einer Linde wurde eine Kangel errichtet, eine freihängende Feder zeigte ibm die Windrichtung an, nach der er die Leute sich aufstellen ließ. Die Urfache aber der ungebeuren Anziehungstraft, die er auf alle ausübte, lag barin, daß er als ber erfte beutsche Prediger aus dem Rahmen der Allgemeinheit beraustrat und durch bestimmte Individualisierung seinen Worten Leben und Wirklichkeit und darum auch eine unmittelbare Wirkung verlieh. Er greift ben Gunder mitten aus feinem Bublifum beraus, ftellt in beffen Namen an fich Fragen, erhebt Einwürfe, widerlegt fie und gestaltet die Rede durch folche Dialoge dramatisch. Phantafievolle Schilderungen und mannigfaltige Bergleiche aus allen Gebieten des Lebens erhöhen die Runft feiner Darftellung, die verschiedenften Tonarten vom feinen humor bis jum erschütternoften Bathos erhalten die Lefer ftets gespannt und die gablreich eingeflochtenen Sprichwörter paffen trefflich zur Bolfstümlichfeit des Ausdruckes, beren Rlaffifer er geworden ift. (Abb. S. 344)

Bruder Berthold hat seine Predigten deutsch gehalten; sie wurden aber sateinisch, zum Teil mit deutschen Randbemerkungen (eigenen Worten Bertholds) nachgeschrieben und diese Nachschriften teils deutsch, teils sateinisch ausgearbeitet und entweder so oder in der ursprünglichen Nachschrift übersiesert. Eine Anzahl von Predigten liegt aber auch in sateinischen Entwürsen und Aufzeichnungen von Bruder Berthold selbst vor. Bon großer Bedeutung für die Kulturgeschichte überhaupt, erweitern Bertholds Predigten, zumal die sateinischen, auch unsere Kenntnis von dem damals weit verbreiteten Ketzertum. Die Originalität Bertholds erflärt, daß er keine förmliche Schule bildete und keine ebenbürtigen Nachahmer sand, obgleich seine Art der Rede nicht ohne Wirfung auf die Entwicklung der Kanzelberedsamkeit, und zwar insbesondere innerhald seiner Ordensgenossen geblieben ist. Geehrt als Redner war auch der Franziskaner David von Augsburg, den man ohne hinreichende Gründe als Lehrer und Novizenmeister Bertholds anzusehen psiegt. Einig waren beide Männer in der Bekampfung der Keber, von denen die

Katharer in Sübentschland und Österreich, am Rhein, namentlich in Köln und Mainz, in Heisen und Nassau, die Waldenser aber in allen Ländern verbreitet waren. Bon den letteren, den Armen von Lyon oder Leonisten, spricht David in seiner zwischen 1256 und 1272 versasten lateinischen Schrift "Über die Inquisition der Häretiter" und nennt sie die gesährlichsten von allen, die in Bayern aufgetreten sind. Bon seinen deutschen Predigten ist uns nichts erhalten; doch



Grabstein Bruder Bertholds im Kreuggang des Domes zu

besitten wir von ihm außer mehreren lateinischen Schriften auch zwei Traftate in deutscher Sprache, die sieben Borsregeln der Tugend und den Spiegel der Tugend. Beide stellen David an die Spiede der deutschen Mystister, die nicht bloß durch die Tiese ihrer geistigen Schöpfungen alles übertrasen, was das vierzehnte Jahrhundert hervorbrachte, sondern auch als die ersten die deutsche Prosa zur schönen freien Form erhoben haben.

Mit dem Zauber mittelalterlicher Boefie ichildert Mech= thild von Magbeburg (geft. um 1285 im Biftergienfer= innenflofter Belfta) in ihrer an Bilbern, Ideen und Sentengen reichen Schrift Das fließende Licht der Gottheit die Brautschaft der Seele mit dem dreieinigen Gott. Die ursprüng= liche niederdeutsche Fassung des Büchleins, das 1250—1264 entstand, scheint verloren zu sein, doch besitzen wir es in einer oberdeutschen Übersetzung, die Magister Heinrich von Nörd= lingen um 1344 für die Dominikanerinnen zu Maria= Medingen besorgt hat. Allmählich zog die Mystik immer weitere Rreise und im erften Drittel des vierzehnten Jahrhunderts rief fie allerorten in Deutschland eine tiefftrömende Bewegung hervor. Die Streitigkeiten des Kaifers Ludwig des Bayern mit dem Bapfte Johann XXII., die Gefangenschaft der Bapfte in Avignon, die Bügellofigkeit der Sitten, ferner die vielen peftartigen Krankheiten und andere Unglücksfälle, von benen Deutschland damals beimgesucht wurde, wirften zusammen, daß viele aus dem geiftlichen und weltlichen Stande fich auf bas innerfte Gebiet religiöfen Dentens und Gublens gurudgogen, um felbft ben Frieden der Geele gu gewinnen und bas religiöfe Leben allenthalben gu weden. Im Gefühl inniger Gemein= ichaft mit Gott nannten fie fich mit Bezug auf Joh. 15, 15

Gottesfreunde und erschlossen ihre Gemüter der Mystik, in die sie vorzugsweise durch die Predigten und Schriften der Dominikaner eingeführt wurden. Am Oberrhein, von Straßburg bis Basel, und noch weiter hinauf in den Klöstern der Dominikanerinnen des Oberelsasses, der Schweiz und in Bayern, dann am Niederrhein zu Köln und selbst in den Niederlanden gab es Gottessreunde. Im allgemeinen waren sie, wenigstens solange sie unter geistlicher Führung standen, treue Glieder der Kirche, die im Gegensatz zu den Fratizellen und den Brüdern des freien Geistes durch Wort und Schrist das Volk zu einem tugendhaften Leben anzuspornen suchten. In Fühlung mit den Gottesfreunden stand auch Meister Echart, der Begründer der philossophischen Mystik. Er wurde um 1260 als Sohn eines ritterlichen Geschlechtes geboren, trat in Ersurt in den Dominikanerorden, entwickelte, nachdem er seine Studien in Paris beendet hatte, als Prior der neu errichteten Ordensprovinz, dann als Lesemeister (Prosessor) in Straßsburg und Köln eine rege Tätigkeit und starb 1327.

Er war von der in feinem Orden ftets tren gepflegten Scholaftit ausgegangen. Als Begriffstunftler fteht er durchweg auf den Schultern seiner unmittelbaren Borganger, Alberts des



Aus heinrich Susos "Büchlein von der Weisheit". Rach einer Danbichrift der Dombibliothef in Breslau. (15. Jahrhundert.)



Großen und des Thomas von Nauin, der bedeutendsten Bertreter der klassischen Scholastif; ihr verdankt er sein Wissen und seine philosophische Schulung; aus ihr schöpfte er in seinen hauptsächlichsten, lateinisch abgesaßten Schristen und erst allmählich begann er, von neuplatonischen Ideen beeinflußt, die Beiterbildung des Überkommenen im Geiste einer philosophischen Mystik. Indem er das Einswerden der Seele mit Gott, um das sich alles mystische Denken dreht, in das Wesen verzetzt und sich daher vorzugsweise an den Berstand wendet, unterscheibet er sich von den älteren Mystiken, die es in den Willen verlegten, und gab so der Mystik, die bisher ein afzetisches Gepräge trug, eine mehr spekulative Richtung. Der hohe Flug aber, den sein Geist dabei nahm, brachte ihn in Widerspruch mit den Lehren der Kirche, die nach seinem Tode 28 seiner Lehrsätze verwarf. Doch hatte er in einer Predigt erklärt, alles was sich etwa in seinen Schristen Harelisches fände, zu widerrusen und der Kirche sich unterwersen zu wollen. Groß sind sein ellerige gestellt und dadurch die deutsche wissenschaftliche Prosa zwar nicht begründet, aber doch am fruchtbarsten entwickelt.

Noch zu Echarts Lebzeiten sammelte man Aussprüche aus seinen lateinischen Schriften und vervielsättigte die deutschen Predigten und Traftate. Viele geistliche Redner folgten der spekulativen Richtung Meister Echarts, doch nur von wenigen sind uns Namen und Werfe überliesert. Um 1326 veranstaltete der Dominisaner Giselber von Slatheim in Erfurt eine Sammlung von Predigten mystischer Richtung, und wie er hier eigene und fremde aneinander reihte, so auch in einer Sammlung von Heiligenpredigten, die er 1343 bis 1349 für Hermann von Friglar, einen begüterten Laien, als duch von der heiligen lebine und mit einigen Bemerkungen Hermanns niederschrieb.

In den Kreis der Schüler, die zu des Meisters Echart Füßen saßen, gehört auch der selige Heinrich Seuse, der Poet der deutschen Mystik. Während jener mit seinen Spekulationen den Verstand seiner Zuhörer anzuregen sucht, wendet sich Seuse vorzugsweise an deren Gefühl und zeigt sich dabei in seiner ganzen Liebenswürdigkeit besonders dort, "wo hinter der mystischen Umhüllung ein tief empfindendes, mitsühlendes Herz hervorschlägt, ein treues liebevolles Menschenange bervorleuchtet." Unter vielen Leiden, Prüfungen und Kasteiungen war er zu den höheren Stusen der Kontemplation emporgestiegen und segensreich war das Wirken, das er als Seelsorger und Prediger den Rhein auf= und abwärts entsaltete. Alls er 1366 in Ulm starb, umschwebte ihn der Ruf der Heisgesche Ker war als Sohn eines Heinrich von dem Hegan um 1300 geboren, batte aber den Zunamen der Mutter (Suse, Seuse, latinisiert Suso) angenommen.

Um 1362 unterzog er seine vier Hauptschriften einer Revision, "weil etsiche seiner Bücher nun lange in fernen und in nahen Landen von mancherlei unkönnenden Schreibern und Schreiberinnen ungänzlich abgeschrieben seien, so daß jedermann dazu legte oder davon nahm nach seinem Sinn". Daher wollte er seine Werke selbst redigieren, damit man ein "recht Exemplar" fände nach der Weise, als sie ihm zuerst von Gott einleuchtete. In diesem Exemplar sind Seuses mystische und afzetische Grundsähe enthalten. Es umfaßt sein Leben, wie es nach seinen Mitteilungen Elsbet Stagel, eine Dominikanerin des Klosters Töß bei Winterthur, ausgezeichnet hat, serner die Büchlein der ewigen Weisheit und der Wahrheit und das Briefbüchlein. Außer diesen Schriften sind uns von Seuse noch das Horologium sapientiae, das ungestürzte Briefbuch und einige vor klösterlichen Gemeinden gehaltene Predigten überliefert.

Seuse sagt einmal von sich, er habe von Jugend auf ein minnereiches Herz gehabt, und hat damit selbst sein Wessen am besten gezeichnet. Die Liebe ist es, die sein Denken und Handeln durchdringt, durch Leiden und Dualen nicht gemindert wird und durch seine klangvolle Sprache auch in unsere Herzen dringt. Er ist der Sänger der geistlichen Minne, sein Leben ein großes Epos der Gottesminne. Zur göttlichen Liebe will er alle emporziehen, die nicht mit Liebe, sondern mit Leiden beginnt, dann aber nicht mit Leid endet, sondern in der Vereinigung von Lieb mit Lieb ewig glücklich macht. Als Knappe hat er zuerst seinem geistlichen Herrn gedient und erst

durch Taten des Leidens sich die Ritterwürde erworben. Daß er aber die Taten vollbrachte, bewirfte seine religiöse Überzeugung, die er sich durch eine philosophische und theologische Schulung erworben hatte. Die Heiligung seiner selbst und die Vervollkommunung anderer bildeten die beiden Ziele seines Lebens. Um auch anderen das Unsichtbare und Unaussprechliche möglichst nahe zu rücken, hat er seine Vächlein mit symbolischen Vildern ausgestattet (Veilage 64), und was er sie sehrte, war die Lehre des Thomas von Aquin und des Meisters Echart, dessen Irrtümer er aber vermied. Auch Seuses Gedanken nehmen oft einen hohen Flug und wenden sich beschaulich den Dingen der höchsten Spekulation zu. Sprache und Ausdruck gewinnen dann einen hochpoetischen Schwung. Überall verrät die Darstellung die Wahrheit der Empfindung und er schildert, erzählt, belehrt und ermahnt in einer Sprache, die durch ihre Melodie und Geschmeidiskeit, durch die dem Schwaben eigene Gemütlichkeit, Fülle und Innigkeit sich einschmeichelt und seine Vüchlein als die besten Erzeugnisse der deutschen Prosa seiner Zeit erscheinen läßt.

Die Gedankentiefe Meifter Echharts, ben Teuereifer des Bruders Berthold und die Innigfeit Ceufes vereint der Dominifaner Johannes Tauter, der liebe vatter der Gottesfreunde und der Bolfsprediger unter ben Muftifern. Meifter Edhart war fein Lebrer, Strafburg feine Heimat und hier wirfte er, als Prediger mit Bewunderung gehört, bis zu seinem Tode (1361). Seine Predigten find uns mangelhaft, meift nur in Nachschriften von Zuhörern, überliefert; viele unter seinem Namen laufende find, wie auch manche Traktate und Briefe, nicht fein Gigentum. Auch Tauler erblicht den Sobepunft des religiofen Lebens in dem minniglichen Berfenken in den unaussprechlichen Abgrund der Gottheit; aber er bewegt sich nicht wie sein Meister auf jenen spekulativen Soben, sondern behandelt die darauf bezüglichen Fragen nur jo weit, als fie dazu bienen, seine Lehre vom Seelengrunde, wo sich die Bereinigung der Seele mit Gott vollzieht, zu erörtern. Die hauptsache ift ihm die erbauliche Einwirfung auf feine Buhörer und darum tritt in seinen Predigten mehr das praktisch-afzetische Glement als das rein spekulative hervor. Am häufigsten behandelt er die Frage, wie die Abkehr des Geschöpfes von der Kreatur jum Schöpfer bin fich vollziehen foll; er weiß aber bie gefährlichen Spiten muftifchen Denkens umzubiegen, indem er die Bereinigung der Seele mit Gott nicht als Wesensvermengung beider, fondern als Werf der Gnade bezeichnet und eindringlich vor der Ausartung der Kontemplation in Quietismus warnt. Bon diesem Borwurfe ift nicht gang frei bas Buch von geiftlicher Urmut, das man ihm früher mit Unrecht zugeschrieben bat. Tauler fteht auf firchlichem Boden und dasfelbe gilt im wesentlichen auch von dem Berfaffer eines muftisch-afzetischen, oft bearbeiteten und verbreiteten Büchleins, das Luther 1516 und 1518 drucken ließ und unpaffend Enn Deutsch Theologia benannte, denn es bietet nicht ein Spftem fpefulativer Dogmatit, fondern eine Anleitung zur Bollfommenheit. Berfaßt wurde es gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts von einem Priefter und Kuftos der Deutschherren zu Frankfurt a. M., weshalb es ursprünglich "Der Frankfurter" benannt wurde.

Heinrich Seuse erwähnt einmal "die Bruderschaft der ewigen Weisheit" und meint damit die Gotteksfreunde, deren Bestrebungen er durch Wort und Schrift zu sördern suchte. Auf kleinere Kreise wirkte auch der Weltpriester Heinrich von Nördlingen, der von 1332 die 1351 in verschiedenen Gegenden Deutschlands, besonders in seiner Heinat und in Vasel, als Prediger wirkte und mit Tauler und Seuse in freundschaftlichem Versehr stand. Von der ungeheuren Wirkung seines Austretens und seiner Worte, in denen er seinem tiesen und reichen Gesühlsleben Ausdruck verlieh, melden uns die Auszeichnungen der Christina Ehner (1277 bis 1355), zu der er nach dem Tode der Margareta Ehner (1291 bis 1351) in Beziehung trat. Es waren dies zwei Dominisaner-Nonnen, jene in Engeltal, diese in Medingen, die wie Mechtbild von Magdeburg und Abelheid Langmann in Engeltal über ihre Visionen in deutschen Schriften berichten.

Einen Einblid in den geiftigen Berfehr Heinrichs von Nördlingen mit Margareta Ebner gewähren uns die Briefe, die er an sie richtete und ein günstiges Geschief erhalten hat. In

fulturgeschichtlicher und psychologischer Beziehung von großem Werte, gewinnt diese älteste Sammlung deutscher Briefe auch dadurch an Bedeutung, daß sie uns einige besonders ausgezeichnete Gottesseunde aus dem Laienstande nennt. Denn auch aus diesem erhoben sich bald einige Männer, um eine leitende Rolle im geistlichen Leben zu übernehmen. Darunter spielte eine ganz merkwürdige Rulman Merswin, ein wohlhabender Patrizier und Kausmann aus Straßburg, der nach Berkauf von Hab und Gut ein strenges Büßerleben sührte, dann auf göttliche Eingebung, wie er sagt, zu den Gottesserunden in Beziehung trat, auf der Illinsel vor der Stadt 1364 eine Johanniter-Komturei errichtete, in einer an der Kirche angebauten Zelle als Rekluse lebte und 1382 starb, ohne das große Geheimnis verraten zu haben, durch das er sich und die Gottesserunde in ein mysteriöses Dunkel gehüllt hatte.

Dieses aber bestand darin, daß er Namen und Ausenthaltsort des großen Gottesfreundes im Oberland verschwieg. Nach Merswins Angaben war jener geheinnisvolle Unbekannte gleich ihm ein frommer Laie, der durch himmlische Erleuchtung und Gnade zur Einkehr in Gott gelangte, sein Wissen durch Lissenen und Briese vom Himmel erhielt und durch die Macht seines Wortes auf Geistliche und Laien einen unwiderstehlichen Zauber ausübte. Selbst vor den Papst konnte er mit seinen Reformvorschlägen hintreten und ein berühmter Prediger soll erst durch die Unterweisung des Gottesfreundes zur wahren Erkenntnis gekommen sein. Diese aber sei ihm durch die Belehrung Rulmans zuteil geworden, dessen sich der große Unbekannte als prophetischen Organs bediene, um seine Lehren den Menschen zu zu vermitteln, während er selbst nie aus der Verborgenheit heraustrete.

Unter ber Maste biefer Ibealgestalt veröffentlichte Rulman Merswin viele Schriften, fcilbert barin bie freie Gemeinde ber Gottesfreunde mit ihrem unfichtbaren Oberhaupte und ficherte ihnen mit der Berufung auf beffen Autorität eine ungeheure Wirkung. Denn man hat Rulmans Borten geglaubt, in jenem Brediger fogar Tauler erfennen wollen und beffen Bekebrungsgeschichte ben Drudausgaben seiner Werke vorangeschickt, bis endlich die Unhaltbarkeit dieser Meinung und der ganze literarische Betrug Merswins aufgedeckt wurde. Für die Geschichte ber Muftif aber bleibt er eine wichtige Erscheinung, weil er zeigt, zu welchen Berirrungen ber muftifche Webante von der Bereinigung ber Ceele mit Gott, wenn Laien ihn weiter verfolgten, führen fonnte. Der unmittelbare Berfehr jedes einzelnen mit Gott, die religioje Gelbitverberr= lichung, Erhebung des Laientums über das Prieftertum und die vollständige Unabhängigkeit jenes von diejem waren die Biele, die Rulman durch die Erfindung feines geheimnisvollen Lehrers und Guhrers anftrebte. Ohne Dechnamen fanden fich nach Merswins Tode zwei Schriften: der Bericht von den vier Jahren seines anfangenden Lebens, worin er schildert, wie er durch ftrenge Bugubungen und Bersuchungen zu Gott gelangt fei, und das groß angelegte, aber nicht entsprechend ausgeführte Buch von ben neun Feljen. Es fehlte bem Berfaffer an poetischer Begabung und feinerem Formenfinn, um auch der außeren Form gerecht zu werden. Budem vermißt man die Lebendigfeit und ben Reichtum einer aus inbrunftiger Überzeugung und Empfindung quellenden Darftellung, wie fie ben großen Muftifern eigen ift.

Giner grellen Darlegung der Gebrechen seiner Zeit folgt eine Bision, durch die dem Verfasser geoffenbart wird, wie die Seele auf neun Stusen Felsenterrassen), von denen jede dem jeweiligen Grade ihrer sittlichen Reinheit entspricht, zu jener Höhe emporsteigt, auf der die wahren Gottesfreunde, der Grundpseiler der Christenheit, thronen und auf der sich die Gottheit der Seele erschließt.

Auch andere Mystifer bleiben hinter ihren Borbildern zurück; so Dtto von Paffau, Lesemeister im Franziskanerkloster zu Basel, in seiner vor 1383 allen Gottesfreunden gewidmeten, aus der Bibel und weltlichen Schriftstellern zusammengetragenen Sittenlehre "Die 24 Alten oder der geistliche Thron", und der Dominikaner Johannes Nider (gest. 1438) mit seinen 24 goldenen Harfen, einer unter Seuses Einfluß geschriebenen Nachbildung jenes Werkes, dem die bekannte Erscheinung aus der Geheimen Offenbarung zugrunde liegt.

Die Phantasmagorien, durch die man die christliche Mystif trübte, und verschiedene unslautere Elemente schadeten dem Ansehen der Gottesfreunde und brachten sie gegen Ende des vierzehnten Jahrhunderts, wie früher die Beghinen und Begharden, in Berruf. Mit Nifolaus von Basel, dem Bersasser des Buches von den fünf Mannen, und Martin von Mainz, die beide als Keher verurteilt wurden, schwinden sie aus der Geschichte. An die Stelle der

mustischen Dichtung, die auf das religiöse Leben jener Zeit erfrischend gewirft und einem Thomas von Kempen, Nikolaus von Eusa und anderen ihre Geistesrichtung gegeben hatte, trat im fünfzehnten Jahrhundert eine realistische Lebensauffassung und auch die Predigt verließ die Tiesen der Mystik, um entweder in scholastisch-gelehrter oder noch häusiger in praktischer und zugleich volkstümslicher Weise auf die Zuhörer zu wirken. Dabei erfreute sich, dem Geschmacke der Zeit entsprechend, auch die Allegorie wieder einer besonderen Pflege. Zuweilen werden, wie schon im dreizehnten Jahrhundert, von den Predigern kleine Erzählungen herangezogen und eine Sammlung solcher sand unter dem Titel Der Seele Trost im fünfzehnten Jahrhundert weite Verbreitung.

Die Neigung zur Prosa rief im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert auch neben der Mystif eine ausgedehnte deutsche Prosaliteraturerbaulichen Inhalts ins Leben. Ebenso zahlreich wie früher die poetischen wurden jett die prosaischen Legenden, indem man jene teils in Prosa ausschiefte, teils deren lateinische Duellen übersetze. Die Ginzellegenden wurden zu Zyklen nach dem Heilschaftender geordnet und diese verdrängten seit dem fünfzehnten Jahr-hundert das gereimte Bassional und das Leben der Altväter. Die Bibel war seit der Übertragung Matthäi unter Karl dem Großen unzählige Male stückweise, und zwar, wie die zahlreichen Plenarien bezeugen, besonders der Psakter und die Evangelien ins Deutsche übersetzt worden; im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert entstehen Berdeutschungen der ganzen Bibel nach der Bulgata, darunter die prächtigste deutsche Bibelhandschrift, die 1389 bis 1400 nach einer Borlage für König Wenzel angesertigt wurde. (Beilage 65.) Im Jahre 1466 wurde nach einer wahrscheinlich von Johann Rellach, einem Dominikaner oder Franziskaner der Diözese Konstanz, 1450 geschriebenen Borlage die erste deutsche Abibel von Johann Mentel in Straßburg gedruckt, der die 1518 dreizehn neuhochdeutsche Ausslagen solgten, die seit der vierten (um 1473) eine tiefgreisende Revision des Textes ausweisen.

Bis zum vierzehnten Jahrhündert war die Geschichtschung, wenn man von der romanhaften und poetisch behandelten absieht, durchweg lateinisch; jeht wird vorzugsweise die deutsche Sprache verwendet. Wie die Dichtung verrät aber auch die Historiographie den bürgerslichen Charakter der Zeit; man weiß zwar vieles aus der Nähe zu berichten, doch sehlt der weitreichende Blick sür die großen politischen Ereignisse. Daher überwiegen die Lokalgeschichten und Städtechroniken, denen die allgemeine Reichsgeschichte meist nur in Auszügen aus älkeren lateinischen Werken beigegeben wird. Während früher alte Volkssagen die Urgeschichte poetisch verklärten, werden jeht, um das Ansehn einer Stadt, eines Stammes oder Adelsgeschlechtes zu heben, absichtlich ersundene Berichte aufgenommen. Gegenüber der Unterhaltungsliteratur entwickelt die Geschichtschung in reicheren Maße Selbständigkeit, obgleich sie noch ost an lateinische Borlagen sich anlehnt und einsach die alten Reimchroniken in Prosa umsetz.

So wurden im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert die Kaiserchronik, Rudolis von Ems, Jansen Gnifels, Heinrichs von München Weltchroniken zum Teil im engen Anschluß an die Originale, zum Teile in freierer Weise und unter Herbeiziehung anderer Quellen in deutscher Prosa bearbeitet. Die die zum dreizehnten Jahrhundert lateinisch geschriebene Klostergeschichte St. Gallens, die Casus monasterii s. Galli, sette 1335 Christian Küchenmeister unter Berückschichtigung der deutschen Reichsgeschichte dis 1329 fort. Unter Benügung der niedersächsischen Welchronik und anderer Quellen schrieb der Straßburger Geiskliche Fritsche Elosener seine dis 1362 reichende Shronik. Diese wurde von seinem jüngeren Landsmann Jatob Twinger von Königshosen in drei Fassungen bearbeitet, von denen die jüngste und verbreitetste die 1415 reicht. Wie hier in den Jusammenhang mit der Weltzeschichte, wird auch Kölns Geschichte gestellt in der 1499 gedruckten Cronica van der hilliger Stat van Cöllen. In ähnlicher Weise behandeln auch andere Historiographen die Geschichte einer Stadt, teils unter Beigabe einer weit zurückreichenden Einstung, teils mit Beschräntung auf ihre Zeit. So versaßte Tileman Elsen von Wolfhagen die die die his 1398 reichende Einburger Chronik, Peter Cschenloer die Geschichte von Bressau, Konrad Justinger, gleich den beiden oben genannten Stadtscheber, die von Bern. Mehr noch als bei der Erzählung vom Ursprung der Städte spielt die halbgesehrte und fabulose Weise eine Molle in den Stammes und Landesgeschichten. So ichried Thomas Lirer von Kantweil eine Geschichte der Schwaben, die besonders die schwaben Wellschen Wilkinger Wilkinger Wilkinger wird und Fullager Eine Kantweil eine Geschichte der Schwaben, die besonders die schwaben Wilkinger Wilkinger Wilkinger Wilkinger Wilkinger Wilkinger Einder Kantweil eine Geschichte der Schwaben, die besonders die schwaben der Schwab

Linte Spalte.

mit israhel ha be gestagen friede. In mas dor | mme moyfes aldo mitmeines opfertires, noch bleibe nicht bis vru von des figes opfertir mey ner vnserm | berren vierhig tage ond vier | hig nacht. Brot as ber nicht, | noch maffer deiner erden, so du ouf steigest | vnd erscheinest vor der Angesich | te deines herren bous beines | herren gotis. Micht coche das | hidel3) in der milch feiner muter | . Und unser herre sprach zu mog | fi: Schreib dife wort, mit den ich mit dir ond trant her nicht. | Und schreib in die tafeln die | geben wort des Friedes. Und | do mogses von dem perg fteig |, do bielt ber die gwu4) | tafeln der gegengnuffe vnd wost nicht | , das gehürnetb) was fein ant | lige von der geselleschaft der | rede Aber da aaron ond | die kinder von israhel sahen, | das moyses antlig was ge | hurnet, da vorchten fie fich zu | ibm naben zu geen. Und fie | wurden gerufet von im. do | karten6) sie wider assowol aa | ron als die fursten der same | nunge.?) hochtzeit der oftern. Die er | fte frucht des getreides deiner er | den opfer in dreiffunt1) in dem iare. Micht opfer ouf ge | fewertes2) brot das Und do ber bette ge

## Rechte Spalte.

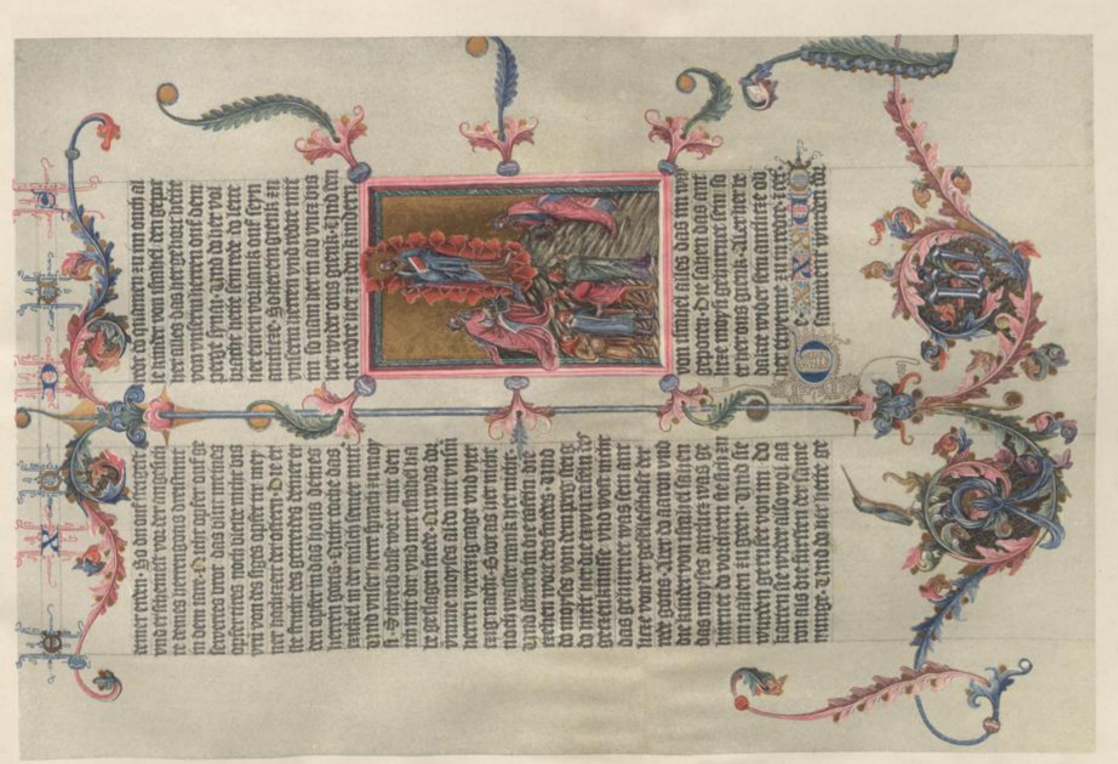
redt, do quamen8) zu im ouch al le kinder von israbel. den gepot | her alles, das ber gehort hette | von vnserm herren ouf dem | perge fynai. Und do her vol | bracht bette sein rede, do leite | her einen vorhank ouf seyn | antlige. Go ber eingienk 3u | vnserm herren ond redte mit | im, so nam ber in ab ung bie | her wider one gient. Und den | ne redte ber gu den findern | von ifrabel alles, das im was | ge-Die faben das ant | lige mogft gehurnet fein, fo | er ber ous gient. her be | dakte9) wider sein antlige ob | ber etwenne zu in10) redte. et cet.

famment wurden dor

<sup>1)</sup> dreimal; 2) gefauertes; 3) Bodlein; 4) gwei; 9) glangend; 9) fehrten; 7) Gemeine; 8) famen;

## Stine Salahan

Bollow and the particular



Eine Seite aus ber Wengelbibel.

(pergen 1400) in her f. in. K. Sweltskinsteef yn When. (Th. 28nd Modis, May 34, IS, 28 bis Ende med Nay, 35, 35



In der Memoirenliteratur erfreuten sich die Reisebeschreibungen einer besonderen Beliebtheit; sie waren teils übersetzungen, teils selbständige Leistungen. Zu den ersteren gehören die Bücher von der Orientreise (1271 bis 1295) des Benetiauers Marco Polo und die überreich mit Fabeln ausgeschmückten und in verschiedenen Fassungen verbreiteten Reiseberichte des Engländers Johannes Mandeville (1322 bis 1355), zu den letzteren die Schilderungen des Münchners Johann Schiltverger, der 1395 bis 1427 als Reisender und Gesangener im Orient weilte, serner der Bericht eines Kölners über den Orient und Mitteilungen der Jerusalempilger.

In den Reisebeschreibungen werden oft naturgeschichtlich merkwürdige Gegenstände erwähnt; aber auch für sich allein sinden sie Behandlung in deutscher Prosa. Das bedeutendste Werk ist Das Buch der Natur des Regensburger Domherrn Konrad von Megenberg, eine freie, teils gekürzte, teils durch Aufnahme kulturgeschichtlich interessanter Abschweifungen und moralischer Ermahnungen erweiterte Bearbeitung des liber de naturis rerum, den zwischen 1233 und 1248 der Dominikaner Thomas von Chantimpre versaßte.

Konrads 1349 bis 1350 geschriebenes Buch wurde sehr beliebt, handschriftlich und seit 1475 auch durch den Druck vervielsätligt und in einem unter dem Namen Alberts des Großen laufenden Auszuge zum Bolksbuch. Weitaus nicht diese Verbreitung fanden die wahrscheinlich von einem deutschen Ordensritter auf der Meinau versaßte Naturlehre und die deutsche Sphäre, das erste Handbüchlein der Physist und Chemie, bearbeitet nach der lateinischen Vorlage des Johann Holywood. Geringe literarhistorische Bedeutung haben einzelne für praktische Zwede bestimmte medizinische Schriften und auch in betreff der Rechtsprosa mag hier die Bemerkung genügen, daß seit der Mitte des dreizehnten Jahrhunderts das Rechtsbücherweien in den Stödten allgemeine Aufnahme sand und im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert durch Glossen, Repertorien und Sammlungen eine reiche Rechtsliteratur sich bildete.

Die ritterlichen Gpen fanden im vierzehnten und fünfzehnten Jahrhundert noch immer Gefallen; sie wurden noch abgeschrieben und mit Bilbern geschmückt. Die Verse aber haben bei der Vervielfältigung oft sehr gelitten und bei den nen entstandenen Gpen stand es nicht viel besser. Da war es geradezu ein Fortschritt, daß man zur ungebundenen Redesorm überging. Das Veispiel für diesen Übergang vom poetischen zum prosaischen Roman gab Frankreich, wo man bereits um die Mitte des dreizehnten Jahrhunderts angesangen hatte, die epischen Gedichte in Prosa aufzulösen. Noch andere Umstände, wie das mehr auf das Stosssliche als auf die Form gerichtete Interesse der Zeit, das durch die Verbreitung der Schulbildung in weiteren Kreisen möglich gewordene stille Lesen, bei dem sich die Schönheit des Reims und Rhythmus weniger erschließt, und die seit der Ersindung der Buchdruckerfunst leichtere und billige Verwielfältigung der literarischen Erzeugnisse wirsten mit, daß auch in Deutschland im Laufe des fünfzehnten Jahrhunderts das Epos durch den Prosaroman allmählich verdrängt wurde.

Bunachft feben wir die Bildung dieser neuen Literaturgattung an den westdeutschen Sofen, an denen fürstliche Frauen Stoffe aus der frangofifden Nationalfage in ungebundener, deutscher Redeform bearbeiteten. Go übertrug die Grafin Glifabeth von Raffau=Gaarbruden 1437 den Roman von Lober (Lother), einem natürlichen Sohne Rarle des Großen, und feinem treuen Benoffen Maller aus einer frangofischen Brofa, in die ihn ihre Mutter Gräfin Margareta von Baudemont aus dem Lateinischen übersett hatte. Wieder nach einer frangofischen Borlage ergablt diefelbe Glifabeth die Belden= und Liebesgeschichte des Sug Schapeler (Sugo Capet), bem es trot seiner nicht ritterbürtigen Abstammung gelingt, die Sand ber Rönigstochter ju erwerben und sich auf den Thron zu schwingen. Die rührende Hiftorie von dem foniglichen Liebespaar Bontus und Sidonia, das, durch Berleumdung getrennt, noch gur rechten Zeit wieder vereint wurde, übersette die Bergogin Eleonore von Borderöfterreich (1448 bis 1480) aus dem Frangösischen und nach einem frangösischen Gedicht bearbeitete 1456 der Berner Schultheiß Türing von Ringoltingen die Ergählung von Raimund von Luftignan und der ichonen Tee Melufine für den Markgrafen Rudolf von Hochberg-Reuenburg in deutscher Prosa. Den Roman Chevalier de la Touri Landry übertrug der württembergische Landvogt von Mömpelgart, Marquart von Stein, unter bem Titel Ritter von Turn, ber, 1493 gedrudt und mit Bolgichnitten ausgestattet, bis in die neue Zeit Beifall gefunden bat. Mit den darin gebotenen "Exempeln ber Gottesfurcht und Chrbarfeit" follten insbesondere die weiblichen Tugenden und Untugenden durch novellistische und biblische Erzählungen dargestellt werden. Aus

dem Frangösischen stammt auch Herpin, "der weiß Ritter, wie er so getreulich beistund Ritter Leuwen, des Herzogen Sohn von Burges, daß er zulett ein Königreich besaß."

Wie febr man die ungebundene Redeform bevorzugte, erfieht man auch baraus, daß jest die alten Stoffe der höfischen Epen in Proja bearbeitet wurden. Dabei hat man entweder die mittelhochdeutschen Gedichte nach frangofischem Beispiel einfach in Brosa aufgelöst (Flore und Blancheflore, Wigalois, Triftan, Willebalm u. a.), ober folgte auch bier einer frangofifden Broia, die neben der poetischen Behandlung vorhanden war (Langelet, Balentin und Orsus), oder ichloß fich einer lateinischen Quelle an, die früher in deutschen Bersen bearbeitet mar (Herzog Ernft, ber Römer Tat, der Trojanerfrieg, Allegander der Große u. a.). Auf dieje Art entstanden, jumeist durch Berdeutschung aus dem Frangofischen, die deutschen Bollsbücher von der "schönen Magelone", "Fortunatus", "Naiser Oftavianus", Die "Bier Haymonstinder" und andere, Die im fechzehnten, fiebzehnten und im achtzehnten Jahrhundert die Lieblingslelture des Bolfes auch dann noch bildeten, als der Geschmack der höberen Gesellschaftstreise sich bereits anderen Lesestoffen zuge= wandt hatte. In ihrem Streben, die deutsche Bergangenheit der Gegenwart wieder nabe gu bringen, haben fich dann die Romantifer diesem Literaturzweige zugewendet, und nachdem Tieck ichon einige diefer deutschen Bolfsbücher der Leferwelt wieder erschloffen hatte, lentte Josef Görres durch seinen Auffat die "Tentschen Boltsbücher" (1807) die Aufmertsamkeit auf den in ihnen liegenden tiefen Sinn und ihren poetischen Wert und gab damit die Anregung ju deren Sammlung. Diefem Winte folgend, haben uns Buftav Schwab und Simrod bie beutschen Bolfsbücher wieder erzählt und in jüngster Zeit veröffentlichte fie Richard Benz in altertümlichem Gewande und in einer der alten fich näbernden Sprache.