# 1. Deutsche geiftliche Dichtung und Anfänge des geiftlichen Dramas.

Beiftliche deutsche Dichtungen entstanden fast gleichzeitig in allen Ländern, die von der religiösen Bewegung des elften und des zwölften Sabrhunderts ergriffen wurden. Der Anteil aber, ben die einzelnen Stämme daran nahmen, ift verschieden. Um wenigften hat fich baran bag alte Sachsen, bas eigentliche Niederdeutschland, beteiligt. Es hielt am Altheimischen fest und griff erft im dreizehnten Jahrhundert wieder in das literarische Leben Deutschlands ein. Nur wenige Dichtungen führen uns nach Alemannien, eine größere Bahl zu ben Schwaben, wo die Ibeen Clugnys nicht blog in ben Alöftern bes Schwarzwaldes bas geiftige Leben erneuerten, fondern auch die Laien derart ergriffen, daß viele von ihnen in der Nähe von Klöftern ein gemeinschaft= liches Leben nach der Regel des heiligen Benedift führten. Die eifrigfte Pflege aber fand die geistliche Dichtung in beutscher Sprache bei ben Franken, die ben Rhein hinab bis Roln und im Elfag wohnten, dann bei den Bajuwaren, und zwar zunächft in den öfterreichischen Alpenländern

und fpater in Baiern felbit.

Ihr Beim batte die beutsche geiftliche Dichtung an den Bischofssitzen und in den Rlöftern: ibre Bileger waren Beiftliche, die fich nicht felten neben der deutschen Sprache auch ber lateinischen in ihren Dichtungen bedienten. Und lateinisch waren auch die Schriften, benen man den Stoff ju ben geistlichen beutschen Dichtungen entnahm. Die Bibel, die apokryphen Evangelien, ferner die Beiligenlegenden, die Kommentare ju den beiligen Schriften und andere Berke theologischen Inhaltes, bann aber auch firchliche Gebetsformeln und Bredigten bildeten die Quellen, aus benen die Dichter ben Stoff gu ihren beutschen Dichtungen schöpften. Rompendienartig abgefagte Bücher, wie 3. B. des Honorius von Autun Speculum ecclesiae und Elucidarium, enthoben die Dichter vielfach der Mube des Suchens bei den einzelnen Autoren felbft. Kompilatorifch, wie Die lateinischen Borlagen 'gumeift waren, ift auch ber Charafter ber beutschen Dichtungen, und nur felten gelingt es ben Berfaffern, den Stoff felbständig poetisch zu geftalten. Diefer wurde im füdoftlichen Deutschland vorzugsweise ber Bibel entnommen, im westlichen aber ber Legende. Dort wollte man mit den Dichtungen nur belehren, bier aber nicht blog die Aufmerkjamkeit spannen, sondern auch unterhalten. Die Dichtungen blieben aber nicht landschaftlich begrenzt, sondern muffen, wie man aus ihrer Abhängigkeit voneinander erkennen fann, bald verbreitet worden fein.

Die Absicht, von ber bie geiftlichen Dichter geleitet wurden, bildete bas Streben, ihre Lefer ober Buhörer, Geiftliche und Laien, in den Seilswahrheiten zu unterrichten und zu ermahnen, bei ihrem Tun und Laffen bas ben Menschen gefette ewige Endziel nie aus bem Ange zu verlieren. Diefes ift ein doppeltes: Seligfeit ober Berdammnis. Dem Menichen steht es frei, das eine oder andere zu wählen. Dem irdischen Leben entsprechend, wird Gott das Schickal der menschlichen Seele nach dem Tode bestimmen. Daraus ergibt sich die praktische Folgerung, das Leben als eine Borbereitung für den Tod aufzufassen, und so bildet das Memento mori den Grundton, der durch alle geistlichen Dichtungen klingt, mögen sie nun die Derrichkeit des Simmales Aufgen der Holle walen. herrlichteit bes himmels schilbern und so die Sehnsucht nach ihm weden ober die Schrecken der hölle malen, bas fündhafte Treiben der einzelnen Stände geißeln oder jur Abfehr von der Welt mahnen und bas

Berlangen nach der Bereinigung mit Gott machrufen.

In innigem Zusammenhange mit den Dichtungen, deren Inhalt die Aufforderung zur Entsagung bildet, stehen auch jene, in denen die Heilsöfonomie des Menschengeschlechtes entweder ganz oder doch in einzelnen Abschnitten vorgeführt wird. Die bedeutendsten derselben bilden der Opfertod Christi und das Weltverick Bereiten vorgeführt wird. Die bedeutendsten derselben bilden der Opfertod Christi und das Weltgericht. Die Weltschöpfung, die Erhebung und der Sturz Luzifers und seines Anhanges, die Erschaffung des Menschen, sein Ungehorsam und seine Bestrafung, die Berheißung des Erkösers und bessen Verschen und seine Bestrafung, die Berheißung des Erkösers und bessen Gemartung bilden den Juhalt der auf Christus vordereitenden Periode. Durch Christi Erscheinen, Tod und Auferstehung sindet sie ihren Abschlifte. Es erfüllt sich, was durch des Propheten Mund vorher verfündet worden war: Zeichen und Barkilden weichen Weiten Weiten der Von der der Verführen werden der Verführen werden der Verführen werden der Verführen Zeichen und Borbilder weichen der Wirklichkeit; die Macht des Stadans, durch dessen Keid der Tod in die Welt gekommen war, ist gebrochen, das himmelreich wieder geöffnet. Den Weg dorthin öffnet der Glaube an Christi Lehre. Diese aber verlangt Berzicht auf die Welt und ihre Freuden und sorbert Opfermut gegenüber den Lochungen des Satans, der den Menschen durch Borspiegelung gleißender Dinge für sich gewinnen will. Die Beispiele der Seiligen, deren Leben und Martern die Dichter erzählen, sollen zur Nacheiserung in der Entlagung dienen, damit man ohne Furcht dem Weltgerichte entgegenschen könne. Sche dieses stattsindet, wird der Antichrift auftreten, um die Menschen zu versühren. Sein Reich aber ist von furzer Dauer. Die Leichen die noch der Weisstagung dem Weltgerichte vorangehen, geschehen, und es von kurzer Dauer. Die Zeichen, die nach der Weissagung dem Beltgerichte vorangehen, geschehen, und es erscheint Christus zum zweiten Male, um den Menschen, die da alle vor seinem Tribunal sich versammeln muffen, das Urteil zu verkunden. Es ift der lette Aft der Weltgeschichte und in der Borbereitung darauf besteht die Lebensaufgabe des einzelnen wie der Menschheit insgesamt.

Dies find die leitenden Ideen in den deutschen geiftlichen Dichtungen des elften und amölften Jahrhunderts. Es find dieselben Grundwahrheiten bes Christentums, die teilweise auch ben Inbalt einiger Gedichte aus ber Narolingerzeit bilben. In formeller Beziehung aber ichloffen fich die geiftlichen Kunftbichter nicht an jene des neunten Jahrhunderts an, da ja deren Werfe faum mehr befannt waren, sondern an die Predigt und Liturgie, an die lateinische religiöse und weltliche Poefie und an die Uberlieferung der vollsmäßigen Dichtung. Richt blog der Inhalt, sondern auch der Ausdruck und die Darstellungsweise waren für die Dichter durch die genannten Mufter vielfach ichon gegeben. Die Metrif weift nicht mehr die Strenge bes Otfriedichen Berfes auf, fondern es herrichen Freiheit und Willfür; überall ift der Werdeprozeß einer neuen Runftform bemerkbar, die gegen Ende des zwölften Jahrhunderts vollendet auftritt. Den Rhythmus des Berses bestimmt zwar noch die Grundform der vier Hebungen, es finden sich aber auch oft in demfelben Gedichte Berse mit fünf und noch mehr hochbetonten Silben, und die Zahl der Silben in den Senkungen ift gang unbestimmt. Die Bereinigung von Reimpaaren zu Strophen von ungleichem Umfange fanden wir schon in der Karolingerzeit, jeht aber werden noch mehr Reimpaare zu Strophen verbunden, und beren Ungleichmäßigkeit wird noch häufiger. Daneben wieder ist in einzelnen Gedichten der Umsang der einzelnen Strophen gleichmäßig geregelt. Die lateinischen humnen und die strophisch gegliederten Sequenzen mögen auf diese, die in unregelmäßigen Abschnitten gebauten Sequenzen auf jene eingewirft haben. In manchen Gedichten findet fich überhaupt feine strophische Gliederung; Reimpaare in ungleichmäßiger Zahl vereinigen sich dafür zu Redeabschnitten von großem Umfange, die oft durch verlängerte Schlußzeilen bezeichnet werden. Schließlich wird auch diese Teilung aufgegeben, und so entwickelte sich die Kunstform der laufenden Reimpaare, die für Gedichte erzählenden Inhalts allmählich zur Regel wurde. Der Reim felbit war noch nicht ausgebildet; oft vertritt ihn bloge Affonang, und erft bei Heinrich von Beldefe bat er fich zur Reinheit ausgestaltet.

Bon ben Dichtungen, die wir zu betrachten haben, ift eine ber älteften der sogenannte Eggoleich, ber auf Beranlaffung bes Bifchofs Bunther (1057-1065) in Bamberg von bem Schulvorfteber Eggo verfagt murbe, worauf ein anderer Beiftlicher, namens Wille, ibn vertonte. "Als er die Beise gefunden, da eilten alle bin, um Monche zu werden." (Beilage 16.) Aus Diefer Bemerfung, die in einer ber beiden Faffungen, in denen das Wedicht uns überliefert ift, fich findet, hat man gefolgert, daß beffen Abfaffung mit einer Berordnung des Bischofs gusammen= gehangen habe, durch die den Stiftsberren die Bereinigung jum gemeinsamen Leben nach Art der Klöfter aufgetragen wurde. Das Gedicht ift dann als eine Wirfung der flofterlichen Reform= bewegung aufzufaffen und vielleicht bei der Ginweihung eines Saufes zu dem genannten 3wech gefungen worden. Es ift wohl dasfelbe Bedicht gemeint, wenn ein unbefannter Monch gu Göttweig im zwölften Jahrhundert in dem Leben des Bifchofs Altmann von Baffau erzählt, daß Eggo bei der großartigen Fahrt nach Jerusalem, die Bischof Gunther mit etwa 7000 geiftlichen und weltlichen Bilgern im Jahre 1046 unternahm und auf der er den Tod fand, ein deutsches Lied von den Bundern Chrifti gedichtet habe. Durch die Glaubensinnigfeit und die fromme Zuversicht, die es atmet, und besonders durch das Lob des Kreuzes, in das es austlingt, war es gewiß geeignet, den Gefühlen Ausdruck zu geben, von denen die Bilger befeelt waren, und mochte baber auf der Fahrt oft gefungen worden fein. Die Beliebtheit des Eggoleiches mit feinen 28 symmetrisch gegliederten Strophen muß febr groß gewesen sein. Dafür fpricht ichon der Ginflug, ben er auf die geiftliche Literatur bis weit in das Mittelalter hinein ausgeübt hat.

Das "Gebenke an das Sterben" bildet den Inhalt des "Memento mori", als dessen Berfasser sich am Schlusse Noker nennt. Es ist die älteste deutsche, symmetrisch gebaute Sequenz und wurde in der zweiten Hälfte des elsten Jahrhunderts in Alemannien, wahrscheinlich in St. Gallen, versätzt, wohin die Resorm der Kluniazenser schon unter Abt Norpert (1034—1072) gedrungen war: Der Dichter wünsicht die Ausschlusse des Standesunterschiedes und als Anwalt der Armen gegen die Reichen (die Ritter) tritt auch der Bersasser des um 1115 in Kärnten entstandenen Gedichtes "Bom Rechte" auf. Treue, Gerechtigkeit und Wahrhaftigkeit sind die drei Bstichten (das Recht), die zu einem gottgefälligen Leben gehören. Die Mahnung, die Welt zu flieben und für das Heil zu wirken, ehe es der Tod unmöglich macht, bildet den Inhalt eines dürftigen Gedichtes, das sein österreichischer Bersasser "Die Wahrheit" nennt. Es will ja den Menschen den wahren Weg weisen, der in die Heinat, in das Himmelreich führt, und sie vor dem Teusel warnen, der die Seelen in die Fremde, in die Hölle, socken will. Geleitet von derselben Absicht, sucht ein mittelsränsischer Dichter, der sich den Wilden Mann nennt, zur Übung der wahren Weisheit zu bewegen und Abschen vor der Habgier zu erregen.

Biel mystisches und symbolisches Rüstzeug, wie dem eben genannten Dichter, bot die lateinische patristische Literatur auch einem Franken, der gegen Ende des elsten Jahrhunderts das Summa theologiae benannte Gedicht versäßte. Es behandelt in einunddreißig zumeist zehnzeiligen Strophen die Hauptpunkte der Heilsordnung und außerdem die Lehre von den Tugenden, den Sakramenten und den letzten Dingen, enthält also in kompendiöser Form alles, was man aus der Theologie notwendig wissen muß, um seine Aufgabe als Christ zu erfüllen. Diese aber besteht in dem Streben der Seele nach der Bereinigung mit Gott, "denn die Gottesminne ist die Königin unter allen Tugenden", und "Gott, der die Minne ist, hat uns geoffenbart, wie wir die Minne haben sollen". Denselben Gedanken hat um 1120, wahrscheinlich nach einer älteren Borlage, in Kärnten ein alemannischer Dichter in eine Parabel gekleidet, in der unter dem zurten Bilde einer Hochzeit die Bereinigung der Seele mit Gott dargestellt wird.

Gine besondere Gruppe bilden die Erzählungen, die ihren Stoff aus der Bibel, dem Alten und dem Neuen Testamente, nahmen. Diese biblischen Dichtungen scheinen großen Anklang gefunden zu haben und gaben ihren Bersassen Gelegenheit, einen eigenen epischen Stil auszubilden. Dabei suchten sie entweder die Anavpheit, die Frische und das Sprunghafte der Spielmannspossie nachzuahmen, oder im Anschlusse an die nationale Epik in behaglicher, breit dahinfließender Art zu erzählen. Die letztere Darstellungsweise sinden wir besonders im Südosten, die erstere in Mitteldeutschland. Vielsach aber sehen wir beide Richtungen in denselben Gedichten. Der Anschluß an die Predigt und der Einsluß der lateinischen Kommentare zur Bibel sind nahezu überall erkennbar.

Nach Franken weisen uns drei zu Beginn des zwölsten Jahrhunderts entstandene Dichtungen. Bon ihnen steht das Lob Salomons, wie aus der warmen Darstellung der Friedenszeit geschlossen werden kann, im Zusammenhange mit den Bemühungen zur Durchführung des Gottesfriedens. Neben gelehrten symbolischen Deutungen, wie z. B. Salomons auf Christus, sinden wir auch den Einsluß der Spielmannspoesie, und zwar in der jüdisch-talmudischen Sage von dem Drachen, die in das Gedicht eingessochten ist. Noch mehr tritt der Einfluß der Spielmannspoesie in zwei anderen Gedichten hervor, von denen das eine den Triumph der drei Jünglinge im Feuerofen über Nabuchodonossor, das andere den Sieg Judiths über dessen Feldherrn Holosernes schildert. Der Ton der Erzählung ist frisch; in seststehenden Formeln werden die einzelnen Ereignisse vorgeführt und mit einer Leichtigkeit, wie sie eben nur den Spielmannsdichtungen eigen ist. Und ein Spielmann war der Verfasser, denn als solchen sührt er sich selbst vor, wenn er bei der Schilderung des Gastmahles des Holosernes sagt: "der zenti saz üf der dane, der hetti din win an dir hant." Dieselben Borzüge in der Darstellung wie in der "Indith" sinden wir auch in einer südorheinsränslischen Bearbeitung des Makkabäerbundes, während sich die um 1110 im Südossen geschriebene sogenannte Jüngere Judith eng an die Bibel anschließt.

Noch andere biblische Dichtungen führen uns nach dem Südosten Deutschlands. Auch hier waren im elsten und zwölften Jahrhundert Alösters und Bischofsibe die Brennpunkte des geistigen Lebens. In Steiermark blühte es in St. Lambrecht, Borau, Reun, Admont und Oberburg; in Kärnten wurde das religiöse Leben gefördert durch die Gründung des Bistums Gurk (1071) und durch die Einführung der Hiefauer Resorm in St. Paul, Millstatt und Arnoldstein. In der Dstmark wurden Welk und Göttweig Pslegeskätten literarischer Bestrebungen.

In Karnten entstand um 1070 eine poetische Bearbeitung bes ersten Buches Moses. Gie

it uns erhalten in einer Sandichrift, die nach ihrem Aufbewahrungsorte "Biener Genesis" genannt wird und in einer jungeren Bearbeitung in ber Millftatter Cammelhandichrift fich findet. Die Biener Genefis bildet in fprachwiffenschaftlicher und in literarbiftorischer Beziehung eines ber wertvollften Denkmäler und gehört wegen ihres Bilbichmudes und der prachtvollen Schrift ju ben ichonften uns erhaltenen Sandichriften. Die Sprache zeigt im allgemeinen noch ben altertümlichen Charafter; aber Abichwächungen vollflingender Bofale der Endfilben zu tonlosem e zeigen ichon ben Beginn ber Anderungen, Die fich in ber Sprache am Ende bes elften und gu Beginn bes zwölften Jahrhunderts vollzogen haben und ben Ubergang bes Althochbeutichen zum Mittelhochdeutschen vorbereiteten. Die Quellen, Die ber Dichtung ben Stoff liefern, find Die Bibel, bann bie um 507 verfaßte Schöpfungsgeschichte bes Alcimus Avitus, Bifchofs von Bienne, und viele Rommentare. Die Erzählung fließt bald in altepischer Art breit dabin, bald ift fie knapp und fprunghaft. Der Unschluß an die Bredigt ift durch eingestreute Ermahnungen an die Leser, Die zuweilen auch apostrophiert werden, allenthalben erfennbar. Es fehlen aber auch gelehrte Bemerkungen nicht; wir finden die üblichen Deutungen auf das Neue Testament und auch natur= wiffenichaftliche Exturfe, wie 3. B. bei ber Schöpfung bie Aufgählung vieler Pflangennamen und zwar nach dem Napitulare Narls des Großen, worin ein Normalgarten geschildert wird. Zuweilen wird der Inhalt der Zeit des Dichters angepaßt und mit ihr in Juhlung gebracht. So finden wir in den letten drei Teilen, besonders im vierten und sechsten, wiederholt Beziehungen zu den ritterlichen Lebensanschauungen, die immer mehr zur Geltung famen. (Beilagen 17 und 18.)

Die Borzüge ber Darstellung teilt mit der Wiener Genesis eine Dichtung, die sich in derselben Handschrift findet und unter dem Namen Exodus in die Literaturgeschichte aufsgenommen wurde. Der Berfasser erzählt in frischem Tone den Auszug der Israeliten aus Agypten, unterbricht den Gang der Handlung nicht durch allegorische Deutungen und weiß das Interesse sublikums durch die Schilderung einzelner Ereignisse aus dem Geiste seiner Zeit heraus zu wecken, ähnlich wie im angelsächsischen Epos.

Der Auszug der Jfraeliten gleicht einer ritterlichen Seerfahrt. Die Selme und Brünnen glänzen wie die Sterne, rotes Gold strahlt von den Rändern der Schilde, an diesen selhst prangen bildliche Darstellungen wilder Tiere, eiserne Selme schweben die Selden vor Berwundungen, kostdare Schwelzarbeit ziert die Griffe der schwerter, Ringe aus Stahl schirmen die Beine, als Wassen sühren die Weigande lange Gere, andere wieder Bogen aus Sorn, selbst die Reit- und Jugtiere sind herrlich geschmückt. In demiselben Glanze erstrahlt das Heer, das Pharao zur Berfolgung der Jiraeliten ausbietet. Alle Weigande, Grasen und Herzoge solgen seinem Ruse. — Wie hier, so such der Dichter, dessen Technit im Versbau und Reim gegenüber der Wiener Genesis einen erheblichen Fortschritt bezeichnet, überall, wo sich Gelegenheit bietet, dem Geschmacke seinen abeligen Zuhörer entgegenzukommen, und daher werden ihm selbst die Kröten. Fliegen und Heusschaft der Henen Gott die Agypter straft, zu Helden und Rittern, die für den Himmelsfönig streiten.

Das 1163 gegründete Chorherrenstift Voran in Stejermark besitzt eine überaus wertvolle Handschift, in der sich mehrere geistliche und weltliche Gedichte des elsten und zwölsten Jahrshunderts gesammelt sinden. Bon diesen steht eine Bearbeitung des ersten Buches Moses, die sogenannte Voraner Genesis (um 1117), ohne Zweisel in Beziehung zur Wiener Genesis. In der Aufsassung und Behandlung des Stosses aber weichen beide Dichtungen wesentlich vonseinander ab. Diese legt das Handschung des Stosses aber weichen beide Dichtungen wesentlich vonseinander ab. Diese legt das Handschung der Erzählung, sene auf die allegorischstypologische Erklärung, die durch die immer mehr sich entsaltende Scholastif und besonders durch die Mystift wieder neuen Boden gewann. Dieselbe mystische Deutung bildet auch den Charakter der an die Borauer Genesis angereihten drei Stücke, von denen das eine die Geschichte Moses', das andere ein Marienlob und das dritte die Erzählung von Vileam bildet. Der Versasser des "Moses" berichtet die Ereignisse dis zur Eroberung Jerichos, dessen Mauern vor dem Posaunensichall der Israeliten einstürzen. Die Erzählung ist aber stizzenhaft und dient dem gelehrten Dichter nur als Grundlage für seine aus verschiedenen Luellen zusammengetragenen oder einer Enzyklopädie entlehnten typischen und moralischen Deutungen.

So werden die Blagen, mit denen Gott den Pharao heimsucht, nur aufgezählt und sofort erflärt Die Berunreinigung der Gewässer bedeutet die Fresenreinigung der Gewässer bedeutet die Fresenreinigung ber Gewässer Gottes.

Ter namer mme liebe ich wil mu ame rede fore who ube murgot der gote gerochet semen hemote dab ich chunne reden dru boch hore helen so wurde dru Zala munechlich dem goues wun tere il niwerclich. A ne got enist niwechmangel er was wan aneg en ge done was meman mere do bieh engil werde lehen chore er bestifte. met engelen er si alberbet kware wil ich iu dal lagener gab iege Uchem chore finen namen einen na mete er engele den anderen boch en gele. den drucen gelbüle. den werden hersefæden umfæn nameteer ge walte. den sebsten furten. einen na mete er cherubin den anderen sera phin Do bieher werden einen en gel der scam ul den anderen allen

Eine Seite aus der "Wiener Genesis". Rach der Dandschrift 2721, Bl. 1 a der Staatsbibliothet in Bien (12. Jahrh.).

## Erklärender, in Berje abgeteilter Abdrud und überjetjung umstehender Seite aus der "Wiener Genesis".

Nu fernemet, mîne liebe 1, ich wil iu aine rede fore ton; ube mir got der gote gerochet senten ze mote, daz ich chunne reden. also ich diu boch hôre zelen. sô wurde diu zala minnechlîch dem 2 gotes wuntere ist niwet clich. Ane got enist niweth mangel: er was ie ân anegenge. dô newas nieman mêre, dô hiez er engil werde, zehen chôre er bestifte, mit engelen er si al berihte Zware wil ich iu daz sagen, er gab jegelichem chôre sinen namen: einen namete er engele, den anderen hôchengele, den dritten gestůle, den uierden herscefte, den uinften namete er gewalte, den sehsten fursten, einen namete er chêrubîn, den anderen sêraphîn. Dô hiez er werden einen engel, der scain ûz den anderen allen.

Run vernehmet, meine Lieben, ich will euch eine Rede portragen: wenn Gott ber gute geruht, mir in ben Ginn gu fenden, daß ich zu reden weiß, wie ich die Bücher erzählen höre, bann murbe die Ergahlung lieblich, dem Gottes Bunder ift nichts gleich. Un Gott ift tein Mangel: er war immer ohne Anfang. Als es sonst niemand gab, ba hieß er Engel werden, zehn Chöre stiftete er, mit Engeln befette er fie alle, fürwahr will ich euch das fagen, er gab jedem Chore feinen Namen: einen nannte er Engel. ben anderen Erzengel. den dritten Throne. den vierten Serrichaften. ben fünften Mächte. den fechften Fürften, einen nannte er Cherubim, ben anderen Geraphim. Da hieß er einen Engel merben, ber leuchtete aus ben anderen allen.

<sup>1 2.</sup> liebon. 2 Später forr. in "denn".

gote geren rehabene!da ubull gut idebane!da wut ir gelobe ain warbeit ir gedinge mit babenne an licherhait Mint den engel gelich? daz habent si an ende!nu vvelev uu wol gefunde inder selben mve! darmuxev.urchomen, a a e H ; rize buch dibiote zwaer chindo mitter du saguen ur disen sin! michel mandunge was under in! der mitter waren du court liep!der ane uon der werlt sacht 'nubute ichuich gemeine!michel unde chlane!fwer due buch lefe!dax er finer lde gnaden wunkende vvele'umbe den einen der noch lebet unde er in den arbeiten strebet idem wunsket

me nidene! swifo si da zehimele!mu

grador under mind dahift a y ay-He Labia. nea apenes inu gestade herre mur desidah uch den lop gelpræ Hen mege/minen munt influix un phlege: der werche miner unge! danich duch butten kunne!dahgib du mir heiliger erift Sancte nakla du da bilt! vvareu migar!reunu mager/zumma helue wis gelader; lebban uon minen fulden 'des oberif ten bulde hertorn also barte durch willen der worte!der dur der enget Zufprach!do er du die heren borfett. aller erift kunder uon gote nu wif butt ein bott an dinen ein bron fun! an unseren berrensan den waren hedario der alles manchunne enbant. drut frome mut dure hu finen bulden huf du mur!durch willen der gebur de!her indise werte geborn!harte northe ich finen rom wande ich mib laudigen weih. nu builbe ich firme minen geift! zu helue waru maget! alleh däh si dur gechläget!dah mur uerre: Dimeliqui chuniquine meligu dunigune? wie uerre whandich dinge!dahbal

miner sele durch willen der arnider dur got del tages urbovido er durch aller fantare not!induren reinen buch cham! rana miner a dich nam ulla allen wi ben zelele unde zelibe garuvve ich ud wol dir ein bote wis huide mir anden biligen crift'ein tal du mir sculdia bist! dah du mir heluest umbe gov. vunde du den ewigen lop!durch die fundere in phienge unde newere me nieman mit funden bewangen! fo yvær ib unergagen! dah got mu dur guan havinu suche ich armer dinen ratidiner belie ut mur not! durch den haligen welden der ware go whin anderne haven cruce nam!durch allez dah manneschunne:nu uerdulige mine funde unde beile miner sele die hulde mines herren! di hilf du mir gew unen du aptes gebererinne nune lamb unda wegen nibt uon du dah evrige libt!uberalle dise werte u fein'nu bilf mur fundert ham we difeme wurnigar ten!da wir ingeworfen wurden!durh ddames musterat der aller mannne chu nne hat/irvoruen michel arbeit/mit finer chel guechhen! I hihore du uro we minen ruf!dich da got zu din geleit! eut ie wurde!dab du die burde!di er üf sich nam! do ir indise werte cham! mit fant une hubelt indinen buche du in trugest.'maget welende!du in geberest! fin churt amme duwerest! zu dem urd nen sale dumbrebdest vundelline du une gedabtest/d du munphienge/mu wildren du in begjenge andinen brullen du in zuge/in car pai đủ mư im fluhe! do du dui werch mư un worthust/mư un worthest/wie barte du fin do uorh ult gedruber du an im diche wurde! do bulue du um die burde vvol ungen mit uollen maget umbe wollen! [ ] harte truge du dieburde do du dab din cbunt!andem uronen cruce fahe hangen! do weih dir urgangen! also der wusta at sprach! do er ull verre hiebenor sach! den dinen michelen lop!unde aldah

## Silbengetreue überfragung

zum umftehenden Ende des "jüngsten Gerichtes" der Frau Ava. Anfang der Vorauer Sündenklage.

hie nidene! swi so si da ze himele! mit gote geren ze habene! da ist uil gût ze lebenne! da wirt ir gelobe ain warheit! ir gedinge mit habenne ein sicherhait! si sint den engel gelich! daz habent si an ende! nu wesent i uil wol gesunde! in der selben rawe! dar 2 muzet 3 ir chomen, AMEN ... Dizze bûch dihtote, zweier chinde můter! diu sageten ir disen sin! michel mandunge 4 was under in! der muter waren diu chint liep! der eine uon der werlt scieht 5. nu bitte ich iuch gemeine! michel unde chleine! swer 6 dize buch lese! daz er siner sele gnaden wunskende wese 7. umbe den einen der noch lebet! unde er in den arbeiten 8 strebet! dem wunsket gnaden! under 9 muter daz ist ava ... Dñe labia de laude b. virginis. Mea aperies! nu gestade herre mir des! daz ich din lop gesprechen mege! minen munt insliuz 10 un phlege! der werche miner zunge! daz ich dich bitten kunne! daz gib du mir heiliger crist! Sancte MARIA du da bist! wareu mûter! reiniu maget! zu miner helue wis geladet 11; Ich han uon minen sulden 12. des oberisten hulde! uerlorn also harte! durch willen der worte! der dir der engel zu sprach do er dir die heren botscaft! aller erist kundet uon gote! nu wishûte 13 ein bote! an dinen einbron sun! an unseren herren! an den waren heilant! der allez manchunne enbant '4 drut frowe mit dire! zu sinen hulden hilf du mir! durch willen der geburde! her in dise werlt geborn! harte uorhte ich sinen zorn! wande ich mih sculdigen weiz. nu biuilhe ich frowe minen geist! zu helue wariu maget! allez daz si dir gechlaget! daz mir iemer gewerre! 15 ia gedrwe ich dir uerre 16; Himelisgiu chuniginne! wie uerre ich an dich dinge 17! daz heil

miner sele! durch willen der eren! der dir got des tages irbot 18! do er durch aller suntaere not! in dinen reinen buch cham! zeiner mûter er dich nam! uzzer allen wiben! ze sele unde ze libe! getruwe ich uil wol dir! ein bote wis hiude mir! an den h(e)iligen crist! ein teil du mirs sculdig bist! daz du mir heluest umbe got. wande du den ewigen lop! durch die sundere inphienge '9! unde ne were nie nieman 20! mit sunden beuangen! so waer iz unerga(n)gen 21! daz got mit dir getan hat! nu suche ich armer dinen rat! diner helue ist mir not! durch den heiligen tot! den der ware gotesun 22 an deme heren cruce nam! durch 23 allez daz manneschunne! nu uerdilige mine sunde! unde heile miner sele! die hulde mines herren! die hilf mir gewinnen! du gotes geberinne! nu ne la mich under wegen niht 24. uon dir daz ewige liht! uber alle dise werlt irsc(e)in! nu hilf mir sundere heim! uz diseme wurmgarten! da wir in geworfen wurden! durh Adames missetat! der aller manne chunne hat! irworuen 25 michel arbeit! mit siner chel gitechheit 26. Nu hore du uròwe minen ruf! dich da got zů diu gescuf! ê ich ie wurde! daz du die burde! die er ûf sich nam! do er in dise werlt cham! mit samt ime hůbest! in dinem buche dů in trûgest! maget wesende 27 du in geberest! sin chint amme du werest! zu dem uronen sale du in brehdest! windelline 28 du ime gedahtest! d(o) du in inphienge! muterlichen du in begienge 291 an dinen brusten du in zuge 30. in egyptű dů mit im flůhe 31! do du diu werch mit im worhtest 32! wie harte du sin do uorhtest 33! gedrůbet 34 du an im diche wurde! do hulue 35 du im die burde! wol tragen mit uollen 36! maget umbe wollen! Uil harte truge du die burde! do du daz din chint! an dem uronen 37 cruse sahe hangen! do weiz dir irgangen! also der wissage sprach! do er uil uerre hie beuor sach! den dinen michelen lop! unde al daz

Bemerkungen: 1 seid; 2 dorthin; 3 möget; 4 Freude; 5 l. sehiet, 6 wer immer; 7 Gnade wünschen möge; 8 in Trangsalen; 9 l. unt der; 10 öffne, 11 komm nr 311 dilse; 12 durch meine Schuld; 13 heute, 14 das gange Wenschengeschlicht erlöste; 15 schadet; 16 sehr; 17 hosse; 18 erwied; 19 empfingest, 20 wäre nie wieder;

<sup>21</sup> geschehen; 22 Gottes Sohn; 23 um willen; 24 las; mich nicht im Stiche; 25 bereitet hat; 26 Gannenlust; 27 Jungfrau bleibend, 28 Deminut 311 "Windel"; 29 pflegtest; 30 jängtest; 31 flobest; 32 aussührtest; 33 für ihn fürchtetest; 34 betrübt; 35 halsest; 36 in Fülle; 37 bebreu.

die Müden unfere Gedanken, die beim Gebete oft anderswo weilen, die Fliegen unfer Wille, die Beufchreden find die Bantelmütigen, Donner und Sagel bezeichnen die Sabfüchtigen, die den Armen schaden usw. In dem Auszug aus Agypten erblickt der Dichter eine Mahnung zur Weltslucht, in Pharao ein, Bild des Tensels. Das Pasiahlamm wird auf Christus, ber Stab bes Mofes auf bas beilige Rreng gebeutet, und auch Die Edelsteine an der Bundeslade werden im geiftlichen Sinne bis ins einzelnste ausgelegt.

Dieselbe Vorauer Sandschrift nennt uns auch den Namen ber erften deutschen Dichterin. Es ift Dies Frau Ava. Sie war, wie dort mitgeteilt wird, Mutter zweier Söhne, die ihr den Stoff und die Motive zu ihren Dich= tungen lieferten und von denen der eine nicht mehr am Leben war, als jene Zeilen geschrieben wurden. Mehr wissen wir über Frau Ava nicht und es ist nur eine Ber= mutung, wenn man sie mit der inclusa identifiziert, deren Tod in den Nefrologien von Melf, Göttweig, St. Lam= brecht und anderen am 7. Februar 1127 verzeichnet ift. Als inclusae oder reclusae aber bezeichnete man jene Frauen, & 1 fprach dez 10h wein allo robe Die, abgeschieden von der Welt, in der Belle eines Rlofters oder in der Rähe eines folden unter ftrengen Bugübungen ihr Leben zubrachten. Auch Männer fuchten durch eine folde, mit den Hirfauer Reformen zusammenbängende Strenge ihre Seele zu retten. Und gur Beiligung des Lebens fucht die fromme Frau Ava mit ihren Werten anzueisern. Es find dies das Leben Jeju und der Apostel, Die Gaben des Beiligen Beiftes, der Unti= drift und das Jüngfte Bericht (Beilage 19), benen dann später als eine Art Borgeschichte in der mit Bildern geschmückten Görliger Sandschrift noch das von einem anderen Berfaffer ftammende Leben Johannes bes Täufers vorangesett wurde. Die Dichterin verfügt zwar über feine große poetische Bestaltungsfraft, aber bennoch

## Il berfehung.

Unser Herr aber sprach zu ihr: | "Weib, warum weinest du?" | Sie sprach: "Daß ich weine also sehr, | das tu ich um meines herrn willen, ber mir von hier genommen worden ift; | ich weiß nicht, wo er ift hingefommen. | Kannft bu mir Ausfunft geben, | fo gebe ich dir alles, was ich habe." | Er sprach: "Weine nicht! | Weine nicht mehr." | Mit "Maria" redete er sie an; | sosort erfannte sie ihn. | Sie trat nahe zu ihm hin; | sie sprach: "Rabboni". | Er sprach: "Nühre mich nicht an, | ich bin noch nicht zu meinem Bater gekommen. ] Sage ben Jüngern, | baß fie nicht flagen, | bem Betrus und den anderen. | Sage ihnen, ich fei erstanden, | Sie follen nach Galilaa fommen, | dorthin will ich ihnen vorangehen.

## il bertragung.

vnser herre sprach ir aber zv: "wip, waz weinest dv?" Si sprach: ,,daz ich wein also sêre, daz tvn ich minen herren. der ist mir hie genommen. ich enweiz, war er ist chomen.

maht du mir frum sîn, ich gibe dir alle di hab mîn." er sprach: "Noli flere, niht enwein niht mêr(e). Maria er si nande, zehand si in erchande. Si stund im nahen bî. si sprach: "Râboni."



ए गिलानियार किसित गानिय दर्भ wip was wement du.

- dets tun ich minen herron.
- de ulmi hegenom. ich enwer war er it chom?
- o Aht dumir frum An . ich gibe dur alle di hab min.
- & regretty note flore nibten wen nibt met
- or area ar Anana zehand fun arbande.
- a cound im nation bi A woh Babon.
- Er wich wire mich niht. ich enchom noch zemino vat mitt
- d utolt den ungern fagn. och anife on chlagor
- 12 etto vi den Anderen Man wh & or hunten
- da G chomen ingaliler da wil ich vor ingen.

Der auferstandene Seiland u. Maria im Garten. Aus dem "Leben Jeju" der Frau Ava. Rach der Görliger Sandidrift (Ende d. 13. Jahrh.) p. cod. 17v a.

Er sprach: "rvre mich niht, ich enchom noch ze mînem vater du solt den jungern sagn daz si niht enchlagen, Petro vnd den anderen. sag in, ich sî erstanden, daz si chomen in Galilea, da wil ich vor in gên!"

sind ihre Gedichte wirksam durch die Einsachheit der Darstellung und das zarte, tief fromme Gemüt, das aus ihnen spricht. So wenn sie ihrem Mitleide mit Maria Magdalena und der Gottesmutter, die am Fuße des Kreuzes stehen, Ausdruck verleiht oder in findlich frommer Art dem Josef von Arimathia versichert, daß sie sich ihm, hätte sie damals gelebt, angeschlossen hätte und voll des Dankes gern etwas Liebes tun möchte. In den Gedichten von den letzten Dingen erhebt sie sich sogar zu hochvoetischem Schwunge, in dem vom Heiligen Geiste aber wird sie zum Theologen.

Bie das Alte Testament, fo erfreute sich auch das Neue als die Erfüllung ber in jenem gemachten Berheißungen mannigfacher poetischer Bearbeitung. Frau Ava hat die ganze beilige Beltgeschichte vom Auftreten Jeju bis jum Beltgerichte in großen Bugen ergablt. Andere Dichter beschränkten sich auf einzelne Abschnitte des Neuen Bundes. Go entstand in Bayern eine Dichtung vom Leben Jeju, eine andere ftammt aus dem Aloster Baumgartenberg, und wie diese führen uns auch zwei Gedichte von dem Leben des heiligen Johannes des Täufers nach Ofterreich, von denen das eine in dem Linger, das andere, deffen Berfaffer fich "Briefter Abelbrecht" nennt, in dem Mariajaaler Bruchstück erhalten ist. Gleichzeitig mit Frau Ava und in ähnlicher Beise schrieb ein hessischer Dichter den sogenannten Friedberger Christ und Antichrift. Der Einfluß des Egzoliedes ift hier ebenfo erkennbar wie auf ein etwas später entstandenes Wedicht, das von Chrifti Geburt handelt, leider aber nur in Bruchftuden überliefert ift. In breiter und gelehrter Beise wird um 1125 das eschatologische Thema im Linzer (Gleinker) Antichrift durchgeführt und dazu, wie von Frau Ava, eine lateinische Schrift von den 15 Zeichen und außerdem noch Absos vor 954 geschriebener Traftat über ben Untidrift benutt. Den Blid auf das Jenfeits richtet das in der Borauer Sandichrift überlieferte Gedicht vom bimmlifchen Jerufalem, in dem nach einer Schrift Marbods, eines frangösischen Schriftstellers, die in der Bebeimen Offenbarung erwähnten Steine nach ihren wunderbaren Eigenschaften und Wirkungen in muftischem Ginne gebeutet werben.

Diese Art der Schriftanslegung führt uns zu jenen Gedichten, in denen die Zahlensymbolik die Hauptrolle spielt. So preist ein Priester Arnold, wahrscheinlich in Kärnten, die sieben Gaben des Heiligen Geistes, indem er aus mannigsachen Duellen die mystische Bedeutung der Siebenzahl ausweist, während ein anderer Dichter denselben Gegenstand im Anschlusse an die sieben Bitten des Baterunsers behandelt. In ähnlicher Weise macht der mittelfränkische Wernher die vier Räder am Wagen des Aminadab zur Grundlage seiner Erörterungen über die mystische Bedeutung der Vierzahl und seiner gelehrten Auslegung der vier Hauptmomente aus dem Leben Zesu.

Wir sahen, wie die Dichter den biblischen Bericht allmählich nur noch benütten, um daran gelehrte oder erbauliche Bemerkungen zu knüpsen. Dies geschah auch in einem Gedichte, das man zum Unterschiede von dem Ezzoliede, das sich unter demselben Titel ankündigt, das jüngere Anegenge zu nennen pslegt. Es ist in Österreich in der zweiten Hälfte des zwölsten Jahr-hunderts versätt worden und dem Inhalte nach dem Ezzoliede verwandt, unterscheidet sich aber von ihm durch die Behandlung des Stosses. Ezzos Lied klingt ost wie ein Hymnus, im Anegenge aber wird die Poesie von der Fülle des gesehrten Stosses erdrückt und es klingt daher sonderbar, wenn der Dichter eingangs erklärt, daß es nicht gut sei, sich in spikssindige Fragen einzulassen. Udams und Evas Schuld und der Ratschluß der Erkösung bilden die Hauptmomente in dem Gedichte und werden darum zweimal erzählt, und zwar wird der letztere im Anschlusse an Psalm 84, 11 nach einer Predigt Bernhards als eine Art Prozeß geschildert, in dem von den "vier Töchtern Gottes" die Wahrheit und das Recht dem Erbarmen und Frieden unterseigen.

Die Borauer Handschrift enthält zwei Gebete einer Frau, eines in gebundener, das andere in ungebundener Rede. Auch liturgische Gebete und Formeln wurden zu Gedichten erweitert. Bon der Auslegung des Baterunsers war schon die Rede. Ein mittelfränkischer Geistlicher, der sich selbst den armen Hartmann nennt, hat in den ersten Jahrzehnten des zwölften Jahrzehunderts an das Rizänische Glaubensbekenntnis und zwar in der Fassung vom Jahre 381 seine Rede vom Glauben geknüpft.

herte fin des himilrichis gwis. miserere nobis. Des. Maria. ichteu magitumis gimme. der engil uur sunne. phalnhe des himilis. gimabile des ewi gin chunigis.du bist du bistoh nu borce uon der der wissage horte. do im der engil ceigett an gous hus ersprach her in solwerden unde hin uh. unserm herren an frigiu uart. unde solden borte remer sin bispart. du biceichint dich unt dinen elben-auch pegund et urrehr vgehë-bas er demetricht het knom ver shult selb unt ver chemieriant in vehinder die vil

Eine Seite aus Beinrichs "Citanei".

Mach der handidrift der f. f. Universitätsbibliothef in Grag (12. Jahrhundert). Bl. 75a

Wörtliche Übertragung ju umftebender Seite aus Beinrichs "Litanei",

heite. sin des himil richis gewis. miserere nobis. De sancta Maria. Liehteu magitůmis gimme. der engil uůrslinne<sup>1</sup>). phalnze<sup>2</sup>) des himilis. gimahile des ewi gin chunigis. du bist diu besloz niu borte. uon der der wîssage horte. do im der egil ceigete ein gotis hus. er sprach. her in sol werden unde hin uz. unserm herren ein frîgiu³) uart. unde sol diu borte iemer sin bispart. diu biceichint dich unt dinen4)

<sup>1)</sup> fürftin; 2) Pfal3; 3) freie; 4) Was unter bem Striche fieht, gehört nicht gur Litanei.

In eindringlicher, bald erzählender, bald belehrender, zuweilen hymnenartiger, stets wechselnder Darftellung will er die Leser bewegen, der Welt zu entsagen und als Einsiedler oder Alausner zu leben, Hab und Gut zu guten Zwecken zu verwenden, um dadurch die Seele zu retten. Denn alles Frdische, Schönheit, Diehe, Dichterehre, selbst Kunst und Wissenschaft trüge und nur die Weisheit, die von Gott kommt, habe Wert für das ewige Leben.

Gotis wâge nit ne luget, niemanne si betrugit, si hangit vil ebene, rehte gewegene.

Gottes Wage täuschet nicht, niemand betrügt sie, sie hängt ganz eben, genau im Gleichgewicht.

Darum wehe den Rittern, die großen Reichtum an Gold und Silber, edlem Geschmeide und kostbaren Gewändern besigen, mit glänzenden Selmen auf reich geschmückten Pserden einherreiten oder bei üppigen Mahlzeiten schwelgen und darüber ihres Schöpsers vergessen, der ihnen dies alles und auch das Leben gegeben hat. Für sich selbst hofft der Dichter Berzeihung für seine Sünden im Hinblicke auf so viele Beispiele, an denen sich Gottes Barmherzigkeit geofsendart hat.

Gereinte Sündenbekenntnisse, wie das Hartmanns, eigentlich nur erweiterte Beichtspiegel, wurden auch als selbständige Gedichte versaßt. Man nennt sie Sündenklagen. Es werden darin eine Reihe wirklich begangener oder möglicher Sünden aufgezählt und zum Schluß wird Gottes Barmherzigkeit angerusen. Zwei solcher Sündenklagen, die Millstätter und die des Rheinauer Paulus, gehen auf eine gemeinsame, noch dem elsten Jahrhundert angehörige alemannische Borlage zurück; in der Borauer bittet die Bersasserin die heilige Jungsrau, ihr Gottes Huld zu erstehen. Ganz im Tone der Sündenklagen wurde in Steiermark die Litane i gedichtet, deren Bersasser sich in der St. Lambrecht-Grazer Handschrift Heinrich nennt. Ergriffen von dem Bewußtsein der Schuld, rust er die Heiligen an, um ihre Fürditte in dem Kampse zu erssehen, den die Tugend mit dem Laster, der Mensch mit dem Teusel stets zu führen haben. (Beilage 20.)

Wiederholt hörten wir, wie die Dichter in das Treiben der Welt das Memento mori riesen. Reiner aber unter allen tat das in so erschütternder Weise wie der Bersasser der um 1160 geschriebenen Erinnerung an den Tod, der sich am Schlusse Keinrich, Gottes armen Knecht, nennt. Der Dichter fündigt sein Thema, von des todes gehugede (von der Erinnerung an den Tod), an, schildert aber, bevor er dessen Durchsührung beginnt, das sündhafte Treiben aller Stände. Omnes declinaverunt (Alle sind untren geworden). Briester, Richter, Ritter, Bauern und Kausseute, kurz, alle Stände werden in diesem einseitenden Abschnitte, dem der Dichter daher im Vers 450 passend den Titel von dem gemäinem lebene gibt, von der Geißel des Satirikers getrossen, denn als solchen müssen wir Heinrich von Melt beurteilen.

Die Bischöfe beschuldigt er der Simonie und Bestechlichteit, das Leben der Priester steht nicht im Einklange mit ihren Lehren, helme und Brünnen und ein glänzendes Gesolge bilden die Frende der geistlichen Richter, Puhsucht und Eitelkeit herrschen selbst im Bauernstande, die Bäuerinnen wollen es in der Aleidung den Rittersfrauen gleichtun, ebenso lange Schleppen tragen und auch im Kopfpuh nicht zurückstehen, die Aritter wissen nur von galanten Abentenern oder blutigen Handeln zu erzählen, die Neichen sind geehrt, die Armen verachtet. Nach dieser Einleitung führt er sein Thema, die Erinnerung an dem Tod, in erschütternden Gemälden durch. Die Reize der Welt, von denen sich die Menschen berücken und über das Elend hinwegstäuschen lassen, und die Schaner des Todes und der Höllige geben ihm dazu die Farden und er malt mit einer Naturalistik, die auch vor dem Gräßlichsten nicht zurückbelt. Er sührt die Fran eines Ritters an die Bahre des geliebten Mannes und läßt sie dort die ins einzelnst das Walten des Todes schanen. "Entsärbt ist das Untlik, entstellt das einst so forgsältig gepssehe, das Luge, an dessen Bliden du dich erfreutest, ist gebrochen, die Junge, mit der er der Franen Schönheit einst pries und besang, ist stumm, die Arme, mit denen er dich unzing, sind erstartt. Einst mußtest du seinen Leib in glänzende Kleider hüllen und seht dringt aus ihm der Geruch der Fäulnis." Er läßt dem Sohn des reichen Weltmannes den obersten Schilderung des Lebens in der Holle geben und ihn durch dessen Mund eine die Spinnels zur Buße mahnen.

Dâr bringe dû, got hère, durch dîner mûter êre unt durch dîner häiligen recht Häinrîchen, dînen armen chnecht und den abt Erchennenfride: den habe dû, hêrre, in dînem fride. Dorthin bringe du, herr und Gott, um beiner Mutter Ehre willen und nach dem Rechte deiner heiligen heinrich, deinen armen Knecht, und den Abt Erchanfried: den halte du, herr, in deinem Schuß.

Die Unterredung zwischen dem Sohne und dem im Grabe ruhenden Bater erinnert in ihrer Form an die visiones oder conflictus, die in der lateinischen Literatur des Mittelalters sehr beliebt waren. Der Bater gehörte dem Nitterstande an, und ein Nitter war wohl auch der Dichter,

che er die Welt, die ihn betrogen hatte, gestoben und nach dem Beispiele vieler anderer, durch die trüben Zeitverhältnisse geängstigter Gemüter als Laie (frater conversus) in ein Kloster eintrat. Wahrscheinlich war es Melt, dem 1121—1163 der Abt Erchansried vorstand. Als Ritter kennt der Dichter zwar die Gebrechen dieses Standes, will aber aus Hössischheit von den vornehmen Frauen nichts Übles sagen, obschon er auch an ihnen manches zu rügen hätte. Heinrichs Gedicht verrät überall ein poetisches und rhetorisches Talent und bildet den Höhepunkt der geistlich satirischen Poesie jener Zeit. Auch für die Kulturgeschichte ist es von hohem Werte, weil es uns deutlich den Kampf der neuen Richtung in der Lebensanschauung mit der alten zeigt. Hier strenge Uskese, dort heiterer Genuß, genährt durch die Wohlhabenheit in einzelnen Ständen.

Es ist wahrscheinlich berselbe Heinrich, der in dem Gedichte vom Priesterleben mit der schneidigsten Wasse, die je ein Satirifer führte, das verweltlichte Treiben der Priester rücksichtslos geißelt und mit einer schonungslosen Härte und Bitterkeit, die oft zum Hohne wird, eine Reihe von Lastern aufzählt, denen die Hirten des Bolkes frönen. Trot aller Berbitterung aber wahrt der Dichter den dogmatisch richtigen Standpunkt, indem er in der damals oft besprochenen Frage von der Gültigkeit der Sakramente diese von der Würdigkeit des Priesters unabhängig erklärt.

In der "Borauer Sündenklage" wendet sich die Dichterin an die heilige Gottesmutter, um ihre Fürbitte zu erstehen, und nennt sie das Reis aus der Burzel Jesse, des himmels erhabene Königin, des Gottessohnes Umme, des Feldes Blume, die edle, liebe Frau, die uns die Lilie, die Blume der Taler, brachte. Und wie bier, jo wurde Maria in vielen Gedichten des Mittel= alters gepriesen. Die Marienverehrung ift fo alt wie das Christentum und fam mit diesem aus dem Drient nach dem Abendlande. Schon im zweiten Jahrhundert begann man gegenüber ben Irrlehrern Stellen aus bem Alten Teftamente in allegorifd-typologischem Sinne auf Maria ju beuten, und noch vor bem Kongil gu Ephefus (431) war gum größten Teile der Schat von Bilbern und Beiworten gesammelt, mit benen bie Erwählte unseres Geschlechtes bis gur Stunde in gebundener und ungebundener Rede gepriesen wird. Man beschränfte sich aber bald nicht mehr auf die biblischen Bilber, sondern durchforschte die Reiche der Natur und belauschte sie in ibrem Leben und Weben, um Bilder zu finden, unter benen Mariens Bürbe als Gottesmutter, ibre Tugendichönheit, ihre Erhabenheit und mütterliche Fürforge für die Menschen gebührend verherrlicht werden könnten. In allen Bungen und mannigfach erscholl ihr Lob. Der Grieche und ber Lateiner gingen voran und auch der deutsche Sanger faumte nicht, feine Barfe jum Lobe ber fonnenklaren Gottesmagd, des ichimmernd weißen Edelsteins, ju ftimmen, als den fie ichon Otfried von Beigenburg begrußte. Die Unregung zu dem glangenden Marienfult, dem Deutschland im Mittelalter buldigte, tam aus Frankreich. Die Kluniagenfer, befonders aber die Bifterzienfer und Bramonftratenfer, förberten ihn durch Wort und Schrift, weihten Kirchen und Altare ihrer Beschützerin und auch Binfel und Meißel mußten Mariens Ruhm verfunden. Zahlreich find die lateinischen Bredigten und Abhandlungen, gablreich auch die Symnen und Sequengen, in benen die Beiftlichen Deutschlands und Franfreichs im zwölften und dreizehnten Jahrhundert Mariens Lob gefungen haben.

Als neben der lateinischstheologischen Literatur auch die deutsche geistliche Dichtung eifrige Pstege fand, begann denn auch die Marienminne ihre Blüten zu treiben, um sie dann im dreizehnten Jahrshundert in voller Pracht zu entfalten. Es sind einsache und schlichte Weisen, in denen die Sänger der heiligen Minne nach dem Muster lateinischer Hunnen und Sequenzen Mariens Ruhm unter den Bildern priesen, die in diese aus der patristischen Literatur übergegangen waren. So wird die Hinnelskönigin von dem Bersasser des Melker Marien liedes (um 1125) mit Aarons Stab, der Frucht trug, verglichen; sie ist ihm der brennende Dornbusch, der brannte und doch nicht verstrante, das Fell Gedeons, der Meeresstern, der ungepstlügte Acker, das Reis aus der Burzel Jesse, die verschlossene Pforte, die Taube ohne Galle, der versiegelte Brunnen, der verschlossene Garten, die Zeder auf dem Libanon, die Rose von Fericho, die Pforte zum Paradiese; sie brachte das Leben, Eva den Tod. In vierzehn regelmäßig gebauten, sechszeiligen Strophen, von denen jede mit "Sancta Maria" schließt, werden diese zumeist biblischen Bilder aneinander gereiht. (Beilage 21).

## Wörtliche übersetzung

des umffebenden Melker Marienliedes.

- 1. Einst legte in die Erde Aaron eine Aufe; die frug Ausse, edlen Mandeln gleichend. Die Süßigkeit hast du hervorgebracht, Mutter ohne Mannes Beisein, Heilige Maria.
- 2. Einst in dem Gebüsch Moses ein Feuer sah, doch so, daß das Holz nicht brannte. Die Flamme sah er von oben her, sie war lang und breit. Das ist ein Bild deiner Jungfräulichkeit, Heilige Maria.
- 3. Gedeon, der Führer der Ifraeliten, breitete auf dem Boden ein Lammfell aus; der Tau des Himmels die Wolle ganz und gar befaute: In ähnlicher Weise kam dir die Wunderkraft, daß du Mutter wurdest, Heilige Maria.
- 4. Meeresstern, Morgenröte,
  ungepflügter Acker,
  auf dem eine Blume steht,
  die so herrlich leuchtet,
  sie ist unter den anderen
  wie die Lilie unter den Dornen,
  Heilige Maria.
- 5. Eine Angelschnur ist geslochten, von dannen du geboren bist:
  das war deine Verwandtschaft.
  Die Angel war die Krast Gottes, woran der Tod erwürgt ward:
  der von dir verborgen wurde,
  Heilige Maria.
- 6. Isaias, der Prophet,
  der sagt von dir,
  daß aus dem Stamme Jesses
  eine Rute sprieße,
  aus der eine Blume erblühen würde:
  damit bist du und dein Kind gemeint,
  Heilige Maria.
- 7. Damals verband sich so herrlich der Himmel mit der Erde, als der Esel und das Rind wohl erkannten das heilige Kind. Damals war dein Leib dem Lamme eine Krippe,

Beilige Maria.

- 8. Da gebarst du das Gotteskind, das uns dann alle erlöste mit seinem heiligen Blute von der ewigen Pein.
  Dafür wird er immer gepriesen werden Gar viel verdanken wir dir, Heilige Maria.
- 9. Verschlossene Pforte, geöffnet dem Gottes-Worte, du triesende Wabe, voll ganz und gar mit Gewürz, du bist ohne Galle gleich der Turtelfaube,

Beilige Maria.

- 10. Versiegte Quelle,
  verschlossener Garten,
  in dem Balsam fließt,
  der duftet wie Zimmt,
  du gleichest dem Cederbaum,
  den der Sturm forglich meidet,
  Heilige Maria.
- 11. Ceder auf dem Libanon,
  Rose in Jericho,
  du erwählte Mprrhe,
  Du verbreitest ebenso weithin deinen Geruch,
  du bist über alle Engel,
  du sühntest den Fall Evas,
  Seilige Maria.
- 12. Eva brachte uns einen zweisachen Tod; der eine herrscht noch immer. du bist das andere Weib, das uns das Leben brachte. Der Teusel rief den Tod, Gabriel verkündete dir das Worf, Heilige Maria.
- 13. Ein Kind brachtest du, Jungfrau, aller Welt Abel, gleich der Sonne, die in Nazareth aufgegangen ist, Ruhm Jerusalems, Israles Freude,

Beilige Maria.

14. Königin des Himmels, Pforte des Paradieses, du erwähltes Gottes-Haus, Heiligtum des Heiligen Geistes, du sei uns allen gnädig zuleht im Tode,

Beilige Maria.

## Bergeftellter Tert

des umftebenden Melker Marienliedes.

- 1. In in erde leite Aaron eine gerte: diu gebar nuzze, mandalon alsô edile. die süezze hâst dû füre brâht, muoter âne mannes rât, Sancta Maria.
- 2. Jû in deme gespreidach Moyses ein fiur gesach, daz daz holz niene bran. den louch sah er obenân: der was lanch unde breit. daz bezeichint dîne magetheit, Sancta Maria.
- 3. Gedeon dux Israel, níder spreit ér ein lamphel: daz himeltou die wolle betouwete al mit alle: alsô chom dir diu magenchraft, daz dû wurde berehaft, Sancta Maria.
- 4. Mersterne, morgenrôt, anger ungebrâchôt, dar ane stât ein bluome, diu liuhtet alsô scône: si ist under den anderen sô lilium undern dornen, Sancta Maria.
- 5. Ein angelsnuor geflohtin ist, dannen dû geborn bist: daz was diu dîn chünnescaft. der angel was diu gotes chraft dâ der tôt wart ane irworgen: der von dir wart verborgen, Sancta Maria.
- 6. Ysâyas der wîssage der habet din gewage, wie vone Jessês stamme wüehse ein gerten imme, dâ vone scolt ein bluome varen: diu bezeichint dich unt din barn, Sancta Maria.
- 7. Dô gehît ime sô werde der himel zuo der erde, dâ der esil unt daz rint wole irchanten daz vrône chint. dô was diu dîn wambe ein chrippe deme lambe, Sancta Maria.

- 8. Do gebaere dû daz gotes chint, der unsih alle irlôste sint mit sînem heilegen bluote von der êwigen noete. des scol er iemmer globet sin. vile wole gniezze wir dîn, Sancta Maria.
- 9. Beslozzenifu borte, entân deme gotes worte, dû waba triefendiu, pigmenten sô volliu, dû bist âne gallen glîch der turtiltûben, Sancta Maria.
- 10. Brunne besigelter, garte beslozzener, dar inne fliuzzit balsamum, der waezzit sô cinámomum, dû bist sam der cêderboum, den dâ fliuhet der wurm, Sancta Maria.
- 11. Cedrus in Libano, rôsa in Jericho, dû irwelte mirre, du der waezzest alsô verre, dû bist über engil al: du besuontest den Even val, Sancta Maria.
- 12. Eva brâht uns zwiscen tôt: der eine ienoch rîchsenôt. dû bist daz ander wîb, diu uns brâhte den lib. der tiufel geriet daz mort: Gabrihel chunte dir daz wort, Sancta Maria.
- 13. Chint baere dû magedîn, aller werlte edilin, gelîch deme sunnen, von Nazareth irrunnen, Hierusalem gloria, Israhel laeticia,

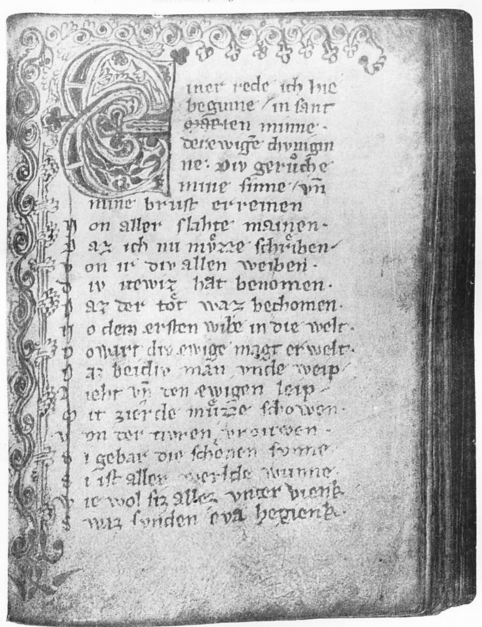
Sancta Maria.

14. Chünjginne des himeles, porte des paradyses, dû irweltez gotes hûs, sacrarium sancti spiritus, dû wis uns allen wegente ze jungiste an dem ente,

Sancta Maria.

Bemerkungen: Abweichungen der handschriftlichen überlieferung vondem oben genannten Texte: 1,1 leit, 2 gertae, 3 gebar mandalon, 4 nuzze also, 5 suezze. 3,2 spraeit er, 3 himmeltu. 6,3 der quot wie, 4 woelse, 5 scol, 6 unde. 7,3 unde. 8,1 do, 3 heiligen, 5 gelobet. 9,1 du bist ein beslozeniu, 2 entaniu, 3 wanda, turtiltuben. 10,3 flozzit, 6 flohet der wurm. 12,1 zwissen, 5 tinfel, 6 daz gotes wort, 13d gene, 3 du bist glieh. 14,5 wegunte. Nach dem Refrain Sancta Maria stehen noch die auß dem 14. Jahrhundert stammenden Wörter: Ich pin hye vnd aweh dort lWil du so wil aweh hieh. Die auß dem rechten Rande der Länge des Blattes nach und vielleicht im 15. Jahrhundert hineins geschriebenen Roten gehören nicht zum Liede.

Das Welfer Wariensied sieht auf der ersten Seite vor einem Kalendarium und Refrologium.



Die erste Seite aus des Priesters Wernher: "Driu liet von der maget." Nach der Handschrift 2742\*, Bl. 9a der Nationalbibliothef in Wien, früher im Archiv des Deutschen Drdens du Wien. (13. Jahrhundert.)

"Alle Zungen, o Frau, können nicht nach Gebühr dein Lob sagen noch singen. Der himmlische Hof singet dein Lob, dich preisen die Cherubim, dich ehren die Seraphim, die heiligen Engel alle, die vor Gottes Angesicht stehen vom Anbeginn, die Propheten und Apostel und alle die Gottessbeiligen freuen sich über dich, königliche Magd." "Wie die Sonne durch das Glas dringt, ohne es zu verletzen, so ward Maria Mutter und blieb bennoch Jungfrau." So heißt es in einem anderen Marienliede, das in Arnstein an der Lahn ausgesunden wurde und daher der Arnstein er Marienleich genannt wird. Voll Junizkeit wendet sich dessen Versasserin zum Schlusse ihres

wie eine ungleichstrophige Sequenz gebauten Liedes an Maria, die Zuflucht der Sünder, den Trost der Armen und den Schild der Niedrigkeit, mit der Bitte, auch ihr Gnade bei Gott zu erstehen. (Beilage 22.)

Zwei andere Marienlieder schließen sich an die berühmte Sequenz Ave praeclara maris stella an, und zwar das eine, die Mariensequenz aus Muri, als eine freie Umarbeitung auf die gleiche Melodie, das andere, die Mariensequenz aus St. Lambrecht, als teilweise wörtliche Übersetung. Reich an Bildern ist ein in Abschnitte geteiltes Marienlob, das ein niederrheinischer Geistlicher im zwölsten Jahrhundert dichtete.

In epischer Beise besingt, vielleicht in Augsburg, Mariens Lob im Jahre 1172 ein baverischer Priefter Bernber. Angeregt wurde er dagu durch den Beltpriefter Manegolt; den Stoff bot ihm das apokryphe Buch De infantia Mariae (Uber die Jugend Mariens). Das Original des Marienlebens Wernhers ift uns nur in Bruchstüden erhalten; Umarbeitungen aber, bon benen bie mit herrlichen Bildern geschmudte und funftvoll gebaute Berliner noch dem zwölften, Die funftloser Wiener bem breizehnten Jahrhundert angehört (Beilage 23 und Abbildung S. 85), überliefern uns den vollständigen Text dieser garten und warm empfundenen Dichtung. Das ist heilige und wahre Minne, findlich fromme und rückhaltslose hingabe, weit entfernt von der weltlichen, oft nur anempfundenen und berechnenden Minne, die von vielen höfischen Sängern gepriesen wird. Und doch steht unser geiftlicher Sänger durch die Gefälligkeit des Stils, trot aller Ginfachheit, und durch die Unmut der Sprache jenen nahe. Ja selbst die ritterliche Lebensanschauung spielt wiederholt herein, wenn auch Wernher im allgemeinen getreu seiner Quelle folgt. In drei Lieder (driu liet von der maget) teilt er den Stoff und erzählt im ersten von Anna, der Mutter Mariens; im zweiten schildert er Mariens Jugend und Bermählung mit Josef und im dritten die Geburt Chrifti und die Ereignisse bis zur Nückfehr aus Agppten. Jedes der drei Lieder hat eine Einleitung und ichließt mit einem frommen Gebet. Wernhers "Drei Lieder von der Jungfrau" bezeichnen in der epischen geiftlichen Dichtung des zwölften Jahrhunderts den Sobepunkt und ftellen den Ubergang von ber noch wenig gewandten alteren biblifchen Dichtung zu der leicht und gefällig bahinfließenden Poefie bar. Er wollte aber nicht bloß ergablen und baburch unter= halten, fondern vor allem erbauen und feine Lefer und Sorer zur Nacheiferung des Tugendlebens Mariens und ihrer Eltern ermuntern. Daber flicht er wiederholt Betrachtungen ein und gestaltet einzelne Berjonen zu Typen aus, jo 3. B. Joachim zu dem eines mildtätigen Mannes und Maria jum Borbilde der Ronnen. Golche Beifpiele von Tugendhaftigfeit für die einzelnen Stände und Berufsarten wurden, wie von Wernher, auch von allen Dichtern vorgeführt, die ihre Stoffe dem Schate driftlicher Legenden entnahmen, und fo ftand auch diefer Zweig geiftlicher Literatur in innigem Bujammenhange mit den astetisch-firchlichen Bestrebungen des elften und zwölften Jahrhunderts.

Mit dem aus dem lateinischen Legenda stammenden Worte "Legende" bezeichnete man ursprünglich alle Stücke, die beim Gottesdienste gelesen werden mußten, also vor allem die Evansgelien und die Episteln. Später pflegte man damit im engeren Sinne die Lebensbeschreibungen der Heiligen zu bezeichnen. Die Blüte der deutschen Legendendichtung fällt in das dreizzehnte Jahrhundert; ihre Anfänge aber reichen in das elste zurück, und in der zweiten Hälfte des zwölften gab es schon eine bedeutende Zahl beutscher Heiligenlegenden.

Wer zuerst den Deutschen eine Legende in ihrer Sprache erzählte, läßt sich oft ebenso schwer bestimmen als die Zeit und der Ort, wann und wo dieses geschah. Aber auch die Ramen der Männer und Frauen, die in den Klöstern ihr Leben daransetzen, um durch stinnige Miniaturbilder die Bücher zu schmücken oder durch Gemälde und Statuen die Gotteshäuser zu zieren, ja selbst die Erbauer der herrlichen Dome des Mittelalters, jener stummen und doch so heredten Zeugen von Glaubensinnigkeit, sind uns oft nur durch die Sage bekannt. Das Bewußtsein, ein Scherstein zur Verehrung Gottes und seiner Heiligen beizutragen, war den Dichtern wie den bildenden Künstlern überreicher Lohn und darüber vergaßen sie, der Welt ihre Namen zu melden. Und wovon erzählen uns die Legendendichtungen? Die Wassenhere, die Besiegung des Gegners, war das Jecal des altgermanischen Geldentums, die Liebe zum Heinde und die Ertragung aller Leiden und Martern um Christi willen das der Heiligen, von denen uns die Legenden berichten. Im Vertehr mit Gott, durch Pilgerfahrten an die Stätten, wo ihr göttliches Vorbild geblutet, schöpen diese Gelden

einen busch de der bran den busch du flamme bemene te doch her met ne cequencher bran unde louvede daz " fur une nine scadede S chemuan dene busche daz fur daz meinede daz nanedur opt hie merden erberwer folde werden grunede daz lof undeme fureblude der din magedum inder gebure der busch behiete dufine foo nechest to dede dun bedig lif du fine remehen D mes magedimes blu me grunet ie nog du heezel inde bil muder redog dazufdaz wunder daz mene gescag daz me ore negehorde nog ouge negetag. O ng becerbene de dich wilen de mandelen zuig de none gode buide daz was aarones rude defament but den blumen erou male die mandelen-Duporce befloz zen gode allement offine du ezech eti erfehem fi was oug durer cachen ein O) antifer oug ander uit manig wunder damide dur geburd wien.

# Aus dem Arnfteiner Marienleich.

Nach einer im Besitze des k. k. Hofrates Prof. Dr. A. E. Schönbach befindlichen photogr. Aufnahme der Handschrift C. 8 des Staatsarchivs in Wiesbaden. Bl. 131b. Sie stammt aus dem ehemaligen Marienfloster Arnstein an der Lahn. (12. Jahrh.)

## Erklärender Abdruck und überfegung gu dem Arnfteiner Marienleich.

(Oug saget uns alsus dû buoch dû heizet Exodus, daz Moyses ein heilig man sag) i einen busch de der bran. den busch dû | flamme beuienc. ie doch her nietne | cegienc. her bran unde louvede: daz | fûr ime nîne scadede.

Schein uan | deme ² busche daz fûr,
daz meinede daz | uane dir
got hie in erden
erberwet | solde werden.
gruonede daz louf in deme | fûre,
bluode der dîn mageduom in der | geburte.
der busch behielt dû ³ sîne scô | necheit,
so dede ⁴ dîn heilig lif dû ⁵ sîne | reinicheit.

Dînes mageduomes bluo | me gruonet ie nog; dû heizes inde 6 bis | muoder ie dog! daz ist daz wunder daz niene gescag, | daz nie ôre negehôrde, | nog ouge negesag 7.

Oug becechene | de dich wilen de mandelen zwig, de uore gode bluode: daz was áárônes 8 | ruode, de sament bit den blumen 9 erou | nede die mandelen.

Dû porce besloz | zen, gode alleineme offene 10 dû ezechi | el erschein, si was oug dîner ceichen | ein.

Man liset oug ander vil manig | wunder, dâ mide dîn geburd wîlen | (vore gekundet ward). (Auch erzählt also das Buch, das Exodus heißt, daß Moses, ein heiliger Mann) ein Gebüsch sah, das brannte.

Den Strauch ergriff zwar die Flamme, er aber verbrannte gleichwohl nicht.

Er brannte und flammte, das Feuer aber schadete ihm nicht.

Es leuchtete aus dem Dornbusch das Feuer, das deutete an, daß von dir Gott hier aus Erden geoffenbart (geboren) sollte werden.
Es grünte das Caub in dem Feuer, es blühte deine Jungfräulichkeit bei der Geburt. Der Dornbusch bewahrte seine Schönheit, ebenso dein heiliger Ceib seine Reinheit.

Deiner Jungfräulichkeit Blume grünt noch dennoch heißest und bist du Mutter! [immer, Das ist das Wunder, das nie geschah, das nie ein Ohr vernahm, noch ein Auge sah

Auch bezeichnete dich einst der Mandelzweig, der vor Gott erblühte: das war Arons Rute, die zugleich mit den Blüten die Mandeln zeitigte.

Die verschlossene Pforte, Gott allein geöffnet, die dem Ezechiel erschien, sie war auch eines deiner Zeichen.

Man liest auch andere gar mannigfaltige Wunder, womit deine Geburt in alten Zeiten (vorher verkündet ward).

<sup>1</sup> hier beginnt das abgedrudte Stud der handschrift; 2 l. dem; 3 l. die; 4 so dede find wegzulaffen; 5 l. die; 6 l. unde; 7 l. gehorde, gesag; 8 l. Arones; 9 l. bluomen; 10 l. offen.

deducation has dad wort also uzgm. del morpere fich wif itt man beide arme who alle die varent vagriche blad mueld in wer e ein wichereralfuf gine id mer I meres de mine hiz du del kindel wate stegen in aclar criminches efcenvoz when did term begunde die viere van-in wart Chiere ein wichere villullain in after time functiche dage harre vuergan gen au begund harde mannen Bu begunde man in win dugenten in van eren voteral Mb riche meren Sodad in minner gros liche all die waren Time riche Plad dubce den comme vil que in ir verdede un barde finenmar Sogor ner anders inwolder dad er allinchen einven hauen folder in funde die vorten vanme riche in cronde in beirlichen für gaf im vir allen rache ge will def war brungeline will in balls in h

Aus dem niederrheinischen Albanus. Nach der Sandschrift in der Staatsbibiothef zu Berlin. Mfc. germ. Quart. 665, XIII. Mensebachiche Sammlung. (12. Jahrhundert.)

einen eirve machen. | Die cuningin was des rades vro, inde vûr | zû inde dedde¹ also. Biz dad wort also uzquam. | des irvrovede sich wif inde man. Beide arme | inde riche: alle die du waren in ungeriche². Dad | in geboren were ein ivnchêre: alsus gînc id | vuer³ al mere. Der cûninc hiz dû des kindes | wale plegen. inde acker cuninclich escen vor | geuen. Dad kind begunde dû vûre vân. inde | wart schiere ein ivncheire vil lûssâm⁴. Inde | als er sine kintliche dage hatte vuergan | gen. dû begund er harde mannen. Dû begunde | man in van dûgenden inde van eren. vuer al | dad riche meren. So dad in minneden grôz | liche, alle die waren in deme riche. Dad duhte|den cûninc vil gût. inde irvrovede im harde|sinen mût. So got nît anders inwolde. dad|er alsulchen eirven⁵ hauen solde. Inde samnede|die vursten van me (deme) riche. inde erônde in|vil heirliche: Inde gaf im vû allen riche ge | walt. des wart der iungelinc wis inde balt⁴. Inde | wart ein harde vrûmich man. dise mere | dû in sins vaders riche quam. Dad de iunchere | so vrûmich were: du begunde sich versinnen

<sup>1</sup> tat. 2 Ungarreich. 3 über. 4 herrlich. 5 Erben. 6 stark.

driftlichen Glaubens den Mut und die Kraft, den Drohungen ber Berfolger und den Lodungen ber Welt 31 widerstehen, und in der Tat werden die Angriffe der Teinde nicht selten zuichanden gemacht durch bas Gebet einer heiligen Jungfran, die wilden Bestien legen sich, ihren Blutdurft vergeffend, fanft zu ben Fiffen berer, auf die man fie hette, und folgen ihrem Binte. Das Schwert verliert seine Schärfe, Wunder und Zeichen geschehen an ben Grabern ber Seiligen, den Frommen zur Aufmunterung, den Bofen gum Schreden. Das ift nun freilich ein anderes heldentum als jenes, das man aus den weltlichen Dichtungen fannte. Es waren helden des Glaubens, die durch die Legenden den geiftlichen und weltlichen Lesern vorgeführt wurden und fie fowohl gur Ubung des ftillen Geldentums in den Tagen der Trubfal aufmunterten, als auch das Ideal des christlichen Lebens zeigten, wenn es im Genusse der weltlichen Freuden zu schwinden begann, und ihnen die Waffe in die Hand drückten, um im heiligen Kampse mit dem Islam Leib und Leben für Christus zu opsern. So übten die Lebensbilder der Heiligen, mochte die kindlich fromme Phantasie ber Dichter noch fo viel Bunderbares hinzugefügt haben, einen großen Ginfluß auf Die Weltaufchauung des Mittelalters und beren Betätigung im täglichen Leben aus. Gie ftimmten die Bergen gur Milbe, ftarften den Billen jum Rampfe gegen das Boje und festigten den Glauben an Gott, deffen Balten in der Fürforge für die Frommen und in der Strenge gegen die Frevler sich offenbarte. Auf Gott bezog man auch die Tugenden, in denen das Leben der Heiligen erglänzte, und in den Bundern erkannte man eine fortwährende Offenbarung des Reiches der Gnade, das sich der Menschheit durch das Erlösungswort des Gottessohnes erichloffen hatte. Die Rachfolge Chrifti, durch den der himmel der Erde fich verbunden hatte, bilbete daber Die Lebensaufgabe der Beiligen. Dieses Streben nach einem Ziele machte fie schon mahrend ihres furgen irdischen Daseins zu Brüdern, und ber Glaube an das ewige Leben im Reiche der Glorie sette diese Gemeinschaft der Beiligen auch über den Tod hinaus fort und fand bei den hinterbliebenen seinen Ausdruck in dem Bertrauen auf die Macht ihrer Fürbitte bei Gott. Die Legendendichtungen aber bewahrten die Kunde von den Grofitaten, die Gott in seinen Seiligen wirfte, und wurden fo gleichsam zu Erläuterungen ber Dome und Rlöfter, ber Statuen und Gemalbe, die demfelben Glauben an die Berherrlichung Gottes in seinen Heiligen ihr Entstehen verdanken und auch uns Spätgeborenen noch melben, daß unfer höheres Rulturleben in bem Glauben unserer Ahnen an das Fortleben Chrifti in seinen Seiligen murzle. Rindlich frommer Glaube und die Überlieferung in Schrift und Wort haben die Legendendichtungen in das Leben gerufen, und eine gläubige und naive Singabe an bas Ergablte verlangt auch deren gerechte Burdigung. Bor einer poefielofen Kritit zerfällt fo manche diefer Bunderblumen einer glaubensstarten Beit.

Die deutschen Legenden gehen, wie die meisten geistlichen Dichtungen des Mittelalters, auf lateinische Duellen zurück. Bon diesen erwähnten wir schon wiederholt die apokryphen Evangelien. So nannte man jene Schriften, die in den ersten sechs Jahrhunderten nach Christus im Orient entstanden, von Christus, Maria und den Aposteln erzählen in den Kanon der heiligen Bücher aber nicht aufgenommen wurden. Bald fanden sie auch im Abendlande weite Berbreitung und vielsache Bearbeitung durch deutsche Dichter.

Die ältesten unter diesen nicht kanonischen Schriften sind das sogenannte Protoevangelium des jüngeren Jakobus und das Thomasevangelium. Jünger sind der Pseudo-Matthäus und das Evangelium de nativitate Mariae (Über die Geburt Mariens). Das Nikodemusevangelium erzählt von der Höllensahrt Christi, ein anderes von der Kindheit Jesu, eines vom heiligen Josef, und die dem Bischof Abdias von Babylon zugeschriebenen Acta apostolorum von den Schicksalen der Apostel.

Der Legendenzyklus, der auf den apokryphen Schriften beruht, schließt sich an das Leben Christi, Mariens, der Apostel und anderer aus der Bibel bekannter Personen an. In diesen Kreis gehören außer den Liedern Wernhers auch die niederrheinischen Legenden von Beronika und Bespasian, als deren Bersasser sich der schon oben genannte Wilde Mann bezeichnet. Stofflich reiht sich die Legende von Pilatus an, die von einem geistlich gebildeten Dichter noch vor 1187 im hessischen Dialekt versast wurde. Die Sprache ist geschmeidig, der Versdau und der Reim zeigen einen wesentlichen Fortschritt gegenüber den meisten gleichzeitigen Gedichten; die Behandlung des Stoffes ist spannend, die Art der Erzählung gewandt; kurz, in jeder Beziehung erkennen wir in der Pilatuslegende, obwohl uns nur ein Vruchstück überliesert ist, eine Vorläuserin der ritterlichen Poesie. Wie von seiner Sprache, so hat der Dichter auch von seinem Volke eine hohe Meinung gehabt, in dem er die eigenklichen Erben des alten Nömertums erblickte und für das er, selbst mit Inderung seiner Onellen, überall begeistert eintritt.

In anmutiger Beise erzählt der unbekannte Versasser des sogenannten Jüdel, wie Maria auch den kleinsten Dienst nicht unbesohnt läßt, und von einer wunderbaren Bekehrung meldet die Legende von Monus. In freier Beise behandelt der Pfasse Lambrecht das Tobiasbuch, soweit aus dem überlieserten Bruchstücke geschlossen werden kann.

Neben den Legenden, die fich an biblische Bersonen anschließen, gab es auch solche, die von den heiligen Marthrern und Bekennern ergählen. Die altesten Duellen für diese Heiligenlegenden

## Die drei Weisen aus dem Morgenlande vor Berodes.

Abertragung und Uberfegung.

da nâmen. mit gemeinlichem râte, daz ez der | kunich iht hâte ze leide oder ze unminne, als | er des wrde inne, daz sie in dem lande wæren unde in jedoh uerbæren. do giengen die rec | ken ziere, fur den ubeln wirt schiere. Herodes | was er genant unde rihsent über daz lant. er en | pfie sie wol fur wâre do huben sie ûf div mæ | re uon dem niuwen kinde unde dem sterne, der in | lûhte, der kunik empfieng ez swinde, diu rede | in fremde dûhte. al der hof erchom joh diu stat.

(Eine frift fie) ba fich nabmen, Bufammen gu beraten, Ob nicht ber Ronig zu Ungnaben Es ihnen nahm' und gur Unminne, Go er bes murbe inne, Daß fie maren in jeinen Canden Und ihm boch nicht Runde fandten. Die Reden, aller Reden Bier, Dor den üblen Wirt fie traten ichier, Berobes mar er genannt, Und berrichte über bas Land. Er empfing fie da mit Ebre, Da buben fie an die Mare Don dem neugebornen Rinde Und dem Sterne, ibrer Leuchte; Auf fing es ber Ronig geschwinde, Die Rebe fremd ibn bauchte. Der gange Bof und auch die Stadt Eridraf . . . . (M. Brühl.)

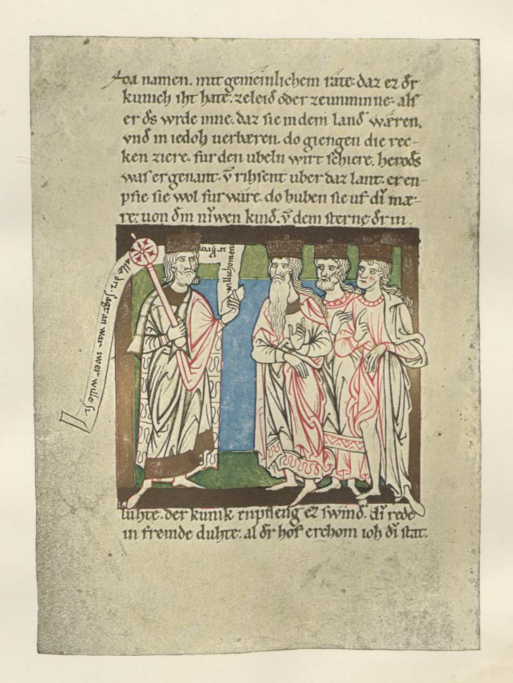
Of Sect Weiler and Jen Moracijanie nos Serobes.

Sens Sin to 18 personal person

A CONTROL OF THE PROPERTY OF T

The state of the s

The second secon



Die drei Weisen aus dem Morgenlande vor Berodes.

Uns Priefter Wernhers "Drei Lieder von der Jungfrau". 27a ch der handschrift in der Kgl. Bibliothef zu Berlin. (12. Jahrh.)



waren die Martyrologien, die Aufzeichnungen über die Martyrien enthielten, und zwar aufänglich nur die Namen und die Todestage der Martyrer. Bald aber fing man an, furze Berichte über das Leiden und Leben der heiligen Marthrer und Befenner hinzuzufügen, die dann allmählich zu ausführlichen Lebensbeschreibungen erweitert wurden. Daneben hatte man schon seit der Zeit der Merowinger viele andere Seiligenleben und Aufzeichnungen wunderbarer, oft aus der Fremde, aus Griechenland und bem Driente, eingeführter Geschichten, wie fie fich bei Raffian und Gregor dem Großen finden und bis in das zwölfte und dreizehnte Jahrhundert in den Exempel- und-Mirafelbuchern fortlebten. Auch in gebundener lateinischer Rede murde das Leben der Beiligen geschildert. Die umfangreichste und formell vollendetste dieser metrischen Bearbeitungen ist die in 12 Bucher eingeteilte Commlung von Gedichten, in benen ber franfische Geschichtsschreiber Flodoard (gestorben 966 als Abt zu Reims) die "Triumphe Chrifti in seinen Beiligen" im Morgenund Abendlande ergählt. Bald entstanden auch Sammelwerke folder Beiligengeschichten in Proja, und eines der altesten dieser Art, die Vitae Patrum, bildete die tägliche Erbauungs- und Unterhaltungslefture in den Aloftern. Außer dem "Leben der Bater" und abnlichen, hauptfachlich für die Monche berechneten Legenden gab es auch folche, die von Beiligen ergablen, die für die Berbreitung des Christentums von großer Bedeutung waren; ferner wurde bei den Kanonisationen (Beiligsprechungen), die seit dem gehnten Jahrhundert üblich waren, jedesmal bas Leben bes Heiligen beschrieben und auch an die Erhebung und Abertragung von Reliquien schlossen sich-Legenden an. Bon der großen Bahl der Beiligenlegenden, die im Mittelalter verbreitet waren, geben uns zwei große Sammelwerfe der neueren Zeit beredtes Beugnis. Es find dies die Acta Sanctorum, die den Jesuiten Bolland jum Begründer (1643) haben und allmählich ihrem Abichluß: entgegengehen, und die Acta Sanctorum Ordinis Sancti Benedicti, gu benen die frangösischen Benediftiner D'Achern, Ruinart und Mabillon 1681-1701 den Stoff gesammelt haben. Biele-Taufende von Beiligenlegenden, die weit ins Mittelalter gurudweisen, werden uns in diesen beiden Sammlungen überliefert, von denen die erstere in den zahlreichen Banden der Analecta Bollandiana noch eine Ergänzung fand.

Aus diesem reichen Schate lateinischer Legenden wählten geistliche und weltliche Dichter des zwölften und besonders des dreizehnten Jahrhunderts einzelne aus, um sie in deutschen Bersen zu bearbeiten, die christlichen Lebensideale in weitere Kreise zu tragen und diese durch die Erzählung, die sie seit dem Ende des zwölften Jahrhunderts dem hösischen Geschmack anpasten, zugleich auch zu unterhalten. Den Stoff entnahmen die deutschen Dichter den vorhandenen Sammlungen, von denen vom dreizehnten Jahrhundert an die sogenannte Legenda aurea des Dominikaners Jakobus a Voragine, der als Erzbischof von Genua im Jahre 1298 starb, dis in das sechzehnte Jahrhundert sich der größten Beliebtheit erfreute. Bis 1500 gab es vom dieser "Goldenen Legende" schon 70 lateinische Drucke und außerdem solche in fünf Landessiprachen. Daneben wurden auch das große Legendens und Evangelienbuch des Thomas von Chantimpré und die Sammlung von Bundergesprächen des Zisterziensers Cäsarius von Seisterbach zur zeichen Fundgruben sier deutschen Legendenbichter des dreizehnten Jahrhunderts.

Manche Legenden wurden von den deutschen Dichtern in umfangreiche Dichtungen weltlichen Inhalts eingeschoben, wie 3. B. in die Kaiserchronik, andere als selbständige Dichtungen
behandelt. Bon diesen wieder haben einzelne bei ihrer Wanderung oft eine Erweiterung durch
die Aufnahme von allerlei Novellen ersahren; andere haben den Grundgedanken gemeinsam. So
sindet sich die Bekehrung schuldbesleckter Eltern durch den Sohn, der ihrer unerlaubten Sche entstammt, in den Legenden von Gregorius, Andreas und Albanus. Die letztere wurde um
1150 am Niederrhein in deutsche Verse gebracht. (Vgl. Nachbildung S. 87.) Nach Mittelfranken
sührt uns die um 1170 entstandene erste deutsche Fassung der im Mittelalter viel verbreiteten.
Legende von Tundalus oder Tungdalus (vgl. Nachbildung S. 91), die gegen Ende des
zwölsten Jahrhunderts auch im bayerischen Dialekt bearbeitet wurde. Als Duellen dienten beiden
Bearbeitungen die lateinische Visio Tungdali, und die Vita Patricii, von denen die Visio von dene

Bruder Markus, wahrscheinlich einem irischen Mönche, nach der mündlichen Erzählung des Tungdalus im Jahre 1149, und zwar im Frauenkloster St. Paul in Regensburg, aufgeschrieben worden war. So wenigstens berichtet ihr baberischer Bearbeiter, der sich Alber neunt und auf Bitten dreier Chorfrauen die lateinische Legende zu Rutz und Frommen seiner Leser verdeutscht hat.

Mochte der deutsche Bearbeiter mit seiner Vorlage auch frei versahren sein und einige Züge, wie z. B. die Beschreibung des Untieres, in dessen Nachen 9000 Bewassinete Plat gehabt und dessen lieden seinen seinen seinen hätten, geändert und auch bei der Schilderung der Leiden der Verdammten nicht so grelle Farben ausgetragen haben, so ist doch seine Darstellung sesselnd und spannend geblieben und schon darum interessant, weil hier ein altes, später durch Dantes Divina commedia in klassischer Form bearbeitetes Motiv in der Bulgärdichtung zum ersten Male behandelt wurde. Tundalus, ein irischer Ritter, der über den Genüssen des Lebens die Sorge für sein Seelenheit vergessen hat, stürzt plöglich tot zusammen, erwacht aber dald wieder zum Leben, gelobt ernstliche Besserung und teilt mit, was seine Seele, geführt von einem Engel, an Gräßlichem in der Hölle geschant und selbst an Qualen erduldet hat, wie sie dann in das Fegesener gesommen und zuleht des Himmels Frenden versostet hat, und daß sie dann wieder auf die Erde zurückehren mußte.

Ahnliche Erzählungen von Totenerscheinungen in lateinischer und vom zwölsten Jahrhundert an auch in deutscher Sprache sinden sich durch das ganze Mittelalter. Schon Gregor der Große (gestorben 604) hat viele derartige Mitteilungen gesammelt und im Anschlusse an ihm weiß auch Beda der Ehrwürdige von Toten zu berichten, die wieder ins Leben zwücksehrten und mitteilten, was sie im Zenseits gesehen hatten. Die Visionen des Mönches Wettin von Reichenau aus dem neunten Jahrhundert, der in den Hinniel und in die Hölle entrückt wurde, brachte Walahfried Strabo (gestorben 849 als Abt desselben Alosters) in lateinische Verze, wobei er sich an eine Prosaschift des Abes Hats ausschliche Reichen Alosters in lateinische Verze, wobei er sich an eine Prosaschift des Abes Hats ausschlichen Schickung und durch die Mystift reiche Hörderung und insbesondere auch in dem großen Resormator Petrus Damiani (1007—1072) einen glänzenden Vertreter. Die Kluniazenser und Zisterzienser zeichneten viele solcher Wunder und Vissionen auf, um Gottes Gingreisen in die Geschicke der Menschen zu zeigen, und die Lektüre solcher Bücher gehörte zu der täglichen Prazis in den Klöstern der beiden genannten Orden. Eine solche Sammlung von Visionen der desse St. Emmeramer Mönches Otloh, Buch der Geschistet". Auch Franen traten als Visionerinnen auf. Wie eine Prophetin redet Sildegard, die Abeilssin des Beneditinerinnenstosters auf dem Aupertsberge bei Vingen (gestorben 1178), den Gesissischen und Laien ins Gewissen, und weltliche Kreise.

Bon den deutschen Bisionslegenden gehören die meisten, wenigstens in der uns überlieserten Fassung, einer jüngeren Zeit an. Noch aus dem zwölften Jahrhundert stammen die vom heiligen Paulus, eine Bearbeitung der lateinischen Visio sancti Pauli, die mit dem Tundalus große Ühnlichkeit hat, und eine vom heiligen Patrizius, dem Apostel Irlands. Bon beiden Gedichten sind uns aber nur Bruchstücke erhalten. Bon anderen Heiligenlegenden, die schon im zwölsten Jahrhundert deutsch bearbeitet wurden, sührt uns die vom heiligen Beit nach Kärnten, und auch die von der heiligen Juliane, als deren Bersasser sich der uns schon bekannte Priester Arnold nennt, ist im innerösterreichischen Dialekt geschrieben. In Bahern wurde die Legende, die von dem Leben des Maestrichter Bischos Servatius und von den Bundern nach seinem Tode

## Erflärender Abdrud.

Godes wnder¹ Vaz tundalus hat gesin² | sint manicfalt. die er uvidene³ hat gestalt⁴ | bit⁵ siner grozer crefte. wolden wir merkin | rechte. vnde uerneimen⁶ der heiligen srifte wort. | wirne sprechin miner vbel wort. Nu ist di arme | mensheit also cranc. vnde di brodekelt² daz si sich um | bewollen⁵. inkan⁵ behude vollen¹⁰. Got in du iz bit siner | craft. di wissagin hant uns gesagit Vzer der godes | lere. Daz eim rehte sundere. Daz himelriche si also un | kunt. alse eime olbendin¹¹ si. Daz er sih konne ge | bogen¹². Durh der nalden ovgen¹³. Daz ist engestlih gnuk. | Och so kundet uns di buch. Vix iustus saluabitur¹⁴. Daz | virnemet alden unde iunc. Daz quid¹⁵ daz van man | ne noch von wibe. Di gen¹⁶ reht inkonne¹² beliben. | Her wider so ist uns gesageit. Gut trost an einer | ander stat: Nolo mortem peccatoris¹³. Got sprichit | des sunderis dodis. in wille er nit. Wenne¹ョ daz er | lebe. vnde sich siner sunden suldic gebe. Unde sich be | talle trabe kere²⁰. Nu sold ir virnemen mere. War | umbe ich der reiden begunde. Ich han is gut | urkunde von gelerden unde och von leigin. Daz | ich ane smeichin²¹. In duzsen²² sage die warheit | Als³³ iz in latinen gesriben stet. Von eime ma nne. wol bekant. der was tundalus genant. | Der was ein man vil missetedic²⁴. Got wart | ime sint²⁵ genedik. Dri tage er in brodin²⁶ lac. | Sin geist wr²² zu der hellen und sach. manege | dink der er wart wis. Och quam er in daz para | dis. Da er irkande godis dogen²⁵. Vile bit sinen | (ougen).

<sup>1</sup> Bunder. 2 geschen. 3 überall, weithin. 4 gestellt. 5 mit. 6 vernehmen. 7 Schwäche. 8 unbesteckt. 59 nicht kann. 10 völlig behüten. 11 Kamel (Matth. 19, 24). 12 sich durchzwängen kann. 13 der Nadel Shr. 14 kann der Gerechte wird selig (1. Petr. 4, 18). 15 heißt. 16 stammen. 17 nicht können. 18 ich will nicht den Tod des Gottlosen (Ezech. 33, 11). 10 sondern. 20 ganz und gar davon abwende. 21 Schmäßen. 22 darsauß. 23 wie es. 24 ein großer Sünder. 25 später. 26 in Todesschwäche. 27 suhr. 28 Geheimnisse.

odes wonder Vall tundalus hat gefin him maniciale di co moidene hat gestate die survivene hat gestate die survivene de die survivene de haligen survive de die survivene de haligen suffic de

with ne forethin miner obel work hard bust me monther at fo come ou de bradeker Dax fi fich und bemouch inkan behade vollen. For in ou iz bir fi gaft. De wustagen hant unt gefager bee der go lere. Daz emvehre funde . Daz himefriche fi alto kunt. Alle cime olbendin fi. daz er fih konitere bogen durh Snalden ovgen. Day ill engelflib and Joh to kundene unt de buch ver unt fatuable das vir nemet atoen vin rune. Daz quio daz van man no noch von wide. Fr gen webe in konine beliben ber und so ilt uni gesageur but trost an einer ander the solo morre peccount for forethe def funderes dodif intuite et nir vo ene day of lebe in fich fin funden fuldie gebe un fib be talle trabe kere stu fold it vurnemen mere hav umbrich der reiden begunde Ich han if aut urkunde von gelevden vn och von leigin va ich ane smeichin In duzsen sage di warher du iz in lannen gesirben ster von eime ma nue wol beliant & war rundalut genane Oct was ein man vil millettoic. For wart me fint genedik. Die tage er in brodin lac-Sin geilt wir zu & hellen un fach er anege dink der er wart wif Och quam in bay pain dif Da er uftande godif dozen. Vile bir finen

Gine Seite aus bem niederrheinischen Inngbalus. (Bgl. S. 90 u.)

Nach der Sandichrift in der Staatsbibliothef ju Berlin. Mic. germ. Quart. 642, VIII. (12. Jahrhundert.)

ergahlt, von einem Beiftlichen in beutsche Berje gebracht. Die Darftellung zeigt Bertrautheit mit den volkstümlichen Dichtungen und verrät durch die Borliebe für breite Schilderungen von Rleidern und anderen äußerlichen Dingen Befanntschaft mit dem ritterlichen Geschmad. Diesem dienten auch die Schlachtenschilderungen, von benen einige, wie 3. B. der Rampf Rarls mit den Saragenen, durch die Lebhaftigfeit der Darftellung und den Gebrauch poetischer Bergleiche den Leser feffeln. Die am Schluffe ergählten Bunder erinnern durch ihren vifionären Charafter an Tundalus. Frische und Lebhaftigkeit bei der Beidreibung von Rämpfen und hereinbeziehung geschichtlicher Ereigniffe finden wir auch in der Legende vom beiligen Ulrich, Bifchof von Augsburg, Die ein Priefter Albertus nach einer lateinischen vita, der er getreu folgte, im baperischen Dialett gedichtet hat. Rur in Bruchftuden find uns die mittelbeutschen Legenden vom heiligen Egibius und vom heiligen Silvester, vollständig die in Thüringen verfaßte von Adams Rlage erhalten, deren Inhalt die Rlagen bilden, die nach einer talmubischen Sage Adam erhob, als er aus dem Paradiese vertrieben wurde. Beit verbreitet und ichon im zwölften Jahrhundert in deutsche Berje gefleidet waren die Legenden vom beiligen Alexius und von der beiligen Margareta Leben und Marthrium. Bereits in demfelben Jahrhundert scheint man nach dem Mufter der lateinischen Legenden= fammlungen auch deutsche angelegt zu haben. Wenigstens laffen die erhaltenen Bruchstücke eines mittelfränkischen Legendars, das mahricheinlich jum Borlesen bestimmt war, diese Annahme als berechtigt erscheinen.

Mit der Blüte der geiftlichen deutschen Dichtung in der Zeit der letten Salier und der ersten Staufen fällt auch die Biederaufnahme der Pflege deutscher Prosa zusammen. Sie blied aber auf geiftliche Stoffe beschränkt und diente, wie unter den Karolingern, hauptsächlich nur der Verbreitung und Vertiefung der christlichen Lehre oder hing mit dem Gottesdienste zusammen. Nach beiden Richtungen bin diente sie denselben Zwecken, wie die gleichzeitigen geiftlichen Dichtungen in deutscher Sprache.

In ber Absicht, "bem ber Biffenschaft fich widmenden Lefer einige nubbringende Gilfsmittel ju bieten", überfette und erflarte Billiram das Sobe Lied. Er ftammte aus einem bornehmen Geschlechte und wurde in der Wormser Gegend geboren. Um 1020 trat er als Mönch in Fulda ein, wurde bann Leiter ber Schule im St.-Michaels-Rlofter in Bamberg und erhielt von Raifer Beinrich III., seinem Gonner, die Abtei Ebersberg in Oberbabern, wo er hochbetagt (1085) ftarb. Bier verfaßte er, nachdem er sich schon früher in lateinischen Gedichten versucht hatte, feine Baraphrase bes Sohen Liedes. Die Ginrichtung des Werfes ift die, daß in der mittleren Kolumne der lateinische Bulgatatext, links davon eine Bearbeitung in leoninischen Hexametern und rechts eine Ubersetzung und Erflärung in lateinisch=deutscher Sprache geschrieben fteben. (Beilage 24.) Billirams Erflärungen find, wie er felbft fagt, nicht fein Eigentum, fondern aus verschiederen Rommentaren, besonders aus dem Beimos, späteren Bischofs von Salberftadt, aber mit Rritif, entlehnt. Die deutsche Übersetung ift gewandt und fliegend, die Ginmischung lateinischer Borter und Redensarten jedoch häufiger als bei Rotter, die Sprache daber nur fur Lateinkundige verftandlich. Für folche icheint Williram bas Buch geschrieben zu haben. Willirams Baraphraje erfreute fich großer Beliebtheit, wie ichon aus der großen Angahl der Sandichriften geschloffen werben fann, in benen fie uns überliefert ift und die fast über gang Deutschland verbreitet find. Nach dem elften Jahrhundert wurde fie in mehrere deutsche Dialette umgeschrieben und in ber zweiten Salfte bes zwölften Jahrhunderts bie Grundlage einer durchweg beutschen Bearbeitung im alemannischen Dialett. Es ift dies das Trudperter Sobelied, fo genannt nach dem im Schwarzwald gelegenen Benediftinerflofter, aus dem die Handschrift des Liedes ftammt. Die Liebe Salomons gu Sulamith, Die Williram auf bas Berhältnis Chrifti gu feiner Rirche beutet, wird hier auch auf die Beziehungen Chrifti ju den Geelen als feinen Brauten und auf die bes Beiligen Beiftes gur feligften Jungfrau ausgelegt.

Die Freude an typologischen und allegorischen Deutungen veranlaßte im elsten Jahrhundert zwei alemannische Geistliche zu einer teilweisen Übersetzung des lateinischen Physiologus (Dieta

I nucterif legif serip
tura sine pphetis.
Aut cuangelicis temet
bictante libellis
Quicqd, pmissi vulce
dinis est ministicum
Hoc teneo certe do
netur qd'min pte;
I rincipium de te quo
pmissa habuere.
Non est ambiguum te
met pmissa daturil.

VIS DABIT boc frater: ut lactet te mea mat. nueming foris labit te exosculer istis. nemoq me spernat. qua dilectam tibi cernat." Quis dabit optami faci emoptua fruenta. Ut quem nune nous mi sponse pare gennori. cqueuum numen ue ru ve lumine lumen! I equandoq mee na ture corpuf babere Aspeciens clare, fra tremte iure uocare Credula presuma per sonam scilicet una Carne sub assupta sed non destate minuta. Inuantog for if temet uerbo genmoris.

ma no
ua et ue
tera ser
uautt
bi di

lecte mi.

din mir geheillan ist be din mucter ich in nouo testamto dal uneil ih unola val siv beide intuvich consummatione anne dir habet uone dannan gedingon ih anne dich. val siù mir also geleistet unerde samo siv uone dir geheillan ist.

Quis
te det
fratrem
meii su
gentem
ubera
matris
meçiut
mucni
te soris.
& deoseu

VIR uneret mih des. oal ih oih bruoder min. sche sugan die spunne miner muoter: unte ih dib da ulle uvndanan kuffan muole: unte mih binne uure nieman neuermane. Ofponfe. du der nú bist in sinu pa trif uner uneret mih def dat du mennisco unerdes une alle div officia hur cane nature que e mat mea anne dir babes ume danne mit reme min bruoder heiles. Wer unerer ouh mih def. dat ih dich den ih nu intul uneil uerbu in principio apud dm. noh forif gefehe uerbu

## Erklärender Abdruck

umftehender Geite aus Willirams "Paraphrafe des Soben Liedes".

In veteris legis scriptura sive prophetis,
Aut evangelicis temet dictante libellis
Quicquid pro missum dulcedinis est mihi, fixum
Hoc teneo certe, donetur quid mihi pro te.
Principium de te quoniam promissa habuere,
Non est ambiguum temet promissa daturum.

ma noua et ue-

tera. ser-

bi di-

uaui ti-

lecte mi.

Quis

te det

fratrem

meum su-

gentem

ubera

matris

meae? ut

inveniam

te foris

et deoscu

dîu mír gehêizzan îst, bédíu in ueteri ióh in nouo testamento. daz uuêiz ih uuóla, dáz sîu bêide initium ióh consummationem ánne dír hábet. uóne dánnan gedíngon ih anne dich, daz sîu mír álso geleîstet uuérde, sâmo sîu uóne dir gehêizzan ist.

Uuér uuéret míh des, daz íh díh, brûoder mîn. séhe sûgan dîe spúnne mîner mûoter? unte îh díh da ûzze uvndanan kússan můoze? únte míh hínne uúre niêman neuermáne. O sponse, dú, der nú bíst in sinu patris! uuér uuéret míh dés, daz dú ménnisco uúerdes, únte álle dîv officia humane naturae, que est mater mea, ánne dír habes? únte dánne mít réhte mîn bruôder heîzes? Wêr unéret oûh míh dés, daz íh dích dén ih nú intus uuêiz uerbum in principio apud dominum, nóh foris geséhe uerbum

Quis dabit optanti faciemque tuam sitienti, Ut quem nunc novi, mi sponse, parem genitori, Aequaevum numen, verum de lumine lumen, Te quandoque meae naturae corpus habere Aspiciens clare, fratrem te iure vocare Credula praesumam; personam scilicet unam Carne sub assumpta, sed non deitate minuta Inventoque foris temet verbo genitoris

Chrysostomi), die sich selbst als die reda umbe din tier einführt. (Beilage 25.) Ein Jahrhundert später folgte ihr in Ofterreich eine vollständige Berdeutschung in Brosa und bald auch eine versifizierte, von denen jene in die Wiener und die lettere in die Millstätter Cammelhandschrift amischen Genesis und Exodus eingeschoben ift. Die fabulosen Tiergeschichten des Physiologus erfreuten fich bis tief ins Mittelalter binein großen Beifalls. Auch die fonderbaren und oft recht wunderlichen Borftellungen von den Ländern, Flüffen, Naturerscheinungen und Bewohnern der Erbe, die fich in einer am Ende des gwölften Jahrhunderts nach lateinischen Quellen abgefaßten beutichen Weltbeschreibung finden, haben sich bis ins fünfzehnte Jahrhundert und teilweise noch länger behauptet. Gefchrieben wurde diefer Abrif einer Geographie um 1190 von einem Geiftlichen auf Wunich eines Herzogs Beinrich (vermutlich bes Löwen). Leider find uns von der ältesten Kassung dieses Buchleins nur Bruchftude erhalten. Handschriften des vierzehnten und fünfzehnten Sahrhunderts aber haben uns beffen Inhalt überliefert. Nach feiner Bedeutung für die Wißbegierigen wurde es die aurea gemma (guldine gimme), nach seinem Zwecke, Licht über die Dinge auf der Welt zu verbreiten, Lucidarius (Leuchter) benannt. Und in der Tat gab es, wie des Honorius von Autun enzyklopädisches Elucidarium und die Imago mundi (Weltspiegel), Aufschluß auf Frage geiftlichen und weltlichen Inhalts. Die zur geiftlichen Didaktik neigende Richtung ber Beit tam dabei ebenso auf ihre Rechnung, wie der Ginfluß der Kreugzüge bei der Schilderung der Länder unverkennbar ift. In die Beltbeschreibung flicht der Verfasser die Behandlung derselben Glaubenswahrheiten, die in den geiftlichen Dichtungen fich finden.

Die Schöpfung der Welt, der Sündenfall, das Jüngste Gericht, die Erlösung durch Christus und die geistliche Ordnung der Christenheit bildeten den Rahmen, der die Weltbeschreibung umspannt. Diese aber erzählt uns im Auschluß an ihre Vorlage, die selbst wieder aus alten, teilweise antiken Schriftstellern geschöpft ist, von den der Weltteilen Usien, Europa und Afrika, von den Goldbergen der immergrünen Inseln, von Bäumen Indiens, die die die die haben, von Vrachen und Greisen, die den Löwen gleichen und Federn und Klauen wie die Abler haben, von Menschen mit Hundetöpfen und von solchen, die die Augen auf der Schulter, Mund und Nase auf der Brust haben, von wunderwirkenden Quellen und heilenden Kräutern, erörtert die Vorgänge in der Natur, wie Winde, Erdbeben, Donner, Blitz und andere, und handelt auch von den Gestirnen am Himmelsgewölde.

Allmählich fand die deutsche Sprache auch Berwendung beim Gottesdienst, und zwar in ber Predigt, die an das Evangelium der heiligen Meffe fich anschloß. Es find uns allerdings nur wenig Bruchstücke von beutschen Predigten aus bem elften Jahrhundert erhalten, darunter besonders die aus dem bayerischen Kloster Wessobrunn. Daß aber in deutscher Sprache gepredigt wurde, wiffen wir aus den Berichten der Geschichtschreiber. Die Predigten waren gunächst latei= nifden Borlagen, vor allem den homilien Gregors des Großen, nachgebildet. Diese Abhängigkeit fett sich auch noch fort im zwölften Jahrhundert, in dem die erhaltene deutsche Bredigtliteratur fich zu mehren beginnt. Der Predigt folgten ein allgemeines Sündenbekenntnis und das Glaubens= bekenntnis, beide vom Priefter vorgefagt und bann vom Bolke wiederholt. Formeln, die bierbei gebraucht wurden, haben fich in mehreren Dialetten erhalten. Am ausführlichsten davon ift der fogenannte Bamberger Glaube und Beichte. Bier wird eine lange Reihe von Gunden aufgezählt, ähnlich wie in den gereimten Gundenklagen, die nur durch Erweiterung aus den allgemeinen Beichten hervorgegangen find. Durch ben regelmäßig gegliederten Bau der Perioden und den poetischen Schmud ber Darftellung gewinnt eine in derfelben Bamberger Sandichrift uns überlieferte Schilderung von ben Freuden bes Simmels und ben Schreden ber Sölle fast den Charafter eines in vierbebigen, ungereimten Bersen geschriebenen Gedichtes, als das es auch von Scherer und anderen herausgegeben wurde. Den Schluß des um 1060 in Bamberg im oftfrankischen Dialett gedichteten Denkmals bildet die Aufforderung gur Buge. Richt in unmittelbarem Busammenhang mit bem Gottesbienft fteht bas um 1067 geschriebene Gebet Dtlobs, eines Monches zu St. Emmeram in Regensburg, worin er Gottes Silfe unter An= rufung ber Beiligen für alle Menschen zu erfleben fucht. Um die Erlösung von den Günden und um ein gnädiges Bericht bittet der Berfaffer des Rlofterneuburger Bebetes und ähnlich ift ber Inhalt anderer aus jener Zeit erhaltenen Gebete, die von Diemer und Schönbach veröffentlicht wurden. In einem aus dem Aloster Wessobrunn stammenden Traktate werden im Ansichluß an eine Homilie Gregors des Großen die biblischen Borbilder für die einzelnen Tugenden zusammengestellt und in einer baperischen Übertragung der Abhandlung des heiligen Nortpert "Bon den Tugenden" wird ihr Wesen erörtert.

Effebard V., der lette der berühmten Effebarde, ichrieb um 1210 ein Leben Rotfers und preift in der Ginleitung dazu die Monche feines Alofters St. Gallen, durch deren fünftlerisches und wiffenschaftliches Schaffen die Rirche Gottes nicht blog in Alemannien, fondern vom Meere bis jum Meere und hin über die Lande bis ju den Grengen des Erdfreifes erglange und aufjuble in Symnen und Sequengen, in Tropen und Litaneien, in Gefängen und Melodien ber verschiedensten Art und in noch anderem die Bracht des Gottesdienstes fordernden Schmude. Muß man auch diefen Banegnrifus etwas herabstimmen, fo bleibt doch den St. Galler Monchen das Berdienst ungeschmälert, durch ihre Schöpfungen der Dicht= und Tonkunft auf den bor der Mitte bes elften Jahrhunderts zu neuer Blüte gediehenen Kirchengesang Deutschlands und über deffen Grenzen hinaus auch auf den in Frankreich und England durch drei Jahrhunderte den größten Ginfluß ausgeübt zu haben. Überzeugt von der Wirfung der Mufit auf Gebildete und Ungebildete, pflegten fie dieje beilige Runft, um durch ihre wunderbaren Tone auf die Ginne des fräftigen Bolksstammes, der dem Christentum ichon gewonnen war, zu wirken und jo in den Bemütern edle Gefühle und Freude an dem liturgischen Gottesdienfte zu wecken, in deffen Mitte die heilige Meife fteht, die unblutige Erneuerung des blutigen Opfers, das der Gottesfohn auf Golgatha einst dargebracht hat. Bu den heiligen Gefängen trat dann auch bald die dramatische Darstellung ihres Inhaltes, ein neuer Schmuck des Gottesdienstes und zugleich eine anschauliche Belehrung des ihm beiwohnenden Bolfes. Es entstanden die liturgischen Diterfeiern, beren alteste in das zehnte und elfte Jahrhundert gurudreichen. Durch fie wurden die Reime gu bem Drama bes driftlichen Mittelalters und in weiterer Entwicklung zu dem aller modernen Kulturvölker gelegt. Daraus geht hervor, daß wir nicht von einem besonderen Ursprunge des deutschen Dramas reden können; die Anfänge des Dramas waren vielmehr bei allen driftlichen Nationen dieselben und erst in späterer Zeit haben volkstümliche und andere Ginflüsse den Schauspielen in den verschiedenen Ländern statt des internationalen einen eigenartigen Charafter verlieben, wobei dann auch an die Stelle der bis dahin allen gemeinsamen lateinischen Sprache der Kirche allmählich die Landesiprachen traten.

Dramatisch war ichon die Teier des Gottesdienstes, wie fie nach dem romischen Rituale begangen wurde, und zwar besonders in der heiligen Meffe. Sier gab es eine fortichreitende symbolische Sandlung, Zwiegespräche und Wechselreben, lettere verteilt auf ben Priefter und bie Diener am Altar, oder an Tefttagen auf den opfernden Priefter, die ihm dienenden Leviten, den Chor der Sanger und das Bolf. Der Ornat der Beiftlichen, der im Lichterglanze erftrablende Altar, der Duft des Weihrauchs und die von Künftlerhand geschmuckte Kirche felbst erhöhten die Andacht und Teilnahme des Bolfes an der dramatischen Gedächtnisseier des heiligsten Beltichauspiels, der Leidensgeschichte des Gottessohnes. Auch die Absingung der Tageszeiten hatte in gewiffem Ginne bramatifchen Charafter, ba beffen Teile, Die Antiphonen, Bfalmen, Berfitel, Lettionen, Responsorien und Rapitel, bald von einzelnen, bald von Salbchören oder wieder vom gangen Chore vorgetragen wurden. Dft führte der Text des Evangeliums felbit, jumal ju Beihnachten, Epiphanie und Oftern, zu einer Art Rollenverteilung. Mannigfaltig und reich an Abwechflung wie die Tefte der Nirche war auch deren Begehung und vor allem dienten Poefie und Mufit dazu, die Hauptmomente der Feste Brieftern und Laien in würdiger Beise darzubieten. In Diefer Absicht Dichtete und vertonte in St. Gallen Rotter ber Stammler feine Sequengen, Ratpert seine Symnen und Litaneien, und würdig reihte fich als der dritte in diesem musikalischen Dreibund Tutilo (geftorben 915) an, gleich ben beiden anderen ein Schüler Margells, erfahren in ber Wiffenschaft, wohlgeübt in ben bildenden Rünften und berühmt als Erfinder von Tropen, von denen einer für die Entwicklung des Dramas von großer Bedeutung wurde. Um nämlich

ier begin ih emna reda umbe dutier unaz fin geste bo.

be Tehmen Leo be Tehmer un feren trobun. tisth fine thereh che unde be din murer er ofto anheligero ge sont fer genann. Tannan sagn racob to er name ta h non sun rudan. Grehoat rudas mun sun ist un elf del leun. Terleo he but tru dine annuno adir unterm trotinin before henme lin ilt datifo fer gat indemo unalde un er de ugere gestinen souertiligor er das spron mu sinemo hage le hediu day sien ni ne uinden Sovera un ser troun to er ander une ribe me menischon unat Ledu da ter from mher ner Aunde das, er gotel sun unave. Tenne so der lev llafet fo unichent sinu ougen Indu da sin offen sint damma besseichent erabir un serin tro un al ser selbo quad in demobilite cantica cantico los dormio acor men uigi cheta an der got hette. So du leun birit so ist das leun chelin tot sobennardsu is un sinan den tritten tag. lene to choume ten fater unde bla fer egana fo num der eger chilme. So unalta der alem de tigo fater fin en ein bornin fin uone demoto de an deme triten tage
un tier height pantera un ist mite unare unist mane
gero bilidonin ist in le scone. un ist demo drachen fierre Tel fito ist to gelegin to ed, for ist misselihes to legit is, fib in finhol under flifer tri etaga lene to the exust unde fure bringer um med lib che lutur un de hebre. To fung fen flane day eguber uninder alle bimentun Lene so divitier verro unde na ho rie stimma gehorrine so samenone su sibunde nolgen imo enrib di suy Indes sanbes linde der dracebo univer sonordial day er liger alsorium si under der erdo Pamera den be geschener un sirintroum ter almanchanne qu'himo gela de ta tur houseques. Sinero genadon Counaf mitte unare also dans chat

# Erklärender 21bdruck und Übersetzung ju ber umftehenden Seite aus bem Physiologus.\*)

### Abertragung.

(H)ier begin ih einna reda umbe diu tier, uuaz siu gêsliho | bezêhinen. Leo bezêhinet unserin trohtin turih | sîne sterihchi, unde be diu uuiret er ofto an hêligero | gescrifte genamit. Tannan sagit iacob, to er namæta si | nen sun iudam. Er choat: "judas mîn sun ist uuelf des leuin." | Ter leo habit triu dinc annimo, ti dir unserin trotinin bezeic | henint. Ein ist daz: so ser gât in demo uualde un er de iagere | gestincit, so uertiligôt er daz spror mit sînemo zagele zediu | daz sien ni ne uinden. So teta unser trotin, to er an der uue | rilte mit menischôn uuas, ze diu daz ter fient nihet uer | stûnde, daz er gotes sun uuâre. Tenne so der leo slâfet, | so uuachênt sinu ougen. An diu daz siu offen sint, dâranna | bezeichenit er abir unserin trotin, alser selbo quad an | demo bûhche cantica canticorum: "Ego dormio et cor meum uigi | lat." Daz er rasta an demo menisgemo lîhamin un er uuah | chêta an der gotheite. So diu leuîn birit, so ist daz leuin | chelîn tôt, so beuuard su iz unzin an den tritten tag. Tene | to chumit ter fater unde blâset ez ana, so uuirdet ez er | chihit. So uuahta der alemahtigo fater sînen einbornin sun | uone demo tôde an deme triten tage. |

(E)in tier heizzit pantera un ist miteuuâre un is mane | gero bilido un is uile scône un ist demo drâchen fient. | Tes sito ist so gelegin, so ez sat ist misselihes, so legit iz | sih in sîn hol unde slâfæt trîe taga. Tene so stât ez ûf | unde fure bringit ummezlîhche lûtûn unde hebit | so sûzzen stanc, daz ez uberuuindit alle bîmentûm. | Tene so diu tier uerro unde nahô tie stimma gehôrrint, | so samenônt siu sih unde uolgen imo turih di sûzzi des stanhes, | unde der draccho uuiret so uordtal, daz er liget alsor tôt | sî under der erdo. Pantera diu bezeichenet unserin | trotin, ter al manchunne zû zimo geladita turih tie sûzi | sînero genâdôn. Er uuas miteuuâre also esaias chat.

#### Aberfegung.

Hier beginne ich eine Auslegung über die Tiere, was sie in geistlichem (mystischem) Sinne bezeichnen. Der Löwe bezeichnet unseren Herrn wegen seiner Stärke, und deshalb wird er oft in der Heiligen Schrift genannt. Daher sagt Jakob, da er seinen Sohn Judas nannte. Er sprach: "Judas mein Sohn ist ein Junges der Löwin." Der Löwe hat drei Dinge an sich, die unseren herrn bezeichnen. Sines ist, daß er, wenn er in den Wald geht und er die Jäger riecht, so vertilgt er die Spur mit seinem Schweise, damit sie ihn nicht finden. So tat unser Herr, da er auf der Welt unter Menschen war, damit der Feind nicht erkennen sollte, daß er Gottes Sohn wäre. Ferner wenn der Löwe schläft, so wachen seine Augen. Damit, daß sie ossen sind, damit bezeichnet er wieder unseren Herrn, wie er selbst sagte in dem Buche des Hohenliedes: "Ich schläfte und mein Herz wacht." Daß er ruhte in dem menschlichen Leibe und wachte in der Gottheit. Wenn die Löwin gebiert, so ist das Löwelein tot; so bewahrt sie es dis an den dritten Tag. Dann kommt der Vater und bläst es an, so wird es lebendig gemacht. So erweckte der allmächtige Vater seinen eingeborenen Sohn von dem Tode an dem britten Tage.

Bon dem Panther. Ein Tier heißt Panther und ist sanftmutig und ist von mancherlei Bildern (bunt) und ist sehr schön und ist dem Drachen feind. Dessen Sitte ist so beschaffen: wenn es satt ist von verschiedenem, dann legt es sich in seine höhle und schläft drei Tage. Dann steht es auf und bringt unermeßlichen Schall hervor und erhebt so sufen Geruch, daß er alle Salben übertrifft. Wenn dann die Tiere fern und nahe die Stimme hören, so sammeln sie sich und folgen ihm wegen der Süße des Geruches, und der Drache wird so furchtsam, daß er, als ob er tot wäre, unter der Erde liegt. Der Panther bezeichnet unseren herrn, der die ganze Menscheit zu sich ladet vermöge der Süße seiner Inaden. Er war sanftmutig, wie Jsais sagte:

<sup>\*)</sup> Die Längenbezeichnungen und die Unterscheidungszeichen fehlen in der Handschrift und wurden eingesett.

die Feier des Gottesdienstes zu verschönern, erweiterte Tutilo einzelne Teile der Meßgebete, insbesondere die Introitus (Eingänge) der höchsten Festtage, mit Zusäten, die aus wohlgesügtem Text und kunstvollen Melodien bestanden. Wie die Sequenzen, haben sich diese Schöpfungen mittelalterlicher Tonkunst, die man "Tropen" nannte, von St. Gallen aus über die ganze Kirche verbreitet und in verschiedenartiger Gestaltung dis gegen Ende des siedzehnten Jahrhunderts erhalten. Schon die Sequenzen Notkers waren dramatisch angelegt und wurden, wie ihr Bau und ihre Melodien zeigen, im Bechselgesange von zwei Chören (Männer und Knaben) oder zwei. Halbchören vorgetragen. Dasselbe gilt von den Tropen und in einigen ist ihr dramatischer Charafter ausdrücklich angedeutet. So z. B. wird in der St. Galler Handschrift des Tropus, mit dem die Geschichte des geistlichen Dramas beginnt, der Wechselgesang durch Int. (Interrogatio, Frage) und R. (Respondetur, Antwort) angemerkt. Dieser Tropus, an Matth. 28, 5 f., Markus 16, 6 f. und Luk. 24, 6 f. sich anlehnend, stammt aus der Zeit des Tutilo und wurde als Introitus der Wesse am Ostersonntag gesungen. Zur dramatischen Szene wurde er, als man ihn mit der Kreuzbestattung in Verbindung brachte. Er lautet nach der genannten, aus dem zehnten Jahrschundert stammenden Überlieserung:

Int. Quem quaeritis in sepulchro, o christicole?

R. Jesum Nazarenum, o coelicolae. Non est hic, surrexit, sicut predixerat. Ite, nuntiate, quia surrexit de sepulchro. Resurrexi, postquam factus homo, tua iussa paterna peregi.

Frage: Wen fucht ihr im Grabe, o Chriftinnen?

Antwort: Jesum von Nazareth den Gefreuzigten, o Himmelsbewohner. Er ist nicht hier, er ist auferstanden, wie er vorausgesagt hatte. Gehet, meldet, daß er aus dem Grabe auferstanden ist. Ich din auferstanden, nachdem ich, Mensch geworden, deine väterlichen Besehle vollzogen habe.

Man pslegte nämlich am Karfreitag nach dem Gottesdienst ein in Tücher gehülltes Kreuz in der Nähe des-Altars in eine Art Grab zu legen. Hier blieb es dis zum Oftermorgen. An diesem begaben sich nach dem drittem Responsorium der Matutin ein oder zwei Klerifer, mit der Alba bekleidet und mit einem Palmzweig in den

Sanden, zu dem Grabe und ließen fich dort nieder. Sierauf geben drei andere Briefter, die drei Frauen darstellend, in Chormantel gehüllt und Weihrauchsösser ichwingend, ebendorthin. Sobald sie der Engel erblickt, fragt er fie: Quem quaeritis in sepulchro, o christicole? (Wen suchet ihr im Grabe, Christus verehrende Frauen?) Diese erwidern singend: Jesum Nazarenum, o coelicolae. (Besum von Nagareth, ihr himmelsbewohner). Darauf antwortete der den Engel darstellende Anabe: Non est hic, surrexit, sicut predixerat. Ite, nuntiate, quia surrexit de sepulchro.. (Er ift nicht hier, er ift auferstanden, wie er vorausgelagt hatte. Gehet und meldet, daß er aus dem Grabe auferstanden ift.) hierauf hoben die Frauen die Tücher, in die das Kreiz eingehüllt war, jest leer empor und zeigten fie, einen mit surrexit beginnenden und mit Alleluja endenden Bers fingend, dem Bolte, um zu beweisen, daß Christus nicht mehr im Grabe fei. Der Chor beichließt mit der Absungung des Te deum die Matutin (Mette).

Diese vier Sähe sinden sich auch in der Bamberger, Straßburger, Trierer und in den anderen Osterfeiern, mögen sie auch durch allerlei Zutaten, wie z. B. durch die Aufnahme neuer Sähe aus den Berichten der Evangelisten oder durch Einschiedung von Hammen und Sequenzen ausgeweitet sein. Bon den letzteren wurde die in der ersten Hälfte des elsten Jahrhunderts von Wipo, dem Kaplan Kaiser Konrads II., versähte Victimae paschali (dem österlichen Lamme) schon früh in die Ostersier ausgenommen, um die Rückfehr der Frauen dramatisch zu beleben und einen Fortschritt der inneren dramatischen Entwicklung zu erzielen. An die Grades

Amen. ISURR DNI

IT DERESURR DNI

NT. Quem quericis insepulchro

xpiccicole Rucym na zarenum

crucifixum o caelicolae

Monest hic surrexit sicut predi

xerar te nuntiate quia sur

rexit desepulchro Resurrexi

Destauamentus nomo tua At

lussa paterna peregi.

Typus eines dramatischen Tropus zum Introitus der heiligen Messe.

Stiftsbibliothef in St. Gallen, (10. Jahrhundert),. 484, p. 110. Aus: Gauticr, Histoire de la poésie religieuse. izene wurde in der Folgezeit, und zwar zuerst in Dentschland, der in Handlung umgesette Bericht des Evangelisten Johannes 20, 4 f. angeschoben. So laufen in einer St. Lambrechter und in einer Angedurger Osterseier aus dem zwölften Jahrhundert die Apostel Petrus und Johannes auf die Nachricht der Franen von der Auserstehung des Gerrn zum Grade und diese Apostelszeit ist dann später, freilich in komischer Fassung, auch in die volkstümlichen Spiele übergegangen. Mit der Sinzussügung der Alage Maria Magdalenas um den Heisend und der Erscheinung des Herrn (Joh. 20, 15 f.) zu den bereits vorhandenen Szenen fand die Entwicklung der Osterseiern ihren Abschunder Geben, de alle drei Szenen enthält, ist ums in einem Nürnberger Antiphonar aus dem dreizehnten Jahrhundert überliesert. Die drei Marien gehen, abwechselnd je einen Hymnus süngend, zum Grade. Hier sindet die Unterredung mit den Engeln statt. Daran reiht sich die Erscheinungszene, worauf die Franen durch Bortrag der Sequenz Vietimae paschali den Aposteln die tröstliche Nachricht von der Auserlagen der Chor die Antiphon Curredant duo simul etc. (Es liesen die zwei zugleich) singt. Iene erhalten von den Engeln das Schweistuch und die Gradbücher und zeigen sie dem Bolke mit den Borten: Cernitis, o soeil etc. (Schet, o Freunde). Sofort stimmt der Chor die Antiphon au: Surrexit enim, sieut dixit, dominus etc. ("Auserstanden ist, wie er gesagt hat, der Herr" usd.), worauf das Bolk seiner Freude mit dem dentschen Liede "Christ ist erstanden" Ausbruck verseiht. Das Te deum beschließt die Feier.

Die Berbindung der drei Szenen zu einer einheitlichen Handlung, die Zwiegespräche, bald in gebundener (Hymnen, Sequenz "Vietimae"), bald in ungebundener Form (Bibestexte und Zutaten) geführt, und die Teilnahme des Chors verleihen der Nürnberger Osterseier schon den Charafter eines kleinen Dramas. Sie bildete aber noch einen Teil der Liturgie und in ihrem Dienste sind die Osterseiern bis in das achtzehnte Jahrhundert geblieben. Ihre Beliebtheit erhellt schon aus ihrer Berbreitung. Lange, dem wir eingehende Studien darüber verdanken, hat 224 lateinische Osterseiern nachgewiesen, von denen 159 in Deutschland, 52 in Frankreich, die anderen in Italien, Spanien, Holland und England ausgesunden wurden. Zu dem rein liturgischen Charafter der Osterseiern stimmte auch die Beschränkung der Kostümierung auf die sirchlichen Gewänder, denen man nur selten noch etwas hinzufügte. Die weißgekleideten Engel am Grabe hielten Palmzweige in den Händen, Christus bekam zur Charafteristerung als Gärtner vielleicht einen Spaten, und erst später, als durch die Osterspiele die Kunst der Bühnenausstattung vorgeschritten war, scheint man auch in den Osterseiern mehr Pracht entsaltet zu haben.

Allen liturgischen Ofterfeiern gemeinsam ift ber feierliche, an die griechische Tragodie gemahnende Stil und ber Bortrag burch Gefang. Beides finden wir auch noch in den alteren lateinischen Ofterspielen, zu denen jene die Reime gelegt hatten. Die Freude an bramatischen Darftellungen beim Bolte war burch die Ofterfeiern geweckt worden und die Geiftlichen famen feinen Bunfchen gern entgegen. Gie erweiterten die in den Ofterfeiern oft blog angedeuteten Momente, nahmen neue, auch weltliche auf, führten die Gegenspieler Bilatus, Judas, die Juden und Soldaten ein und erfreuten fo das Bolf mit eigentlichen Schaufpielen, ben fogenannten Diterspielen. Diese mußten ichon wegen ihres Umfanges von dem Gottesdienfte losgelöft werden. Ihre Aufführung fand zwar eine Zeitlang noch in der Rirche ftatt, fpater aber außerhalb. Den geiftlichen Ursprung verraten die Ofterspiele durch die lateinische Sprache, in der die altesten abgefaßt waren. Bu den lateinischen Stellen, die, insoweit fie auf felbständiger dichterischer Tätigkeit beruhten, oft in gereimten ober ungereimten Berametern abgefaßt find, traten allmählich auch beutiche und ichlieklich murden die Spiele gang in deutscher Sprache geschrieben. Dine Zweifel gab es auch in Deutschland schon im zwölften Sahrhundert lateinische Ofterspiele, erhalten aber find uns nur Bruchftude von folden, wie 3. B. von dem bis auf einzelne beutsche Worter lateinischen Benediftbeurer (Beilage 26), das aber schon dem breigebnten Sahrhundert angehört und vielleicht verwandt ift mit dem Rlofterneuburger, das, lange verschollen, vor furgem wieder aufgefunden murbe. Die beiden genannten Ofterspiele beruhten mahricheinlich auf berfelben Grundlage wie das Mufterium von Tours, das noch aus dem zwölften Jahrhundert stammt und am besten ben Entwicklungsgang ber Dfterfeiern zu ben lateinischen Dfterspielen ertennen läßt.

Wie bei den Ofterfeiern, so hat man auch bei den Ofterspielen den Text gesungen, in den lateinisch-deutschen aber wurde der musikalische Vortrag allmählich auf die lateinischen Sate und

? Pez a. 1777 Klosterneuburg ox fol. 80 Hapro ludus ummo exemplum Dince relurreccions. Cantains macuting indie Baldy ong persone adludium disposite fine pare intoco speciali secundu suu modu z pædane ad loci ubi fio sepulchin. Pramu uemar pulacus 7 vxoz fina at magny lumity, multib poedenaty. Allello grib; legnous. I ende ponafiabs. & litters. post her wender angli . 2 orane . 2 apli . Ingrelling Pilat. Pinti cant porchier. winne rece menunumus quod arurba lepe audiumus seductore 1.5 . 1 . 8 Anstrut confuerum dicere polt tres dies noto reluige re. Bulatus leur micht elictar discreno = altura neltu ognitio micht a men willis imponere de selu quem fecultis pertere! Pontifice Teltra uning & Papienina nobis unive elt necellaria leductores namque dil apult machinancut runam populi Voor Delater erfucias horum non fanar ut lepulchrum preles albodiar uesta namque perpendar nond. . 1:=1 gloria quanta palla fiu per sompria. Assessor 1 . DAF. 1 1 ndl. 11.5 1.(1). ergo precipias cultodire nocas ingilias ne firencia illumadiscipulif 1.51 . 11 . 1 Dollas & dient plebi furgere amortuis Judes them an Pilati & cint. 1 not. not. not 1 Wot prefer nothing preces ne fig teles nobis teles hos prellare radites. 1 not 1. not 1. note. 1 1 1 . 1 . 1.51 Deputchium no refinerica ob lequerur ne tollatur sur adulapulis. Bestos pilar. Es haberg austodum opum austodur near nigilia 11 1.51 . 1 . 1 /13 17 : 000 ne furencur illum disapuli à diant cum unere populi. Tyno voc fe neviat ad mulit prosp flinbur damus pecuriam ur habeane lemper

## Übertragung und Überfetung

umffebender Seite aus bem Benedittbeurer Offerfviel.

Incipit ludus immo exemplum Dominice resurrectionis.

Cantatis matutinis in die Pasche omnes persone ad ludum disposite sint parate in loco speciali secundum suum modum et procedant ad locum, ubi sit sepulchrum. Primum ueniat Pilatus et uxor sua eum magnis luminibus, militibus precedentibus, assessoribus sequentibus, deinde pontificibus et Iudeis. post hec ueniant angeli et Marie et apostoli.

Ingressus Pilatus. 1) Primum cantent Pontifices:

O domine. reete meminimus. 5 quod a turba sepe audiuimus, seductorem consuetum dicere: 7 post tres dies uolo resurgere.

Filatus Sicut michi dictat discretio

9 et astuta uestra cognitio, michi crimen uultis imponere 11 de Iesu, quem fecistis perdere.

Pontifices Uestra uirtus et sapientia 13 nobis ualde est necessaria.

seductoris2) namque discipuli 15 machinantur ruinam populi. Uxor Pilati Versutia3) horum non faciat,4)

preses custodiat. 17 ut sepulchrum perpendat gloria, fui per somnia.<sup>5</sup>) uestra namque 19 quanta passa

ergo precipias Assessores Militibus 21 custodire noctis uigilias, ne furentur illum discipuli<sup>6</sup>)

23 et dicant plebi7) surrexit a mortuis.

Iudei stent ante Pilatum et cantent:

Audi, preses, nostras preces, ne sis deses; nobis 26 hos prestare milites [debes

Ad sepulchrum, ut defunctus observetur, ne Itollatur 28 suis a discipulis. Respond(eat) Pilatus En habetis custodum copiam!

30 custodite noctis uigiliam, Es beginnt das Spiel oder besser die Darstellung

der Auferstehung des Herrn.

Nachdem die Matutin des Ostertages gesungen ist, machen sich alle Personen, die zum Spiele bestimmt sind, in einem eigenen Raum in gehöriger Weise zum Spielen fertig und ziehen dann in Prozession zur Stelle, wo das Grab errichtet ist. Zuerst kommt Pilatus und scine Gemahlin mit großen Lichtern unter Vorantritt von Rittern und gefolgt zunächst von Gerichtsbeisitzern und dann von nüdischen Priestern und von Judenvolk. Darauf kommen Engel, die Marien und die Apostel.

Nachdem Pilatus betreten hatte".9) Zuerst singen

die Priester:

Berr, wir erinnern uns beutlich, 5 von der Menge oft gehört ju haben, daß der Berführer häufig fagte:

7 "Nach drei Tagen werde ich wieder auferstehen."

Pilatus:

9 und euer ichlaues Unfinnen fagen, wollt ihr mich verleiten zu einer Sandlung 11 gegen Jefus, ben ihr ins Berderben gebracht habt

Priester: Eure Macht und Beisheit

13 ist uns sehr vonnöten,
benn die Jünger des Berführers

15 trachten, bas Bolf zu verderben. Frau des Pilatus: Möge die Arglift biefer Leute ben Landpfleger nicht bahinbringen,

17 bas Grab bemachen ju laffen. Mein, vielmehr bedente Gure Berrlichfeit,

19 wieviel ich im Traume gelitten.

Beisitzer: Befiehl nur ben Rittern,

21 mahrend ber Racht Bache ju halten, damit ihn nicht die Jünger ftehlen

23 und dem Bolfe sagen: "Er ift von den Toten auferstanden."

Die Juden treten vor Pilatus hin und singen:

Bore unsere Bitten, Pfleger, sei nicht taub da-gegen! Du mußt uns

26 diefe Ritter jur Berfügung ftellen

für das Grab, den Leichnam ju bewachen, auf daß er nicht

28 von feinen Jüngern weggenommen werde. Pilatus antwortet: Da habt ihr eine Schar von Wächtern!

30 Saltet Bache mahrend ber Racht, bamit ihn nicht die Junger stehlen 32 und dann die Leute fagen, daß er lebe.

Die Juden wenden sich insgesamt an die Ritter: Wir geben den Nittern Gelb,

35 damit fie den Berführer beständig bewachen.

ne furentur illum discipuli uiuere populi. 32 et dicant eum Tune Iudei se uertant ad milites pariter: 8) damus pecuniam, Militibus 35 ut habeant semper (custodiam seductoris) 1) In der Handschrift rot geschrieben, als ob es zur Spiele anweisung gebörte; es ist aber der Unsang des Einzugsliedes (Responsiorium) und sollte dader schwarz geschrieben sein. (W. M.) 2/ B. seductores. 3/ B. versutias. 4/ B. satiat. 5/ B. sompnia 6/ In der Handschrift nach von erster Hand geändert in kuretur a discipulis. (MI.) 7/ In der Handschrift nachträglich gestligt. 8/ B. parum (= ein wenig?), Meyer liest pariter. — (Die Einteilung in Derie nach M. Meyer) 9/ Das Responsorum sautet: Nachdem Pilatus mit Jesus den Gerichtssfaal bestreten hatte, sagte er zu ihm: "Du dist der König der Juden?"

Berse eingeschränkt, bis er dann schließlich in den deutschen fast ganz von dem bloß gesprochenen Bortrage verdrängt wurde. Die volkstümliche Umbildung der Ofterspiele fällt in die Zeit, in der die hösische Epik und Lyrik nur noch Nachblüten trieben, und noch etwas später die Entwicklung der Passionsspiele, die oft allein, oft aber auch in Berbindung mit den Ofterspielen ausgesührt wurden (Beilage 27) und die Leidenssgeschichte des Herrn zum Inhalte haben.

In ähnlicher Weise wie aus der liturgischen Osterseier die Osterspiele, erwuchsen aus der firchlichen Weihnachtsseier die Weihnachtsspiele. Inwiesern die dramatischen Elemente, an denen der Bericht des Evangelisten über die Geburt des Heilandes viel reicher ist als der über die Auferstehung, schon in den ältesten Zeiten sinnenfällig dargestellt wurden, entzieht sich unserem Wissen. Daß es aber geschah, können wir schon aus dem dramatischen Charakter der kirchlichen Liturgie im allgemeinen und aus dem Reichtum der dramatischen Gestaltung schließen, die uns in den überlieserten liturgischen Weihnachtsseiern entgegentritt und eine langischrige Praxis voraussett. Die ältesten von ihnen stammen aus Frankreich, wo sich die dramatische

deundem sub tempore gene
raut inclyta mater INT

us est iste puer quem tammag

nis preconns dignum uocifora

us dicte nobis ut collauda

tores esse possimus. RISP

ic enim est quem presagus es

electus symmista dei adterras

uencurum preuidens longe

ante prenotamit sico predixit.

Trope de Tutilon: Hodie cantandus. (Stiftshibliothef in St. Gallen, 484, p. 14.) Nach einer Ubb. aus: Gautier, Histoire de la Poesie Liturgique au moyen age. Les tropes.

Gestaltung der Ereignisse bei der Gedurt Christi großer Beliedtheit ersreut zu haben scheint. Schon der Tropus Tutilos für den Introitus der dritten Messe zu Weihnachten. Hodie cantandus nobis est puer (heute gilt es zu singen von dem Linde) und noch ein anderer vor 1000 in St. Gallen gedichteter, in dem Priester und Chor in Frage und Antwort sich teilen, stellen kleine liturgische Tramen dar. Doch nicht diese Tropen, sondern ein dem oben erwähnten Tropus für Ditern nachgebildeter und in Frankreich gedichteter wurde für die Ausgestaltung der Weihnachtsspiele von großer Bedeutung. Auf dem Altare stand die Krippe nund hinter ihr fragen im Gesange zwei Diakone die sich ihr nahenden Hirten, wen sie suchen. Aus Vur deren Antwort, "den Heiland, Christum den Herrn, als Kind in Windeln gewickelt", weisen die Diakone auf die Krippe hin und fordern die Hirten auf, die Geburt des Weltheilandes zu verkünden, worauf der Chor mit Alleluja und einem Verse erwidert.

Ein neues dramatisches Element für die Ausgestaltung der Weihnachtsspiele wurde mit der Dreikönigsszene gewonnen. Das Fest der Erscheinung des Herrn (Epiphanie) wurde seit alter Zeit mit einer liturgischen Feier begangen und eine in Rouen im zehnten Jahrhundert entstandene stellte schon ein kleines Drama dar. Das Erscheinen dreier Priester in Rauchmänteln und mit Kronen auf den Häuptern aus drei verschiedenen Richtungen, ihr Gesolge mit den Geschenken, ihre Begrüßung, das Aussleuchten eines Lichterkranzes auf dem Kreuzaltare um ein Marienbild, die Prozession zur Krippe, die Anbetung des göttlichen Kindes und die Darbringung der Geschenke, der Austrag des Engels, nicht mehr zu Hervodes zurückzusehren, der erhebende gesangliche Bortrag, dies alles bot für Aug und Ohr mehr als andere liturgische Feiern.

Mit dem Dreikönigsspiele wurde durch die Person des Hervodes das seindliche Prinzip in die Szene eingeführt und somit Spiel und Gegenspiel, die wirksamen Faktoren im Drama, geschaffen. Hervodes, von den drei Weisen um die Geburtsstätte des neugeborenen Königs befragt, gerät in Furcht für seinen Thron und beschließt, da nach der Weissgaung (Michaus 5, 2) sein Gegner aus Bethlehem kommen soll, den bethlehemitischen Kindermord. Ansähe zu dieser dramatisch ungemein wirksamen Hervodesszene sinden wir schon in einem liturgischen Drama des elsten Jahrshunderts aus Nevers und auch in St. Gallen wurde das Fest der unschuldigen Kinder von den Klosterschülern mit einer dramatisch-liturgischen Feier begangen, die ihren Glanzpunkt in dem von Notker Balbulus versaßten Wechselgesange zwischen der um ihre ermordeten Kinder

<sup>7 —</sup> Salger, Literaturgeschichte. I.

jammernden Rachel und einer tröstenden Frau erreichte. Im Zusammenhange damit stand der Knabenbischof (puer episcopellus), der am Johannistage von Knaben gewählt wurde und mit ihnen in die Kirche einzog und dort firchliche Funktionen verrichtete. Da es aber dabei später zu Ausartungen kam, schritt die Kirche dagegen ein, ohne jedoch das Fest selbst zu verbieten, und so hat es sich in England und in manchen Städten Deutschlands, z. B. in Mainz und Reims, als gemütliches Volksfest bis in das achtzehnte Jahrhundert erhalten.

Es lag nabe, die Spiele des Beihnachtsfeftfreifes in einen inneren Zusammenbang gu bringen, alfo einen Botlus zu ichaffen, der mit dem Sirtenspiele begann, in dem Dreifonigsspiele eine Fortsetzung und in dem bethlehemitischen Lindermorde seinen Abschluß fand. Nach genauer Bergleichung ber Sandichriften, in benen uns folde Sviele bes elften und zwölften Jahrhunderts überliefert find, muß man mit 28. Meyer annehmen, daß es einmal ein großes Weihnachtsipiel gegeben habe, in dem die einzelnen Tefte des Weihnachtsfreises einheitlich ineinander verarbeitet waren. Dieses Beihnachtsspiel ift wahrscheinlich im elften Jahrhundert in Deutschland entstanden und in der Freifing = Münchener Handschrift (elftes Jahrhundert) allerdings vollständig, aber in einer bereits geänderten Fassung erhalten. Noch mehr Anderungen ersuhr der Urtert auf seiner Wanderung nach Nordfrankreich, wohin uns vier großere Texte führen, von benen einer aus Montpellier, ein anderer aus Bilfen (elftes Jahrhundert), der britte, jest in Orleans aufbewahrte, aus Saint-Benoit-sur-Loire und ber vierte aus Laon ftammt. In gefürzter Form liegt der lettere auch in einer Sandichrift aus Compiègne (elftes Jahrhundert) vor. In Deutschland find uns außer ber Freifinger Bearbeitung noch Bruchftude, wie 3. B. in Ginfiedeln (zwölftes Jahrhundert), ferner das Strafburger Spiel (1200) und endlich die von allen anderen fich abhebende Benediftbeurer Umarbeitung (breigebntes Sabrhundert) erhalten.

Da nun in ben Beihnachts= und Dreifonigsipielen viel von ben meffianischen Beissagungen die Rede ift, wurden auch diese in den Prophetenspielen dramatifch gestaltet und jo gleichsam ein Brolog zu dem guflischen Weihnachtsspiel geschaffen. Dazu forderte ichon die oratorisch-dramatifde Form einer bem beiligen Auguftin zugeschriebenen Predigt auf, die in das firchliche Offizium aufgenommen war und den Beiligen darftellt, wie er die Propheten des Alten Bundes, aus dem Neuen den greifen Simeon, Bacharias, Elifabeth und Johannes auffordert, für den Meffias Beugnis abzulegen, und zulest auch die Beiden Bergil, Nabuchodonofor und die Gibnlle als Gemahrsmanner gegen die Juden und Beiden aufruft, daß Jesus wirklich der verheißene Meffias fei. Schon im zwölften Jahrhundert wurde diefer Germo von dem firchlichen Offizium, in dem verichiedene Lektoren dem Fragenden mit der jeweiligen meffianischen Beisfagung antworteten, als Prophetenspiel losgelöft und die Czene durch Ginführung von Juden, die Biderspruch erhoben, bramatifch belebt und zu einer Art Disputation ausgestaltet, die mit bem Giege bes Chriftentums über das Seidentum und Judentum endet. Noch im zwölften Jahrhundert wurden Prophetenfpiele mit den gyflischen Weihnachtsspielen in Berbindung gesett; bas alteste, ber Ludus scenicus de nativitate domini (Schauspiel von der Geburt des Herrn) ift in einer Handichrift des breizehnten Sahrhunderts, die aus bem banerischen Rloster Benediktbeuren ftammt und jett in der Münchener Nationalbibliothef aufbewahrt wird, erhalten. Un das Prophetenfpiel ichließt fich hier die Darftellung der Ereigniffe von der Geburt Chrifti bis gur Tlucht nach Agnpten. Wenn in ber Schluffzene ein Jeft Pharaos bargeftellt wird, bei bem in Liebern, gang in ber Goliardenweise, Leng und Liebe, Die Größen ber Biffenschaft und Die Chre ber Götter Happtens besungen werden, fo liegt die Bermutung nabe, daß Rlosterschüler, die mit der Goliardenpoesie vertraut waren, das Spiel verfaßt haben. Sie haben aber ben Ernft bes Studes gewahrt und dieser erleidet auch feine Ginbuge burch die Ginführung des Teufels, der in den Birten Migtrauen gegen ben Engel erweden will, und durch die Teufel, die des Berodes von Burmern gerfreffenen Leichnam unter dem Jubelgeschrei ber Menge holen. In allegorischer Weise wurden, wie wir aus einem in Borau im zwölften Jahrhundert verfaßten, aber nur teilweise erhaltenen Prophetenspiele feben, Ifaat und Rebetta famt ihren Gobnen gu bem Reuen Teftamente in Beziehung gefett.

Allere Glentum Kore Doctet wheren un ir browen. Di das foil Wellent Coponson it fult allo fallo welott lo militario as w bon gote hoven linge un lefen h luaf se mix 16 plument of fina puldoutitore fix or Ich bin Chone wit class fints ut founde das if war set lent to alam of funne feben ich mag mut even en & got fear - 6 Dom pad Aper lucifer Juetter Want whit min land geper ever groser homen & west engendre gul Qual mag Flumens al hie ters ich meine thut say magich he of telpre wed geruin. Den mente bi de finem ich oor duf er life men-win ich wil fell got welen. In mich ehin memi ge nelen-lathif die Ja on herve wol maye soan ich han ale fail. Beally Judy glicke vem obsten gove with worth alle sten 34 dune gebote Da polito unaf uta lutulg Sect ut sal engel and lexaplin view engel and eperulin michale uno gab emphabel uno on waer engel gabuel ur fiste alle be une geften. Is may unfer or une fich gen to to Lunger out to bur chon und de un spoutat en en ofer Sharin will augh war him lugifer under helle une alle so Banotus Canotus Cando como Dens orne que creo 3 1 que ventures, of Some une coniarion from about purchase Succes oun vieno.

Eine Seite aus dem Bruchstück eines Ofterspiels aus dem 13. Jahrh.

### Erflärung und Uberfetung

umftehender Geite aus bem Bruchftud bes Wiener Ofterspiels aus bem 13. Jahrhundert.

Erflärender, in Berfe abgeteilter Abdrud.

Ad materie reductionem de passione domini. Incipit ludus pascalis. Primo duo pueri cantent "Silete!" cum retro, quo Lucifer sedens in claritate informa (?) dominicam personam dicit:

Silete, silentium habete! Hæret ir hêrren unt ir vrowen, di daz spil wellent schowen, ir sult alle stille wesen: sô mugut ir von gôte hôren singen unde lesen.

Hic Lucifer de angelis (?) ibidem in ornatu sedens contra dominicam personam presumens de sua pulchritudine sic or(dinat):

> Ich bin schöne unt clâr, swaz ich spriche, daz ist wâr! ich leuhte alsam der sunnen schein: ich mag mit êren euwer got sein.

## Dominica persona:2)

Hêr Lucifer, Lucifer, want ir sî't mîn hantgeper, ewer grözer hömůt der wirt eu ze nihte gût.

Lucifer magis presumens sic dicit:

Al hie setz ich meinen stul, daz mag ich rehte wol getun, den meinen bi dem sinem. ich dor auf erscheinen, wan ich wil selber got wesen: än mich chan nie man genesen.

#### Sathanas dicit:

lâ, dû hêrre wol maht, wan ich hân alsô gedâht dich glichen dem obersten gote. wir wollen alle stên zu dîme gebote!

Dominica persona ut supra:

Hêr Lucifer. ut supra.

#### Sathanas:

Höret ir engel auz Seraphin, un ir engel auz Cherubin, Michahêl unt Raphahêl unt dû werder engel Gabriêl, ir sult alle bî uns gestên sô mag unser êr vur sich gên.

Lucifer tertio dicit:

Ich bin schon unt clar. ut supra.

Tunc dominica persona deiciat eum cum consenti (entibus):

Var hin, Luzifer, in dei helle mit allen dinen gesellen!

Statim boni angeli cantant:

Sanctus, sanctus dominus deus omnipotens qui erat est et qui venturus est. Want uns die andern sint abege . . . doch b . . . und loben dich in d . . . . rîche.

Pueri cantant "Silete" cum ricmo.

Bemerkung: Um Aande ftehen mit leichter, zur Rasur beftimmter Schrift die Weisungen für die Spieler und den Spielmeister, die später ein anderer Schreiber mit Mennig an den leer gelassener, Stellen zwischen den Eert einmalte. (3. Baupt.) — In der letzten Geile hat eine spätere Hand die Worte "Judas dicit" eingefügt.

## Aberfegung.

Bur Berkurgung ber Geschichte von dem Leiden des herrn.1) Es beginnt das Ofterspiel. Buerst sollen zwei Anaben singen: "Stille!", worauf Luzifer, in herrlichkeit nach Urt der Person des herrn sigend, sagt:

> Stille! Verhaltet euch fill! Höret, ihr Herren und ihr Frauen, die das Spiel wollen schauen, ihr sollt alle ruhig sein: Dann könnet ihr von Gott hören fingen und lesen.

hier spricht Luzifer, ebendort in Prachtgewändern gegenüber ber Person des herrn sigend und zu den Engeln sich seiner Schönheit also brüftend:

3ch bin schön und klar! Was immer ich sage, das ist wahr! 3ch seuchte ebenso wie der Sonnenschein: 3ch verdiene mit Becht, euer Gott zu sein!

## Die Person bes herrn:

herr Euzifer, Euzifer: Da ihr doch seid in meine hand gegeben, Euer frecher Übermut, Der wird euch zu nichts gut!

## Lugifer, noch mehr fich bruftend, fagt:

Hierher seize ich meinen Stuhl, das kann ich mit Recht tun, den meinen zu dem seinen! ich (will) darauf erscheinen, denn ich will selbst Gott sein: ohne mich kann niemand am Teben bleiben!

## Satan fagt:

Ja, Berr, du vermagst dies wohl, denn ich habe ebenso gedacht dich dem obersten Gotte gleich! Wir wollen alle beinen Geboten gehorchen!

## Die Person des Berrn:

herr Engifer (wie oben).

#### Gatan:

höret ihr Engel aus Seraphini und ihr Engel aus Cherubin, Michael und Raphael und du, werter Engel Gabriel: Ihr sollt alle auf unserer Seite stehen, dann kann unsere Strung vor sich geben.

## Lugifer fagt jum brittenmal:

3ch bin icon und flar (wie oben).

hierauf foll ihn die Perfon des herrn mit den Bustimmenben hinabstürzen:

Sahr bin, Eugifer, in die Bolle mit allen deinen Benoffen!

## Sofort fingen die guten Engel:

Beilig, heilig, heilig ist der Herr, der allmächtige Gott, der war, ist und kommen wird! Da uns die anderen sind . . . , doch . . . und loben dich im Himmelreich.

Die Knaben fingen "Stille!" mit bem Spruch.

<sup>1)</sup> Gemeint ift wohl eine verfürzte, nur auf die hauptmomente sich beschränkende Darftellung der Ceidensgeschichte. 2) Die handschrift hat patria, trotz der richtigen Randbemerkung. Der Schreiber hatte vom Lateinischen kenntnis.

Über die messianischen Weissagungen hinausgehend, wurden auch die Ursachen, die die Erlösung notwendig machten, dramatissiert. So sührte man in Regensburg am 7. Februar 1194 ein Spiel auf, das mit der Erschaffung der Engel begann, dann den Absall Luzisers, die Erschaffung des Menschen, den durch den Teusel herbeigeführten Sündensall, die Vertreibung aus dem Paradiese darstellte und mit dem Prophetenspiele schloß. In dem an das Veneditbeurer Beihnachtsspiel von einem Kompilator angesügten allegorischen Schlußstücke tritt der König von Vabylon auf und bekennt sich zum Antichrist, dessen Erschenen am Ende der Zeiten erwartet wird. Die letzten Dinge bilden in der deutschen geistlichen Literatur des zwölften Jahrhunderts ein ost wiederkehrendes Thema. Es darf uns daher nicht wundern, daß sich auch die beginnende lateinische Dramatik seiner bald bemächtigte und diesen Schluß der Heißgeschichte auf die Bühne brachte. Eines dieser eschatologischen Spiele entstand im zwölften Jahrhundert in Frankeich und hat das Gleichnis von den klugen und den körichten Jungfrauen zum Insbalte. Die letzteren werden durch die Ankunst des göttlichen Bräutigams überrascht und vom Eingange in den Hochzeitssaal zurückgewiesen. Vergeblich rusen und slehen sie in ihrer Verzweislung um Einlaß. Teusel kommen und stürzen sie in die Hößle.

Um 1160 schrieb ein beutscher Dichter das lateinische Drama von dem Auftreten und Berschwinden des Antichrists oder, wie man es auch betitelt hat, "vom römischen Kaiserstum deutscher Nation und vom Antichristen". Da die Ankunft des Antichrist zu Ostern erwartet wurde, hat man es auch als Osterspiel bezeichnet. Es entstand in der Glanzzeit Friedrich Barbasrossa, der nicht bloß wieder mit aller Macht die römische Kaiserwürde und Schirmherrschaft der Christenheit für die Deutschen gegenüber den Franzosen verlangte, sondern sogar den Plan zur Gründung einer christlichen Weltmonarchie begte, in der die Deutschen die sührende Rolle spielen, die anderen Nationen aber ihnen untergeordnet sein sollten. Nun aber herrschte im Mittelalter der auf eine byzantinische Weissaumg zurückgehende Glaube, daß unmittelbar vor dem Erscheinen des Antichrists einer von den Frankenkönigen noch einmal das ganze römische Reich unter seiner Herrschaft vereinigen und nach getreulicher Herrschaft nach Fernsalem ziehen würde, um auf dem Ölberg Szepter und Krone niederzulegen. Dann würde das Reich des Antichrists beginnen, nach drittbalbsährigem Bestande aber bei der Wiederkunst Christi dem christlichen Reiche weichen.

Die Auffassung des römischen Kaisertums in religiös-politischem Sinne, wie sie unter Friedrich dem Rotdart wieder ausselbte und Gestalt gewann, und der Kreuzzug gaden unserem Dichter, in dem man einen gelehrten Scholaren vermutet, die Anregung zu seinem Drama und bilden dessen Grundgedanken; was er vom Antichrist berichtet, hat er aus einem Büchlein geschöpft, in das der Mönch Abso von St. Evre in Toul im Austrage der Königin Gerberga von Frankreich, der Schwester Ottos I., um die Mitte des zehnten Jahrhunderts alles zusammengetragen hatte, was er an Berichten über den Antichrist bei den Kirchenwätern und insbesondere dei dem Griechen Methodius fand. Unter dessen Namen war im Orient eine Schrift verbreitet, in der sich die byzantinischen Erzählungen über den Antichrist, vom Versasser vielsach phantassevoll aussgeschmückt, gesammelt sinden. Schon am Ende des achten Jahrhunderts war diese Schrift in lateinischer Überzebung dem Abendlande vermittelt worden.

Das mit einem allegorischen Borspiele eingeleitete und nach seinem Fundorte das Tegernsieer Antichriftspiel genannte Drama bezeichnet, mögen auch seine Berse nicht so glatt dahinssließen wie in der gleichzeitigen Kirchens und Goliardenpoesie, unter deren Einfluß der Dichter gestanden hat, dennoch die schönste Blüte der mittellateinischen Poesie des zwölften Jahrhunderts in Deutschland. Freilich muß es, wie es gedacht und geplant war, als musikalisches Schaustück und nicht als Tragödie beurteilt werden und ist etwa, um moderne Kunstbezeichnungen zu gebrauchen, einem Dratorium oder einer Oper zu vergleichen. Denn die Darstellung ist episch, nicht dramatisch in unserem Sinne, überall aber kraftvoll und von Begeisterung für die deutsche Nation beseelt, der der Dichter die Macht zutraut, die Idee der Weltmonarchie zu verwirklichen. Denn die Deutschen sind stark genug, die Bölker in Ordnung zu halten; sie sind mutig, tapser, stets zur wassentätigen Hier bereit, undestechlich, geradsinnig, fromm und ließen sich vom Antichrist erst betören, als er ihnen mit scheindar tatsächlichen Beweisen seiner Gottheit entgegentrat. Wenn der Dichter bei der Charakterisierung der nicht deutschen Könige ironische Töne anschlägt und den französischen als

einen Mann darstellt, der in eitler Selbstverblendung für ihn unerreichbare Dinge anstrebt, so erklärt sich dies aus der Tendenz der Dichtung, denn es sollte ja gezeigt werden, daß nicht ein Franken-König, sondern ein deutscher zur Gründung der römischen Weltmonarchie berusen und befähigt sei. Die deutschen Schläge fürchtet auch der Antichrist und der französische König muß sie als erster verspüren. Warmer Patriotismus erfüllt den Dichter, so oft er seinen Kaiser einführt, und voll stolzen Selbstgefühls läßt er ihn nach Besiegung aller Parteigänger sagen:

Sanguine patrie honor est retinendus, virtute patrie est hostis expellendus! Ius dolo perditum est sanguine venale: sic retinebimus decus imperiale!

Die Ehre gilt's mit deutschem Blut zu wahren, Mit deutschem Mut zu schlagen Feindes Scharen: So wird Betrug um Einfluß wett gemacht, So wahren wir uns fünftig Kaisermacht.

(B. Gundlach.)

Bropft Gerhob von Reichersperg (gestorben 1169) eifert in seiner Schrift über den Antichrift gegen die Aufführungen von Schauspielen in der Kirche und erblickt darin einen dem Antichrift geleifteten Dienft, ber, wie er bom Borenfagen wiffe, auch in dem Theaterfpielplan der Beiftlichen stehe und nebst dem rasenden Herodes dargestellt werde. Nicht mit Unrecht hat man diese Außerung Gerhohs auf das Tegernseer Untichriftsviel bezogen und darnach die Zeit seiner Abfaffung bestimmt. Der sittenstrenge Propst war selbst einmal ein Freund und Forderer theatralischer Aufführungen durch Aloftericbuler. Die gunehmende Berweltlichung der Darftellungen und die damit gusammenhängenden Aussichreitungen in den Weibnachts- und Antichriftspielen aber erbitterten ihn ebenso wie Herrad von Landsperg, Abtiffin zu Hobenburg (1167-1195), gegen berartige Schauftellungen in ber Kirche, Bon foldem "Kirlefang", burch ben bie Sobeit ber Kirche geschändet werde, nennen fie die Darstellung des Wochenbettes Marias und des Heilandes in der Biege, die Nachahmung des Rleinkindergeschreis und des graufamen Bütens des Herodes, des Jammers der Nachel und ber bem Tobe geweihten Rinder, Die Nachbilbung bes wie eine Conne leuchtenden Sternes ber drei Beisen, ferner das Baffengeklirr, mit dem die als Ritter verkleideten Kleriker aufziehen, das Auftreten bes Untidrifts und seiner in Teufelsmasten erscheinenden Begleiter und anderes mehr. Insbesondere rügt Herrad, daß man die Kirche entweihe durch allerlei Bossen und durch Effen und Trinken, wobei es nie ohne Streit abgebe. Dag unter folden Umftanben bie Aufführung ber Spiele in ber Rirche nicht mehr geduldet wurde, barf uns nicht wundern. Doch wanderte man damit zunächft nicht über deren unmittelbare Umgebung, den Kirchhof oder ein nabes Webäude, binaus.

# 2. Weltliche Stoffe von Geiftlichen in Spielmannsart behandelt.

Laien und Geistliche erfreuten sich an den einsachen Dramen religiösen Inhalts. Diese Teilnahme des schaulustigen Publikums veranlaßte die geistlichen Dichter zur Erweiterung und Popularisierung der religiösen Schauspiele durch Aufnahme weltlicher Elemente und später auch durch Anwendung der nationalen Sprache statt der lateinischen. Dasselbe Streben nach Bolkstümlichkeit fanden wir auch in den deutschen Dichtungen der Geistlichen. Wiederholt sahen wir, wie sie gelegentlich heimische Stosse in ihre religiösen Dichtungen einflochten und in Spielmannsart behandelten. Dabei blieben sie aber nicht stehen, sondern zogen bald das weltliche Gebiet ganz in den Kreis ihres poetischen Schaffens.

So verfaßte um 1090 ein Geistlicher eine gereimte Erdbeschreibung, die unter dem Namen Merigarto (d. i. der vom Meer umgebene Garten) bekannt, aber nur in einem Bruchstücke erhalten ist. Der "Meergarten" entstand in Utrecht, wohin sein Bersasser infolge des Streites zweier Bischöfe, vermutlich des Abalbero und Meinhard von Würzburg, als Kriegsflüchtiger gekommen war. Für einen Teil seiner Mitteilungen beruft sich der Dichter auf einen "ehrhaften Pfassen" als Gewährsmann, für die anderen benutzte er Jidors Ethmologien und sonstige Duellen.

Gott schied vom Meer die Erde, und balb erhoben sich auf ihr Berge; diesen entquollen allerlei Gewässer, die den Menschen als Verkehrswege dienen. Das Meer hat nicht überall dieselben Sigenschaften. Das rote Meer ist rot wie Mennig und Blut. Im Westen des Wendelmeeres (Weltmeeres) ist mere giliberöt. Schisse, die in dieses geronnene Meer (Lebermeer) geraten, werden sestgehalten, wenn Gott sie nicht rettet.