### Erfte Deriode.

# Alteste Zeit (bis 750).

Don den Anfängen des Germanentums bis auf Karl den Großen.

#### 1. Die alten Germanen.



Cod. Bat. Lat. 209, f. 58. (12. Jahrh.)

rauer Vorzeit entstammt die durch Schiffermärchen aus dem Norden nach dem Süden getragene Kunde von einer unswirtlichen deutschen Meeresküste. Noch in den näheren geschichtlichen Spochen lag für die Römer die Nordsee dort, wo man das Märchenland suchte, extra ordem (außerhalb des Erdkreises). Griechischer Forschergeist aber, gallischer Handelssinn und römische Tatkrast haben mit der Zeit den Märchenschleier, der unser Vaterland verhüllte, zerstört und die Schwierigkeiten vermindert, die größeren und zussammenhängenden Wissenschaften, kaufmännischen und endlich auch militärischsvolitischen Unternehmungen im Wege lagen. Gelehrte, Kaussente und Offiziere haben die ersten zusverlässigen und ausgiedigen Nachrichten über den deutschen Norden in Frankreich, Italien und Griechenland verbreitet.

Weltgeschichtliche Bedeutung aber gewann der nordische Berkehr erft, als ihm ein griechischer Gelehrter namens Pytheas (350-320 v. Chr.) von Maffilia aus den Seeweg eröffnete. Pytheas war ausgezogen, bas Land ju finden, in bem, wie die Aftronomie verlangte, die Sonne im Sommer nicht unterging, und fam bis an die Nordfpite von England, vielleicht auch nach Norwegen, jedenfalls aber an die Ruften von Norddentschland und brachte die wertvollsten Nachrichten über den damals gang unbefannten Nordwesten Europas mit. Un der Nordseefüste entbeckte er deutsche Bölfer; fie nannten fich Ingwionen und es gehörten zu ihnen Cimbern und Teutonen. Durch ben Bernfteinhandel ftanden diese Bewohner der Beftfufte Schleswigs und Jutlands mit Gallien, mittelbar auch mit Italien in Berbindung. Es waren dies diefelben germanischen Stämme, die auf ihrem Buge aus bem Norden nach bem Guden, wo fie neue Wohnsite suchten, 113 bei Noreia (wahrscheinlich Neumarkt in Steiermark) ihre Stärke mit ber römischen Kriegsfunft magen und nach bem errungenen Giege bald an bie Tore Italiens pochten. Wiederholt mußten die sieggewohnten römischen Legionen vor den in Tierfelle und Gifenpanger gehüllten Söhnen bes Nordens die Glucht ergreifen, bis es endlich Marius gelang, die Barbaren, als fie eben von Norden und Beften ber in Italien einbrechen wollten, auf das Saupt gu ichlagen (100 v. Chr.).

Die Cimbern waren die am weitesten nach Rorden vorgeschobenen Best germanen. 1 — Salzer, giteraturgeschichte. I.

Als solche bezeichnet man jene Stämme von Germanen, die an der unteren und mittleren Elbe und westlich davon ihre Wohnsitze hatten, während man die in dem Flußgebiete der Oder, in ihrem Unter- und Mittellause, im Osten dis zur Weichsel seshasten als Ostgermanen (Goten, Bandalen, Rugier, Heruler, Gepiden, Stiren, Burgunden) und die in Standinavien wohnhaften Nordgermanen (Norweger, Odinen, Schweden) zu bezeichnen pslegt. Damit haben wir auch die älteste, historisch beglaubigte Heimat der Germanen in Europa angegeben. Ihre Nachbarn waren im Osten die Alisten und Slaven, im Westen und Süden die Kelten. Die Zeit, in der die Germanen die bezeichneten Gebiete besiedelten, läßt sich nicht bestimmen. Mit großer Wahrscheinlichkeit hat man nachgewiesen, daß die Germanen zugleich mit den Lituslaven verhältnissmäßig erst spät ihre Urheimat in Usien verlassen und die Länder beseth haben, in denen wir sie tressen, als sie mit den Römern in Kampf gerieten. Erst im sünsten Jahrhundert v. Chr. dürsten germanische Stämme die Elbe überschritten haben. Noch später ersolgte die Einwanderung nach Sandinavien und die Ostgermanen sind an der Ostse wahrscheinsich gar nicht zur Ruhe gestommen. Entgegen dieser althergebrachten Anschanung hat man, ohne jedoch allgemeinen Beisall zu sinden, die Bodenständigseit der Germanen in Rordenropa nachzuweisen gesucht.

Durch die Züge der Kelten nach dem Süden in den letzten vorchristlichen Jahrhunderten gerieten auch die germanischen Bölker in Bewegung und griffen bald entscheidend in den Gang der Weltgeschichte ein. Es begann ein Auf- und Niederwogen, ein Hin- und Herstungen, von dem E. Julius Cäsar während seines gallischen Feldzuges (58—50 v. Chr.) Augenzeuge wurde. Seinem Genie, der römischen Kriegskunst und Diplomatie gelang es, die Katastrophe für Italien und das Reich hinauszuschieden; ja die Uneinigkeit der germanischen Stämme, die sich unterseinander auss hestigste bekämpsten, machte es möglich, daß die römischen Abler bis in das Herz Germaniens vordraugen, und nur die Liebe zu ihrem Stamme und "Germaniens Befreier", der Cheruskersürst Arminius, retteten die Freiheit des Landes. Die Kömer waren schließlich zusrieden, durch den Rhein und die Donau ihr Neich gegen neue Einfälle gesichert zu wissen, und damit endete im ersten Jahrhundert christlicher Zeitrechnung die erste germanische Wanderung. Es trat nun eine Art Wassenunde ein, ehe es zum Entscheidungskampse kam

über die ethnographischen Verhältnisse der alten Germanen wissen wir dis um die Mitte des ersten Jahrhunderts v. Ehr. nur wenig. Ausgrabungen an der Nord- und Ostsee zeigen, daß keltische und griechische Einflüsse sich bei den Germanen frühzeitig geltend gemacht haben. Wahrscheinlich haben die Etrusker die Waren der im Süden wohnenden Griechen auf der uralten Handelsstraße, die über den Po nach Benetien, dann über die Alpen nach Mähren und nach Schlesien führte, zu den Germanen gebracht, die dann den Tauschhandel vermittelken. Die dürstigen Angaben des Pytheas und der auf ihnen zum großen Teil beruhenden griechischen Geographen werden ergänzt und erweitert durch E. Julius Cäsar, der alles, was er während seiner Statthalterschaft in Gallien an Merkwürdigkeiten über die Germanen hörte oder selbst bei ihnen sah, gelegentlich seiner Geschichte des gallischen Krieges einfügte.

Der Name "Germanen", der sich zum ersten Male in einem Fragmente der Historien Sallusts über das erste Jahr des Sklavenkrieges sindet, ist seiner Bildung nach keltisch (keltisch römisch Germani, keltische Nebensorm Garmani, Garmanos) und bedeutet "echte Abkömmlinge", "Volksgenossen". Diesenige Völkergruppe der Jitväonen (der rheinischen Germanen) nämlich, die unmittelbar am Rhein wohnte, stand mit den Kelten in so innigem Verkehr, daß sie zwiesprachig und zum Teil sast keltisiert wurde. Von den letzteren wurde der Name "Jitväonen" in den gleichbedeutenden gallischen "Germani" übersett. Durch diese Völkerschaft wurde dann der Name um die Mitte des zweiten Jahrhunderts, als sie den Rhein überschritt, auch auf das linke Rheinsuser verpstanzt. Trot der Keltisserung, der die Eroberer hier allmählich erlagen, fühlten sie sich doch den besiegten Galliern gegenüber lange als die "Echten", die "Abeligen" (prhow), im Hindlick auf ihre Abstammung. Die Gallier aber übertrugen in den solgenden Jahrzehnten den Ramen "Germanen" auf das ganze rechtsrbeinische Muttervolk, und zwar zunächst aus bes

wundernder Schen wegen dessen Blutsverwandtschaft mit ihren Besiegern, dann aber ohne Rücksicht darauf nach einer sest gewordenen Gewohnbeit. So wurde der ursprüngliche Bölkerschaftsname zu einem Bolksnamen erweitert, und als solcher ist er geblieben, während die linksrheinischen Germanen ihn nach ihrer Berschmelzung mit den Kelten verloren und zur Zeit des Tacitus "Tungern" hießen. In der neuen Bedeutung, die der Name "Germanen" durch seine Anwendung auf das ganze Muttervolk gewann, muß er um 100 v. Ehr. in Nords und um 80 v. Ehr. auch in Südgallien schon allgemein verbreitet gewesen sein, denn im Jahre 73 gebraucht ihn Sallust in seinem Bericht über den italischen Sklavenkrieg bereits als Bolksnamen, und von da ab begegnet er uns wiederholt in der römischen Literatur. Von den Germanen selbst wurde er nie als Gesamtbezeichnung verwendet.

Die lüdenhaften und ungenauen Berichte Cafars über die Germanen werben ergangt von Cornelius Tacitus, bem geiftvollsten Weichichtschreiber Roms. In feinem gegen Ende bes Nahres 97 n. Chr. verfagten Buche "Über ben Ursprung, die Lage und die Bölferschaften Germaniens" hat er alles, was damals über die geo- und ethnographischen Berhältniffe biefes Landes in Rom teils durch altere Schriftsteller, teils durch römische und germanische Soldaten befannt geworben war, ju einem Bilbe vereinigt. Die "Germania", wie bas Buch gewöhnlich gengnut wird, war eine politische Gelegenheitsschrift, durch die Tacitus den Römern begreiflich machen wollte, baß die Unftalten und Arbeiten Trajans an der Nordgrenze zu einer bauerhaften Sicherung des Reiches nicht nur an sich notwendig seien, sondern auch die verfönliche Anweien= beit bes Raifers erforberten. Um bies zu beweisen, ichilbert Tacitus bas Leben ber Germanen. stellt ibm das der Römer gegenüber und zeigt, daß die Germanen in ihrer Fülle von Kraft, in ihrer Sittenreinheit, in ihrem Freiheitstriebe, in ihrer Freude am Kriege und friegerischen Wefen, worauf ihr ganges Leben binauslaufe, die gefährlichften und bedrohlichften Teinde des römischen Reiches seien. Richt alle Berichte in ber "Germania" entsprechen ber Birklichkeit. Die Irrtumer find aber nicht alle auf Rechnung des Berfaffers, fondern mancher unzuverläßlichen Quelle zu feten, aus denen er ichopfte.

Will man ein möglichst treues Bild von dem Aulturzustande unserer Ahnen haben, so muß man die Berichte des Tacitus in der "Germania", die in seinen "Annalen" und "Historien" gelegentlich ergänzt werden, auch zusammenhalten mit den Ergebnissen, die aus der Sprachversgleichung, den Rechtsformeln, uralten Gewohnheiten und Sitten, aus Inschriften und Zaubersprüchen, aus bildlichen Darstellungen, wie z. B. an den Siegessäulen Trajans und Mark Aurels in Rom, aus den firchlichen Berordnungen gegen altheidnische Gebräuche und insbesondere durch die Ausgrabungen gewonnen wurden.

Tacitus hält die Germanen sür Eingeborne und erzählt, daß sie sich nach den Namen der drei Söhne des Mannus, ihres Stammesheros, ihre Namen beigelegt haben. Gemeint sind damit die der Stämme, in die nach einem alten Mythus die Westgermanen zerstelen. Es waren dies die In g v ä o nen (an der Nord, und Ositiee, also die Kriesen, Sachsen und Angelsachsen), die Herminonen en (in Mitteldeutschland) und die Jst v ä o nen (am Rhein). Des zulest erwähnten Namens wurde schon oden gedacht und derselbe als "echte Altswerdungen, die man der verehrten Gottheit als Attribute beilegte und so zum Nationalgott machte; man hat unter den der Stämmen drei alte Kultverbände zu verschen, die den gemeiniamen, aus der Urheimat mitgebrachten "Him melsgott" als "Ingvaz" ("den Gekommenen"), Ermenaz" ("den Mächtigen") und "Jstvaz" ("den Berehrungswürdigen") verehrten und sich nach diesen Attributen des Gottes nannten. Dieser hieß bei den alten Indern Dyâns, bei den Griechen Zeis, dei den Kömern Dies-piter (Iuppiter), im Germanischen Tiwaz (Iins), dei den Attoetischen Tyr. Die allen diesen Wörtern zugrunde liegende Wurzel div — "leuchten" läßt die Aussigen Hand der Darbringung eines Wenschendischen Seinenmenn, zur Feier des Gottes zulammen, die sie mit der Darbringung eines Wenschendischen Semmonen, zur Feier des Gottes zulammen, die sie mit der Darbringung eines Wenschendischen Dei Arhrhundert n. Chr. "Eynwari", d. i. Verehrer des Ziu, genannt wurden. Die Sachsen nannten den Tins auch Er ober nach dem furzen Schwerte (sahs) auch Saynd (Schwertgenoß), die Baiern Car. Die Jrmissauch Er ober nach dem karl der Große bei der Eresdurg zerförte, waren ihm vielleicht gewidmet. Friesliche Soldaten weichten den Zurschlichen Deien Tims einen Thing (Vollar als dem Mars Thinglus, womit sie ihn als den der Große bei der Eresdurg zerförte, waren ihm vielleicht gewidmet. Friesliche Soldaten weichten den Zurschlichen Beschlasher des im Thing (Vollar als dem Mars Thinglus, womit sie ihn als den obersten

Schriftsteller sesten den Tius ihrem Mars, die Griechen ihrem "Aons gleich. Ihm zu Ehren wurden die Schwerttänze aufgeführt und der dritte Wochentag benannt (Zies-tag, Er-tag, Car-tag, altnordisch Tysdagr, angelsächsisch Tives- oder Tigesdag, englisch Tuesday, Dienstag, dies

Martis, frangöfisch mardi).

Wie der Himmelsgott, der Kampseslust der Germanen entsprechend, zum Kriegsgott wurde, so sind auch zwei andere Götter als Entwicklungen

aus dem Tiwaz anzuschen. Es sind dies Donar und Wodan.

Uns dem Tiwaz Thunaraz wurde durch Personifikation der im Gewitter sich zeigenden Macht des himmelsgottes Donar, von den alten Sachsen "Thuner", von den Nordgermanen "Thor" genannt. Sein Kult war weit verbreitet. Der Bauer verehrte in ihm den Gott des Gedeihens in Feld und Flux, das er durch die Reinigung der Luft und den Negen sörderte, die Krieger betrachteten ihn wegen seiner Stärke als das Ideal eines Helden und sangen, wenn sie in den Kampf zogen, ihm zu Ehren Lieder; alle liedten ihn, weil er stets bereit war, seine Berehrer vor ihren Feinden zu schüßen. Wegen dieser Sigenschaften und der Keule, die er als Wasse sührte, wurde er von den Kömern mit Herfules, später mit Jupiter (tonans, der Donnerer) umschrieben. An ihn erinnert die Donarseiche bei Geismaar in Hessen, die der Donnerstag (nordisch, der ihm geweihte fünste Tag der Woche, der Donnerstag (nordisch), der Idonsersserg in der Rheinpfalz und der Tonnersberg in der Rheinpfalz und der Tonnersbernunen in Westschen.

Wodan (althochbeutsch Wuotan, altnordisch Odin) umschreibt Tacitus mit Mercurius und hält ihn für den höchsten Gott der Germanen (der Franken), dem sie allein Menichenopser darbringen. Er ist aus dem Tiwaz Wödanaz entstanden, indem man dessen Macht als Sturmgott (gotisch wöds, ahd. wuot — But) zu einer eigenen Gottheit machte. Die Berehrung Wodans entwickelte sich zuerst in Niederbeutschland bei den alten Sachsen, gelangte durch die Angelsachsen im sünsten Jahrhundert nach England, kam aber auch zu den Franken am Niederrhein, wo Wodan zum Stammwater der Wössungen wurde, dann zu den Langodarden, die an der Elbe sasen, zu den Thüringern und Friesen und auch nach Standinavien, wo er durch die Stalden als Odin neben dem vom Bolte verehren Thor zum Gotte der Gebildeten wurde. Auch nach Oberdeutschland schein fein Kult gedrungen zu sein. Ursprünglich bloß Sturmgott und als solcher Führer des wütenden Heres, des Totenheeres, wurde er bald zum Kriegsgott und ihm auch alse höhere Kultur zugeschrieden. Hierin und als Totensührer gleicht er dem römischen Mertur. Im nordweitlichen Deutschland war ihm daher der vierte Wochentag (dies Mercurii) geweiht als Wödenesdag (engl. Wednesday). Un den Sturmgott erinnert noch immer die Sage vom wilden Jäger und von der wilden Jagd.

Dem Himmelsgotte trat schon in alter Zeit die mütterliche Erde als Gemahlin zur Seite, deren verschiedene Beziehungen zu den Menschen man personisizierte und so zu Göttinnen machte. Als Erdgöttin wurde sie von den seanwohnenden Ingväonen unter dem Namen Nerthus verehrt, dem wahrscheinlich die keltische Wurzel nerth — "Kraft, Stärke" zugrunde liegt. Ihr Heiligtum lag nach Tacitus auf einer Insel des Ozeans (Seeland) und durste nur von einem Priester betreten werden, der sie dann auch begleitete, wenn sie im Frühling auf ihrem von Rindern gezogenen Wagen segnend durch die Lande suhr. Auch von den Herminonen wurde sie verehrt, und weil hier ihr Symbol ein Schiff

war, setzt sie Tacitus der ägyptisch-römischen Jis gleich. Die istvädnischen Marsen nannten sie Taufana, und es war wohl auch die gemeingermanische Erdgöttin, die auf Inschriften als Nehalennia und Hludana erscheint. Und "vielgenannt", wie der letzte Name sagt, ist sie als Göttin der Fruchtbarkeit und der Schissfahrt gewiß gewesen.

Sin anderer Name für die Erdgöttin und vielleicht der älteste war Frija, d. i. "Gemahlin", "Geliebte". Unter diesem Namen erscheint sie als die Fran des Himmelsgottes Tius und später in den Ländern, in denen Wodan jenen verdrängte, als Gemahlin Wodans und teilt sich mit ihm in seine Macht als Himmelse, Sturme und Totengöttin. Ihr war der "Freitag" (engl. friday) geweiht, der dem römischen dies Veneris entsprach. Die Frija lebt in der Sage in Niederdentschland als Fride (Frese) fort, als Fran Holda (die Verdrene) ist sie in Mitteldentschland, und zwar als Todesgöttin bekannt. In Oberdeutschland läßt der Volksglaube in der Verdrennacht, der letzten der zwölf Nächte (vor Epiphanie), die Fran Berchta (Perchta), begleitet von einem endlosen Here zarter, ungetauster Kinder, umziehen, denen der fromme Bauer mitleidig einen Tisch mit Spetie hinselt. Fran Verchta wird dadurch der Frija ähnlich,



Ein im Jahre 1883 im nördl. England aufgefundener Altar, den germanliche Pürger, die unter Kaifer Alexander Beverns (222—235) in römischen Diensten Anden, errichtet haben. Die Inschrift landen, errichtet haben. Die Inschrift landet: "Tem Gotte Mars Thingins und den beiden Alaesiagen Beda und Fimmilena und der Gottheit des Kaifers haben Tuihanten, germanische Bürger, ihr Gesüdde gern und schuldigermaßen eingelöst."

ift aber felbst feine altheidnische Göttin. Ihren Ursprung läßt die in Italien befannte Tee Befania, Befana, das ist Epiphania, erfennen. Sie war eine Berionifitation des Epiphanientages (des Festes der heiligen der Könige), mit dem der bethlehemitische Kindermord im Zusammenhange stand. Bon anderen weiblichen Gottheiten sind uns nur die Namen überliesert, so die Sinthgunt, Baduhenna, Sandrandiga, Vercana, die Alassiagen und andere.

Damit haben wir die Bahl ber bei ben Weftgermanen ficher nachweisbaren Götter erschöpft. Bon einem Syftem tann babei nicht die Rebe fein, da es immer nur ein Berfuch bleiben wird, die einzelnen Berioden der Ausbildung mythischer Borstellungen zu bestimmten Göttergestalten abzugrenzen oder die Motive aufzudecken, die dazu führten. Die einst so beliebte Übertragung der nordischen Götterwelt, wie sie in den Eddaliedern auftritt, auf die kontinentalen Germanen wurde von der Wissenschaft als ein sast taufendjähriger Anachronismus erfannt.

Eine Sauptquelle für die Erforichung der altgermanischen Götterwelt bildet die Bolfsüberlieferung, und zwar ift bas Undauernofte der Glaube an die Damonenwelt. Diefer führt uns zu der fogenannten niederen Mnthologie, die nach ber Unficht neuerer Mythologen in dem Seelenglauben und Uhnenfulte die alteste erreichbare Stufe für den Boltsglauben bildet. Der Glaube an Damonen, sagen sie, habe zur Beseelung der Natur geführt, aus der wiederum die Gestalten einzelner Gottheiten sich erhoben.

Der Glaube der Germanen an ein Fortleben der Seele des Menschen nach dem Tode läßt sich aus dem Kulte, den Gebränchen und Sitten von der ältesten Zeit an nachweisen. Man dachte sich die Seele der Luft ähnlich und meinte, daß sie nach ihrer Trennung vom Körper in der Luft, in den Bergen, im Wasser, in den Wolfen, vereint mit vielen anderen, sortlebe. Sobald die Luft, das Wasser oder die Bäume in Bewegung waren, glaubte man, ein Seer von Seelen habe feinen Rubeort verlaffen und ziehe über das Land hin. Der Führer dieser Seelenheere wurde der Sturmgott Wodan. Nicht jeder Seele aber war es vergönnt, sofort in die Zahl der Geister eingereiht zu werden. Manche irrte noch lange auf Erden, insbesondere in der Nähe des einst von ihr bewohnten Körpers, als Flamme umher und suchte den Menschen als Fremisch oder Feuermann irre zu führen oder erschien den Menschen als Gespenst

ober Wiberganger, um ihnen zu schaden. Mit dem Seelenglauben hängt auch die Borstellung von einer zeitweiligen Trennung der Seele vom Leibe zusammen, worin der Glaube an die Druckgeister wurzelt. Sierher gehören die Mare, Alp, Drude oder Schrat, die Begen (abd. hagazussa) und Berwölfe (Männer in Bolfsgeftalt), burdwegs Gestalten, in denen Seelen herumirren, die den Den-

ichen Berderben finnen.

Much der elfischen Beifter nuß bier gedacht werden, wenn fie auch mehr als Gebilde der freischaffenben Phantajie augusehen find. Wer tennt fie nicht, die Elfe (Alben) und Bichte (Zwerge) mit ihrem König Alberich (alberich — Albentönig, romanisch Auberi, Auberon, Oberon), die Sausgeister mit dem Robold an der Spige, die nach Art der romischen Benaten die Säufer schützen, die das Geld vermehrenden Alraunen, die Bald., Feld: und Baffergeifter? Der Glaube an diefe Geftalten ift uralt und lebt, durch bretonisch-romanische Ginflusse vielfach umgebildet, fort bei jung und alt.

Die Geschichte erzählt uns, daß die Frauen der Germanen am Rampfe fich beteiligten, indem fie ihre Männer jum Biderstande ermunterten, fie lobten oder tadelten, baten und beschworen, nicht zu weichen. Bas Bunder, wenn diese friegerische Zeit die Franen auch nach dem Tode noch an dem Kriege teilnehmen ließ und das 3deal derfelben in ben Schlachtjungfrauen fchuf, von den nordischen Dichtern Walfüren ("Bählerinnen der im Kampfe Getöteten") genannt? Sie reiten auf die Balflatt, unterstüßen ihre Freunde im Kampfe und führen die Gefallenen in die Walhalla, wo fie den ihnen im Leben fo liebgewordenen Kampf fortieben mögen.

Tacitus rühmt an den Germanen ihren Glauben an die Beiligfeit und Prophetengabe ber Frauen. Auch für diese Auffassung des Weibes hat die Phantaile der Germanen ein Ideal geschaffen. Es sind die Schwanenjungfrauen, die im Federgewande die Luft durchfliegen und den Menichen die Zufunft

Ein auf der batavijchen Infel Balcheren aufgesundener Altar mit der Juschrift: "Der Göttin Rehalennia hat Dacinus, der Sohn des Liffio, sein Gelübde gern und ichnlötigermaßen eingelößt."

porhersagen. Im Rorden werden fie ju den Rornen, Schidfalsgöttinnen, an deren Spige Urdr (altfächstich Burd), d. h. "Geschick", steht. Beide Ideale der germanischen Fran wurzeln im Seelenglauben und spiegeln sich wider in den



namen berielben. So ipricht ber friegerische Geift aus ben Frauennamen, die mit gunt, hilt, hadu, Wîc (= Kampf), grîna (= Helm), rant, lint (= Schild), gêr, boug (= Ring), brunja (= Panzer) gebildet find, wie z. B. Hildjunt, Gundhilt, Sunnihilt, Tagahilt, Helidgunt, Mahthild, Banglint, Gerdrût, Rantgunt, Brunhilt, Grîmbilt, Haduwîc, Chunigunt, Gêrlint. Die Tätigkeit der Frau auf dem Walselde beutet der name Baledrut an, ihre Aufgabe, die Lieblinge der Götter zu schüten, die mit bire, burc gebildeten Namen, wie 3. B. Hildeburc, Abalbirc, Gundisberga, und aus den Namen wie Fredegunt, Frideburc, Sigilint leuchtet das Amt der Frau als Friedensstifterin und die Freude am errungenen Siege durch. Die Beziehung der Frau zu den Göttern, ihre Sehergabe und Weisheit spiegelt sich in Namen wie Serigilt (Priesterin des Heres), Ratwina, Himilrat und in den mit run (Geheimnis) zusammengesetten, beren wir später noch einmal gebenten muffen.

Benig wiffen wir von den Unfichten der alten Germanen über Anfang und Ende der Belt. Alt scheint die Einteilung des Kosmos in die Götter-, Menschen- und Tierwelt zu sein. Die von den Menschen bewohnte Erde wurde in der Mitte vorgestellt, ahd. Mittilgart; um sie dachte man sich das

Weltmeer als mächtige Schlange.

Reichlicher fließen die Quellen, die uns von dem Gottesdienst unserer Ahnen erzählen, und hier fommen neben ben römischen Schriftstellern auch die einer späteren Beit entstammenden Berichte über die Christianisierung in Betracht, so insbesondere der Brief des Papites Gregor an Augustinus, der die Angelsachsen der neuen Lehre gewann. Nach Tacitus hielten es die Germanen für ungeziemend, die Götter im Tempel einzuschließen und mit menichlichem Antlit darzustellen. Man meinte daber, daß die Berehrung der Götter nur in der freien Ratur, in den ihnen geweihten Sainen, in Balbern, an Quellen, auf Bergen, auf Teld und Alur ftattgefunden habe. Doch hat man auch für diese Beit ichon Tempel und Bilber ber Götter nachgewiesen. Die Opfer wurden entweder von einzelnen oder von Rultverbanden dargebracht. Die Bundesopfer bestanden in Erträgnissen des Bodens und in Tieren, aber auch durch Menschenopfer suchte man, wie von einigen Stämmen nachgewiesen ist, die Götter zu versöhnen. Bu den Sühnopfern gehören auch die Notfeuer, durch die man die Geister in der Luft, als die Urheber von Seuchen, zur Milde zu stimmen suchte. Die Opserhandlung wurde von Priestern geleitet, die aber bei den Germanen keine Kaste bildeten, sondern aus den Edlen des Berbandes genommen wurden. Da man in den Frauen heilige, die Zukunft ahnende Wesen sah, galten sie auch als Priesterinnen, die das Zufünftige vorauszusagen mußten. Befannt ift die aus den Brutterern ftammende Beleda, die den Aufstand der Bataver leitete und auch sonst großes Ansehen genoß. Eine große Rolle spielte die Weissagung. Tacitus unterscheidet zwischen der Zeichendeutung und

bem Lofen und beschreibt bas lettere alfo:

"Sie schneiben ein Reis von einem Fruchtbaum in fleine Stücke, rigen in dieselben gewisse Zeichen und streuen sie ordnungslos aufs Geratewohl auf ein weißes Tuch. Dann hebt, wenn in Staatssachen befragt wird, der Priefter des Stammes, wenn es eine Privatangelegenheit gilt, das Hauft der Familie, unter Anrufung der Götter, den Blid gegen den Hindelt, der Stamber auf und dentet sie nach den eingeritzten Zeichen. Fallen diese ungünstig aus, so findet an demselben Tage über diese Sache keine Beratung mehr statt. Lautet ihre Antwort günstig, so ist noch eine Beglaubigung durch Götterzeichen erforderlich."

Die Zeichen, die die Briefter in die Stäbe rigten und die nur ihnen verständlich waren, nannte man Runen. Diese find aber von ben einer fpateren Beit angehörigen Runenalphabeten ju unterscheiden. Das Lofen wurde neben dem Gottesurteile auch im Rechtsleben angewendet. Mit dem Lofen waren gewöhnlich auch Aufpigien, b. h. die Beobachtung gewiffer Dinge, verbunden, durch die man den Willen Der Götter ju erfahren hoffte. So glaubte man aus bem Fluge ober ben Stimmen der Bogel, aus bem Schnauben oder Wiehern der Roffe, aus den Geftirnen und besonders aus den Träumen die Butunft deuten zu können.

Berwandt mit der Weissfagung ist der Zauber. Dieser ist an ein magisches Zeichen, die rûna, gebunden, das seine Kraft durch das Zauberlied, später auch rûn genannt, erhält. Wie tief der Zauber im Leben des Boltes wurzelte, geht daraus hervor, daß ihn die driftlichen Befehrer trot aller Bemühnngen

nicht gänglich ausrotten fonnten.

In inniger Beziehung zur Religion ftand bas Rechtsleben. Friede und Recht galten als Geschenke ber Götter, und baber war es natürlich, daß man die Priefter (ewarto esago = Gefeteswart, Gefetsfprecher) als beren Bertraute ju Sutern der Rechtsordnung machte. Daraus ertlärt fich die doppelte Aufgabe ber Priefter. Es oblag ihnen nicht blog bie Ausübung ber gottesdienstlichen Sandlungen, sondern fie griffen auch in das staatliche Leben ein. Daher mußten sie vor jeder Boltsversammlung die Ovser darbringen und den Willen der Götter ersorschen und mitteilen. Sie hatten das Bannrecht, d. h. das Recht, zu gebieten und zu verbieten, und teilten fich mit ben Säuptlingen, denen fie als "Gefehiprecher" mit ihren Ratichlagen jur Seite ftanden, auch in die Strafgewalt, babeim wie im Felde, über Leib und Leben ber Ungehorsamen. In den Boltsversammlungen, die aus den Gauen einer Bolferichaft gebildet und zu den heiligen Zeiten des Boll und Neumondes abgehalten wurden, spielte sich das politische Leben ab. Man hielt sie gewöhnlich an der bedeutendsten Opserstätte ab und erschien dazu in Wassen. Wenn sich die zum Thing Ding) Aufgebotenen versammelt hatten, worüber oft mehrere Tage vergingen, wurde vom Priester oder auch vom Säuptling Stillschweigen (Dingfrieden) geboten, worauf die Berhandlung begann. Sie murbe auch vom Häuptling, dem Altesten und Bürdigsten aus dem Volte, geführt, während sich dieses nur allgemein daran beteiligte, indem es durch Wassengeklirr seine Zustimmung, durch Murren sein Mißsallen tundgab. Neben dem Gerichtsversahren im Ding kannte das germanische Strafrecht auch den Weg der Fehde. Alle Miffetaten wurden als Friedensbruch aufgefaßt und zwischen ichweren und gemeinen, d. h. fühnbaren, unterschieden.



Enthauptung germanischer Türften. Reliefbild an der Siegesfäule Mart Murels in Rom. (Rom. Anderion.)

Die Grundlage des staatlichen Lebens bildete die Familie mit ihrem durchaus agnatischen Charafter. Deren Haupt besaß volle Gewalt (das Mundium) über Frau, Kinder und Gesinde. Die Che beruhte in der ältesten Zeit auf Raub oder Kauf des Weibes, das damit aus seiner Verwandtschaft vollständig heraustrat und in die Gewalt des Mannes überging. Schon zur Zeit des Tacitus aber verwandelte sich die Kausehe in die Schuß- oder Muntehe, indem nämlich der Kauspreis um die Braut zu einem Entgelt für die Schußgewalt über fie wurde. Das Symbol ber Ubertragung berfelben bilbete ein Speer ober ein anderes Bahrzeichen. Durch diese Form der Che murde zwar eine freie Entwickelung der Monogamie möglich, die Frau aber blieb in strenger Unterordnung gegenüber dem Manne. Dieser besaß über sie das Züchtigungsrecht und konnte sie wegen Ehebruch verjagen. Erst das Christentum verschaffte dem Weibe die ihm gebührende Stellung. - Durch die Berheiratung ber Sohne und die Gründung eines eigenen Sausstandes entwickelte sich die Familie zum Geschlecht, zur Sippe, die Hausgenossenschaft zum Geschlechtsverbande mit einer auf streng verwandtschaftlicher Grundlage berubenden Organisation. Die Sippegenossen waren solidarisch verpflichtet, füreinander einzustehen, die Blutrache für einen ermordeten Bersippten zu üben und das Ber oder Mannsgeld an die Familie des Erschlagenen gemeinsam zu gahlen.

Die Geschlechtsverfassung war auch die Grundlage ber militärischen Organisation. Go findet Tacitus den größten Anreiz der Germanen zur Tapferkeit darin, daß nicht der Zufall oder das Ungefähr, sondern die Familien und Geschlechter die Schlachtordnung bildeten. Die unterste Abteilung des Heeres bildete die Sippe, je zehn derselben eine Hunderschaft. Dieser Einteilung entsprechend wurde auch das erworbene Land verteilt. Zu friegerischen Imselfen, besonders in der Zeit der Wanderung, vereinigten sich mehrere Sundertschaften in eine Art Gaugenossenichaft, an deren Spiße ein aus den Sippehäuptern gewählter Händling stand. Jeder Stamm zersel in Adelige, Freie, Hörige und Unfreie. Aus den Solen allein wurden die Hängtlinge gewählt. Den Adeligen und insbesondere den Hängtlingen stand das Recht der Gesolgschaft zu.

Diese wurde aus Edlen oder Freien gebildet, die sich eidlich verpflichteten, im Kriege an der Seite ihres Gefolgsherrn zu fampfen.

Solange die Germanen nicht feghaft waren, gab es feinen festen Grundbefig. Seine Entwidlung aber sinden wir schon bei Casar und Tacitus angedeutet. Es geschah dies so, daß ein Drittel des erworbenen Landes den Familien zur eigenen Bestellung zugewiesen wurde, während der größte Teil zu gemeinschwarzung der Bestellung zugewiesen wurde, während der größte Teil zu gemeinschwarzung der Bestellung zugewiesen wurde, wahrend der größte Teil zu gemeinschwarzung der Bestellung zugewiesen wurde, wahrend der größte Teil zu gemeinschwarzung der Bestellung zugewiesen wurde, wahrend der größte Teil zu gemeinschwarzung der Bestellung zugewiesen wurde, wahrend der größte Teil zu gemeinschwarzung der Bestellung zu geweinschwarzung der Bestellung hältnisse hervorhebt, da die natürliche Erbfolge die testamentarische ausschloß.

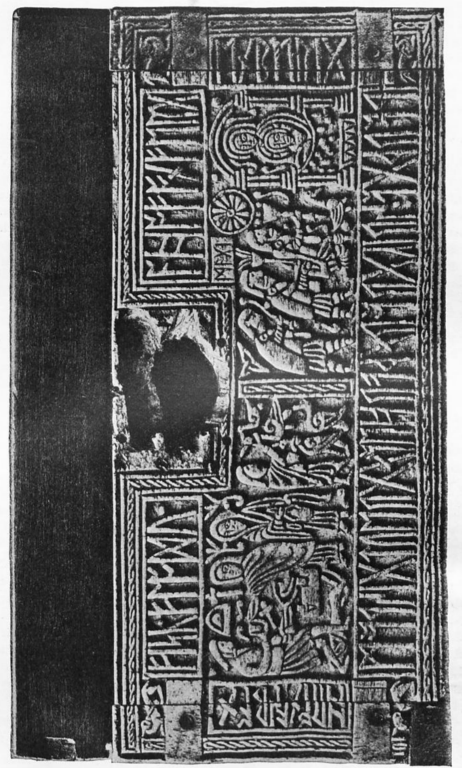
"Die Sprache", fagt Müllenhoff, "macht bie Nation; fie ift Dafein und Leben eines Bolfes und ohne fie ift es tot. Die großen Perioden und Wandlungen, die es bald rafcher und gewaltsamer, bald langsamer und allmählich durchmacht, prägen fich daber auch ihr ein, und jo unpertilabar, baß es bie Merfzeichen einer jeden und die feiner gangen Bergangenheit in ihr allezeit gegenwärtig mit fich berumträgt. Je größer aber die Wandlungen, besto tiefer greifen fie auch in die Sprache ein, und die Wirfung feiner größten Epoche, des Unfangs feines eigentum= lichen und felbständigen Lebens muß in ihr am deutlichsten sichtbar fein." Die Sprachvergleichung hat gezeigt, daß das Germanische ein Zweig der grifchen oder indogermanischen, indogerropäischen Sprachenfamilie ift. Die Urier (jansfrit Urjas, b. i. Die "Soben", "Trefflichen") wohnten einst als Bolf im mittelafiatischen Sochlande. Noch in vorbistorischer Zeit verliegen fie ihre Seimat und fpalteten fich auf ihrer Wanderung in mehrere Stämme. Der eine, Die Franier, ließ fich im Norden des Sindufuid nieder und teilte fich in die Baftrer (Bendiprache) und Berier, ber andere, Die Inder (Sansfrit), jog nach Suben, und die übrigen nahmen ihren Beg nach Beften (Weitarier). Bu Diefer Gruppe gehören Die Relten, Griechen, Italer, Germanen, Litauer und Claven. Gewiß ift, daß die Arier einmal ein gemeinsames Band ber Sprache verbunden bat. Die wir uns freilich nicht gang frei von Dialetten benten burfen. Durch die Spaltung in die ver-



Gin germanischer Fürst unterwirft sich bem Raifer. Relief an dem Bogen Konstantins. (Rom. Anderson.)

schich die Schaftlich in die bet schiedenen selbständigen Stämme schritt die Bildung der Dialekte immer weiter vor, dis sich diese unter Einwirkung der geänderten lokalen Verhältnisse, der allosphylen Nachbarvölker und der Sigenart der Stämme zu eigenen Sprachen entwickelten. Trohdem lassen viele allen arischen Spraschen gemeinsame Wurzeln und die gleiche Art der Flexion noch immer ihre Zusammengehörigsteit erkennen.

Wie bei ben anderen ari= fchen Stämmen förderte die Losreigung von der Gesamtheit und die Niederlaffung unter einem anderen Simmelsftriche auch bei den Germanen die Bildung ihres Nationalcharafters und die eigen= artigeEntwicklung ihrer Sprache. Bur Zeit, als die Germanen am Rhein mit den Römern in Rampf gerieten, war die Differenzierung des Germanischen von den Schwestersprachen bereits burch= geführt. Die Catfügung mar durch den Berluft des bezug= lichen Fürworts, an beffen Stelle als Erfat das hinweisende trat, eine lofere geworden. Ginzelne Formen, wie g. B. ber Morift, das Berfeftum, das Plusquam=



Franks' Schmuckkästen. (8. Jahrhundert.)

Borderfeite. Umichrift in Runen und angelfachfifce Darftellungen jur Bielaudsfage und Anbeiung des Zeinfindes durch die drei Beifen. Rach einer Abbildung aus: Bilb. Bietor, "Das angelfachfifce Runenfäfthen".

#### Erklärung ju Frants' Schmudfaftchen.

Das Kästchen, von dem unsere Abbildung die Borderseite zeigt, ist angelsächsischen Ursprungs und stammt wahrscheinlich aus dem 8. Jahrhundert. Durch einen Angelsachsen tam es aus Northumbrien nach Frankreich, wo es zuerst in Elermont-Ferrand, dann in Paris verwahrt wurde. Hier entdeckte und kauste es der englische Altertumssorscher A. W. Franks bei einem Antiquitätenhändler, und nach ihm hat es seinen Namen (Franks' Casket, "Franks' Schmucktästchen") erhalten. Durch Franks kam das Kästchen in das Britische Museum zu London, wo es sich noch besindet. Als Franks das Kästchen kauste (gegen Ende der fünsziger Jahre des vorigen Jahrhunderts), sehlte die vierte Seite. Später wurde sie ausgesunden und wird jetzt im Nationalmuseum zu Klorenz ausbewahrt.

Das "Franksiche Schmudkästchen", bessen vierte Seite man ergänzte, ist aus Walfischoder Walroftnochen versertigt und dadurch wird erklärlich, warum der Versertigter Verse
auf den Walfisch in Runen einschnitzte. Diese lauten wie folgt:

Qints: HRONAES BAN

Oben, links: FISC-FLODU.

Oben, rechts: AHOF ON FERG

Rechts: ENBYRIG

Unten, lintsläufig: WARTH GASRIC GRORN THAER HE ON GREUT GISWOM

#### überfegung. (Nach Bietor):

Hronaes bân fisc-flôdu âhôf
des Walfisches Gebein die Fischstut erhob
an fergen-beric
auf den Waldberg;
warh gâsric grorn paer hê on grêat giswom
es ward das Meer erregt, wo er auf dem Gries (Grund) schwamm.

Bon den bilblichen Darstellungen bietet die Iinks eine Szene aus der Wielands-Sage. Wieland reicht der Tochter des Königs Nithhad, die mit einer Begleiterin in die Schmiede gekommen ist, einen Becher, der aus dem Schädel eines ihrer Brüder angesertigt ist. Der Körper des letzteren liegt zu Wielands Füßen. Amboß, Hammer und Jange kennzeichnen die Schmiede. — Rechts sängt Wielands Bruder Egil Bögel, um aus deren Federn, wie die Thidrekssaga meldet, ein Flughemd sür Wieland zu bereiten. — Die überschrift MAEGI (magi) erklärt die bilbliche Darstellung rechts. Es ist die Anbetung des Jesus sindes durch die drei Weisen aus dem Morgenlande. über dem Christinde sieht man das Haupt Mariens, an der Wand den Stern, der den Weisen die Wege wies.

Das Kästchen mißt  $22.8 \times 19.3$  cm. (Bgl. dazu W. Bietor, das angelsächsische Runenstästchen. Marburg i. H. 1901.)

perfektum, der Vokativ und Ablativ waren verloren gegangen und mußten auf andere Weise ersett werden. Die meisten Wandlungen vollzogen sich im Lautbestande, und zwar ganz besonders bei den Mitsauten. Man nennt die Beränderungen, die in Bezug auf die letzteren eintraten, die erste oder germanische Lautverschiebung. Ihren Umfang und die dabei zugrunde liegende scheinbare Gesetymäßigkeit haben zuerst der Däne Nasmus Christian Rast und Jakob Grimm erkannt. Durch weitere Forschungen wurde sestgestellt, daß die Lautverschiebung nicht, wie Grimm annahm, ein einheitlicher Prozeß gewesen ist, daß sie vielmehr in eine Neihe von Einzelvorgängen aufzulösen ist, die wahrscheinlich weder gleichzeitig noch voneinander abhängig gewesen sind. Die Lautverschiebung kennzeichnet am meisten die Trennung des Germanischen von den anderen indoeuropäischen Sprachen. Im wesentlichen waren die Verschiebungsakte solgende:

1. Aus den indogermanischen (idg.) behauchten Weichsauten (Mediasspiraten) bh, dh, gh (ph, th, kh), an deren Stelle im Griechischen φ, θ, χ, im Lateinischen f, h und Weichsaute (Medien) traten, wurden im Germanischen, aber nicht unmittelbar, Weichsaute oder doch Laute, die wir durch b, d, g auszudrücken pslegen. Beispiele: griechisch (gr.) φέρω, sateinisch (s.) ferogotisch (got.) baira, englisch (engl.) bear (= tragen); — gr. θύρα, got. daur, engl. door (= Tor):

- or, δχέσμαι, 1. veho, got. vigan (= bewegen).

2. Die indogermanischen Hartlaute (Tenues) p, t, k sind im Germanischen zu den stimmtosen Reibelauten (Spiranten) f, p (th), h geworden, die unter gewissen Umständen in stimmhafte Laute übergingen, die sich dann zum Teile in die Weichlaute d, g entwickelten. Diese Bersichiedenheit in der Verschiedung der idg. Hartlaute hängt mit der idg. Betonung zusammen und ist zuerst von K. Verner erkannt worden. Der Hauptton konnte nämlich im Indogermanischen auf seder Silbe ruhen, im Germanischen aber nur auf der Stammsilbe. Ruhte nun der Ton im Indogermanischen auf dem Vokal vor dem Hartlaute, so wurde dieser in den stimmkosen Reibelaut, sonst aber in den stimmhasten Laut verschoben. (Verners Geset.) Aus dem Wechsel in der Verschiedung zeigt sich, daß sich die germanische Vetonungsweise nur allmählich entwickelt hat. Veispiele: gr. ελέπτω, got. hlifan (= stehlen); — gr. φράτωρ, ε. frater, got. brobar, engl. brother (= Vruder); — gr. καρδία, ε. cordis, got. hairto (= Hers); — Dagegen: gr. έπτά, got. sibun (= sieben); — gr. κατήρ, got. fadar (= Vater); — gr. δεκάς, got. tigus (= Vehnzahl).

3. Die indogermanischen Beichsaute b, d, g werden zu Hartsauten p, t, k verschoben. Beispiese: gr. déza, l. decem, got. taihun (= zehn); — gr. dygós, l. ager, got. akrs (= Acter). — Für ansautendes p = idg. b gibt es im Germanischen kein Wort und auch nur wenige mit insautendem p, wie z. B. got. diupi, sit. dubus (= tief); — l. labium, ags. lippa, deutsch Lippe.

Diese Regeln wurden hie und da durchbrochen. Unverschoben blieben die Nasenlaute (Nasalen) und die flüssigen Laute (Liquiden), doch ging m in n über vor d und im Auslaute.

Während die Lautverschiedung zu Beginn der historischen Zeit sich schon vollzogen und so der germanische Konsonantismus sein besonderes Gepräge erhalten hatte, gehört die Entwicklung des Vokalismus in der Mannigsaltigkeit, die er im Deutschen ausweist, zum größten Teile einer jüngeren Zeit an. Im allgemeinen sinden wir im Urgermanischen noch den idg. Vokalbestand. Als die bedeutendsten Anderungen erscheinen solgende:

Dem idg. o entspricht im Germanischen a, dem idg. a im Germanischen ô. Beispiele: 1. hostis, got. gasts; — gr. κέκλοφα, got. hlaf (= stabl); — l. oeto, gr. δκτώ, got. ahtau;

— I. frater gøt. brôþar.

Den idg. ei, oi, ou entsprechen im Germanischen  $\hat{\imath}$  (eigentlich ii, got. ei), ai, au. Beispiele: gr.  $el\delta\acute{\omega}_{S}$ , got. weit, wôds (= wissend); -- gr.  $\lambda\epsilon\acute{\imath}\pi\omega$ , abd. lihan; gr.  $\varphi\acute{\epsilon}\varrho\iota_{S}$ , got. bairais;

- gr. οἶδα, got. wait; ibg. roudhos (f. rufus), got. rauds (= rot).

Außerdem haben die silbenbildenden Rasalen und Liquiden r, l, m, n im Germanischen die dumpsen Bokale u und o entwickelt, also idg. r, l = germ. ur, ul, idg. m, n = germ. um, un. Beispiele: sanskrit (skr.) vfka, got. wulfs; fkr. pfthivi, altsächsisch (as.) folda (= Erde); fkg. dyt, got. tunbus (= fahn).

Hun laut). Beispiele: gr. πέντε, ahd. simf; — l. ventus, ahd. wint; — l. medius, as middi; — gr. έχῦνος, ahd. igil. Daher steht i sür & auch in den ahd. Zeitwörtern liggian, sittian (vergl. λέχος, Εζομαι).

Suffixales a oder o bewirfte den sekundaren Übergang von i zu & und von u zu o (A=Umlaut oder Brechung). Beispiele für den ersteren gibt es wenige, so l. vir, as. wer (= Mann), zahlreiche aber für den letteren: gr. θυγάτης, abd. tohtar; — gr. ζυγόν, abd. joh (= Joch). Durch dieses Geset erklären sich auch die abd. Partizipien gizogan, firloran, dagegen Prät. Plur. zugun, firlurun.

Erwähnt sei ferner die jüngere Bildung des idg. eu zu germ. eo oder (vor Kehllauten und Lippenlauten) iu. Aus dem idg. e entwickelte sich im Germanischen ein davon zu untersscheidender jüngerer es Laut, der sich später in ea, dann ia, ie verwandelte. Um das Bild der Gestaltung des germanischen Bokalismus doch in den Grundzügen zu vollenden, weisen wir noch hin auf die Entwicklung von Nasalvokalen vor h, auf die Bokalisierung des w im Bortinnern zu u und schließlich auf die vokalischen Auslautgesetze, durch die undetonte und ungedeckte lange Bokale gefürzt wurden und auslautende a. e. o. u. i wegsielen.

Das Germanische hat, wie alle indogermanischen Sprachen, auch den Ablaut, d. h. die geregelte Bildung verschiedener Bokale innerhalb derselben Burzel. Über die Ursachen dieser sür die Wort- und Formenbildung im Indogermanischen sehr bedeutsamen Erscheinung herrschen verschiedene Ansichten. Bahrscheinlich dürfte der alte indogermanische Aksent ein Hauptsaktor dabei gewesen sein. Im Germanischen spielt der Ablaut eine große Rolle bei der Flexion der Zeitwörter (z. B. mittelhochdeutsch hilfe, half, hulfen, geholfen, hölfen), aber auch bei der Bildung der Romina ist seine Wirkung erkennbar.

Bis in das dritte Jahrhundert n. Chr. bewahrte das Germanische die vollen Endungen, dann begann die Wirfung der Auslautgesetze, die auch nach der Differenzierung der Dialette noch fortdauert. Während auslautendes z bei den Westgermanen verklingt, behalten es die Goten und Skandinavier bei oder lassen es durch r vertreten. Dies ist eines der ersten Zeichen der sprachlichen Trennung der Germanen in Dit- und Westgermanen.

Schon in alter Beit bejagen die Germanen eine Art Buchftabenichrift, die Runen. Go nannte man urfprünglich, wie oben gefagt wurde, jene geheimnisvollen symbolischen Beichen. beren man fich beim Lofen bediente. Das Wort "Rune" hatte gunachft die Bedeutung "Gemurmel". "Geheimnis", bezeichnete aber dann jene Zeichen felbft. Erhalten ift das Wort in unferem "Raunen" und den mit run gebildeten Frauennamen (Gubrun, Albrun, Sigrun), wie denn nach Tacitus besonders die Frauen die Runft verstanden, jene in die Stabe eingeritten Zeichen zu deuten. Die Benennung "Rune" ging dann auch auf jene Beichen über, die am Ende des zweiten oder zu Beginn bes britten Jahrhunderts n. Chr. von einem füdlich wohnenden germanischen Stamme aus der römischen Rapital= fchrift gebildet und zu den anderen Germanen verbreitet wurden. Jede diefer Runen batte eine beftimmte Bedeutung, und fie bilbeten baber die Elemente ber alteften Schrift. Das Material. in das die Runen in der erften Zeit geritt wurden, waren Tafeln oder Stabe aus Solg. Dadurch erklärt fich ihre von der lateinischen Schrift abweichende Form. Die gebogenen und wagrechten Linien mußten aus technischen Gründen zu senfrechten und schrägen geformt werden. Die Runen hießen nach ihrer Form auch "Stäbe", buohstab (Buchstabe) ober runstab. Mit dem Worte "Buch" (gotisch boka) aber wurde eine Tafel aus Buchenholz bezeichnet. Der Ausbruck für das Einrigen der Runen, alfo die alteste Urt des Schreibens, lautete im Altfächsischen writan (engl. to write), im Althochdeutschen rîzzan (reißen) und ist erhalten in Wörtern wie "Grundriß", "Aufriß", "Reigbrett", "Reißzeug". Erft als den Germanen mit dem Christentum die lateinische Schrift gebracht wurde, mußte die alte Bezeichnung der neuen ("ichreiben", von scribere) weichen.

Die Runen wurden in der späteren Zeit nicht bloß in Holz, sondern auch in Metall gerigt. Münzen aus Gold= oder Silberblech wurden auf einer Seite mit Runen geziert (Brafteaten), Schmucksachen, Waffen, Geräte und Trinkhörner waren mit ihnen geschmückt; sie verkündeten über den Türen der Häuser Zeit und Namen der Erbauer und suchten auf Grabsteinen, wie die nordischen Runensteine zeigen, die Erinnerung an die Toten lebendig zu erhalten.

Die ältesten Runendenkmäler (Bukaresters Ring, Speerblätter von Kowel) tragen gotischen Charafter. Den Goten war, wie zwei erhaltene Alphabete zeigen, die Runenschrift schon vor Bulfila bekannt. Um weitesten verbreitete sie sich im skandinavischen Korden, dann in England, aber auch den anderen germanischen Stämmen war sie, nach den Funden in deutschen Gräbern zu schließen, nicht sremd. In Standinavien malte man noch auf Pergamentblätter mit Tinte und Veder die alten Runen.

Man hat durch Bergleichung gefunden, daß es ein gemeingermanisches Runenalphabet gegeben bat, und pflegt es nach den erften fechs Buchstaben Fubark (=Futhark) zu nennen. Es bestand aus 24 Zeichen, die zu Gruppen von je 8 geordnet waren. Das daraus gebildete nordische Alphabet zählte 16, das angelfächfische 28 Reichen. Es find uns mehrere folder Alphabete erhalten. da die Germanen, vielleicht wegen der geheimnisvollen Bedeutung, die sie ihnen beilegten. manchmal die gange Reihe eingruben. Go finden fich auf dem ichwedischen Brafteaten von Bad= ftena 23, auf der burgundischen Spange von Charnan 20, auf dem angelfächsischen Themieschwerte 28 Runen. Auf dem "Frant"ichen Räftchen finden sich außer den Runen auch bildliche Darftellungen. (Beilage 1.) Man ritte die Runen in der älteren Beit nach dem Borbilde der



Runeninidrift auf einer spangenförmigen Gewandnadel aus Silber. (Border- und Rudfeite.)

Dieses Schmuchtück ist, den mit einem niellierten Zickaad verzierten Etreisen ausgenommen, vergoldet. Auf der Rücheite bestinden sich an dem breiten vierectigen Teile noch die verrosteten sich noch des eisernen Drahtzewindes, durch das die Nadel, von der das Gewandschalten wurde, ihre Federkraft erhielt. Der hohle Bügel der Spauge nahm die Gewandsalte auf, und der vorsiehende gefrümmte Hafen hielt die Nadelspitze seit. Die Nadel wurde, wie aus der Stellung der auf der Richteite eingeritzten Runenzeichen hervorgeht, mit dem breiten Teile nach un te n getragen. Gesunden in dem großen Gröberselde von Nordendorf bei Angsburg. — Die Deutung der beiden ersten Zeilen der Ninnensprickt ist. Idna thiore (statt diore) Vodan vinuth lönath, d. h. mit teurem Lohne best ohn kabelsprischen Leubrinis, d. h. Besit oder etwa Arbeit des Leubrinis, d. h. Besit oder etwa Arbeit des Leubrinis, d. serind Besith des historischen Vereinsfür Schwaben und Kendurg in Angsburg.

römischen Schrift von links nach rechts, später von rechts nach links oder bei längeren Inschriften in Schlangenlinien ein. Die Anordnung der Runen hing vielleicht mit mystischen Borstellungen zusammen. Wie die älteren Runen, von denen Tacitus erzählt, dienten auch die jüngeren zum Prophezeien und zu Besprechungen (Siegrunen, Bergrunen) und standen mit dem Opfer und Zauber in innigem Zusammenhange. Das Orakel aber beim Losen wurde in Form eines Berses gegeben, und so traten die Runen auch in den Dienst der Poesse. Das Runenzeichen bestimmte den Anlaut des Wortes, zu dem ein Bers in der Art gebildet werden mußte, daß innerhalb desselben der eingeritzte Anlaut noch zweimal an betonten Wurzelsilben anschlagen mußte. Die Rune hieß Stab, und Stäbe hießen auch die alliterierenden Wörter, auf denen sich der Bers aufbaute.

Dies führt uns zur Form der altgermanischen Boesie. Bei der Betrachtung des Bersbaues im Westgermanischen müssen wir zwischen dem Bers des im Chor gesungenen Liedes und dem von einzelnen vorgetragenen (in der epischen Dichtung) unterscheiden. Jener muß, da er für den Gesang bestimmt war, taktmäßig und nach einem einheitlichen Rhythmus gebaut gewesen sein; dieser aber folgt in seinem Bau den Gesetzen des Sprechverses und bewegt sich daher nicht in einem gleichförmigen (steigenden oder fallenden) Rhythmus, sondern beruht auf einem freien

Mhythmenwechsel. Die Chorlieder waren jedenfalls strophisch gegliedert; in den epischen Dichtungen aber reiht sich Vers an Vers ohne Gliederung. Über den Bau des Gesangsverses der chorischen Lieder können wir, da uns bloß deren Pstege verdürgt, keines aber erhalten ist, nur Versmutungen anstellen; die Gesehe, nach denen der altgermanische, epische Vers gebaut ist, hat Sievers auf Grund der in der altnordischen, angelsächsischen, altsächsischen und althochdeutschen Lieteratur überlieserten alliterierenden Dichtungen klargelegt. Aus diesen hat er erschlossen, daß der altgersmanische Vers die reimlose Alliterationszeile gewesen sei. Im allgemeinen sinden sich im Westsgermanischen nur zwei Versarten, der kürzere (zweihebige) Normalvers und der längere (dreisbedige) Schwellvers. Der Normalvers hat vier, seltener fünf Glieder, von denen zwei start betont (Hebungen), die anderen aber schwächer oder unbetont sind (Senkungen). Die Verbindung zweier Normals oder Schwellvers zur Langzeile geschieht durch die Alliteration, d. h. durch den gleichen Anlaut mindestens je einer Hebung. Die innere Begründung des Stadreims bildete die Vindung des Vorttons im Germanischen an die Stammsilbe als die logisch bedeutsamste, die, außer in Zusammensehungen, gewöhnlich die erste des Vortes war. Für die Alliteration gilt die Regel, daß die Vosale alle, von den Konsonanten aber nur die gleichen untereinander alliterieren.



Das germanische Runenalphabet.

Die alliterierenden Anlaute des Berses nennt man nach der altnordischen Bezeichnung (hljód-) stafir, "Stäbe", und zwar den Stab des zweiten Halbverses "Hauptstab" (hofud-stafr), den Stab oder die Stäbe des ersten aber "Stollen" (altnordisch studill; Mehrzahl studlar). Die erste Halbzeile fann nämlich einen oder zwei Stollen haben, wie:

sunufatarungôs iro saro rihtun (Hildebr.), oder:

Hiltibraht joh Hadubrant untar herjun twêm (ebb.).

Der Hauptstab hat seinen Plat in der Regel auf der ersten, wenn aber zwei dreihebige Halbverse gebunden werden, auf der zweiten Hebung des zweiten Halbverses. Selten ist die sogenannte gefreuzte Alliteration, d. h. Stabreim nach dem Schema a b | a b, wie:

forn her ôstar giweit flôh her Otachres nîd (cbb.).

Die Alliteration diente zur Hervorhebung der betontesten Wörter. Die Stärke des Nachsbrucks hing teils von der Willfür des Sprechers ab, teils waren die einzelnen Wortarten (Nomina, Adverdia, Pronomina usw.) nach der Stärke des Tones, für den sie angewandt werden konnten, genau, wie nach einer Stala, abgestuft.

Der Gleichklang der Anfangslaute findet sich bei den Namen in derselben Familie (Segimerus, Segestes, Segimundus; Thusnelda, Thumelikus), ging in die Rechtssprache über, wo er zur Bildung bestimmter Formeln führte, und hat sich dis zur Stunde in zweigliedrigen Berbindungen erhalten, wie z. B. Mann und Maus, Eigen und Erbe, Bind und Wetter, Bank und Bett. In der nordischen Poesie hat sich die Alliteration lange erhalten, in der hochdeutschen verschwand sie mit dem Auftreten des Endreims im neunten Jahrhundert.

Bon der altgermanischen Dichtung in den ersten Jahrhunderten wissen wir wenig. Daß aber die alten Germanen schon Lieder sangen, wird uns zuverläßlich überliesert und fann auch aus den Berordnungen der Kirche gegen heidnische Gebräuche erschlossen werden. So erzählt uns Tacitus, daß die Germanen in Liedern, der einzigen Art ihrer geschichtlichen Überlieserung, den

Luri sazun i di sazun hera duoder unia kapi hepitdan sumaherilezidun sintatu bodusi inbremonio undi insprinci hapi bandun muar ingandan eli Dol endeurodan unorun ziholza deunart demolalderes volon sinuvoz birenkie li thubiquolen sinhiquit i sumatrasunster thubiquolen maai en mitter tintatulari sinhiquit in mitter tintagaolen uniosani sinhiquit in seludi prenki ben zivena blivot inda sin ziveliden sosvetimida sin

Die Merfeburger Zauberfprüche.

Das Original befindet fich in der Dombibliothef ju Merfeburg. (Sandichrift des 10. Jahrhunderts.)

#### übertragung gur umftehender Tafel.

Eiris sâzun idisi, sâzun hera duoder. suma hant hentiduu. suma heri lezidun. suma clûbôdun umbi cuniouuidi: insprine haptbandun. invar vîgandun! Phol ende Uuodan vuorun zi holza. dû mart demo balderes volon sîn vuoz birenkit. thû biguolen Sinthgunt. Sunna era suister. thû biguolen Frîja. Volla era suister: thủ biguolen Uuodan, sô hê uuola conda, sôse bluotrenki sôse bênrenkî. sôse lidirenkî: bên zi bêna. bluot zi bluoda. lid zi geliden, sôse gelîmida sîn.

(Müllenhoff-Scherer, Denfmaler.)

1. Ginstmals setzen sich Schlachtjungfrauen, setzen sich hierhin, dorthin, die einen hefteten Sast, andere hielten das Herr auf; einige klaubten an den Fesseln herum:
...Entspring den Haftbanden, entstieh den Feinden!"

2. Phol und Wodan ritten in den Wald.

Da ward dem Balders Follen sein Fuß verrenkt.
da besprachen ihn Sinthgunt, Sunna ihre Schwester,
da besprachen ihn Frija, Volla ihre Schwester,
da besprachen ihn Wodan, was er wohl vermochte,
sei's Beinverrenkung, sei's Blutverrenkung, sei's Gliederverrenkung:
Bein zu Beine, Blut zu Blute,
Glied zu Gliedern, als oh sie zusammengeseimt seien.

Tuisto (den Zwiegeschlechtigen), den erdgebornen Gott, und dessen Sohn Mannus (den Menschen) als die Urväter und Stammbalter ihres Geschlechtes gesciert haben. Der Auszug zum Kampse galt den Germanen, wie der Krieg überhaupt, als heilige Handlung. Der Priester hatte die Strassewalt im Kriege, gleichsam nicht zur Strase oder auf Beschl des Herzogs, sondern als ob der Gott es anordne, der nach ihrem Glauben beim Kampse zugegen ist. Darum gingen der Schlacht Opfer, Sprüche und Gelübde vorher und wurden die heiligen Insignien der Gottheiten dem Herre vorgetragen. Die Helben wähnten, im Dienste der Gottheit zu handeln, und so erstlärt sich jener Mut, mit dem sie ohne Furcht vor dem Tode ihr Leben in die Schanze schlugen; war es ja doch die Gottheit, der sie es zum Opser brachten. Insbesondere galt Donar als der Gott des Krieges, und ihm, dem Ideal eines Helden, zu Ehren erklangen die Lieder, die sie, in den Kamps ziehend, sangen.

So rückten mit wildem Gesange die auf Seite des Bitellius fämpsenden Germanen vor; Schrecken und Entsehen ergriff die Feinde im thrakischen Aufstande bei dem brausenden Schlachtgesange der sugambrischen Kohorte; ruhig drangen im Aufstande der Bataver die Kömer vor, unter lautem Gesange aber die Germanen, angeseuert durch ermunternde Juruse ihrer hinter dem Heere bange harrenden Mütter, Schwestern und Gattinnen. Lieder erklangen bei dem Opsermahle des Arminius vor seinem Kampse mit den Kömern, und seine Heldentaten wurden noch zur Zeit des Tacitus im Gesange gepriesen.

Ihren Mut aber entssammten die Germanen durch eine Art Lieder, deren Vortrag sie barditus (Schildgesang) nannten. Die Krieger sahen dabei besonders auf Rauheit des Tones und stoße weises Dröhnen und hielten sich die Schilde vor den Mund, damit die Stimme durch die Resonanz u größerer Tonfülle und Bucht anschwoll (Schwellgesang). Wie Donars Stimme in seinen Kämpsen mit den Riesen erdröhnte, so auch die der Krieger vor der Schlacht, und gelang das Geschrei, so erblieste man darin ein Zeichen, daß der Gott selbst unter ihnen weile, wenn aber nicht, so ergriff die Reihen Hossmungslosigkeit. Db wir bei diesem Geschrei an Lieder oder nur an ausmunternde Ruse, etwa wie unser "Hurra", zu denken haben, läßt Tacitus nicht ersennen.

War die Schlacht geschlagen, so wurde unter Gesang und Jubel das Siegessest, verbunden mit einem Opfer, begangen. Einer solchen Teier gedenkt Tacitus bei den Batavern. Ein Siegessopser, unter Absingung eines "abscheulichen" Liedes, brachten die noch heidnischen Langobarden (579) dem Gotte (dem Teufel) dar. Die gefallenen Helden wurden unter Trauergesängen bestattet.

So trugen nach der blutigen Schlacht auf den Katalaunischen Feldern (451) die Westgoten die Leiche ihres Königs Theodorich, Preislieder singend, zu Grabe. Auserlesene Reiter umritten (453) den Grabhügel Attilas, seine Taten in Liedern seiernd, worauf das Totenmahl und nachts die Bestattung ersolgte. In ähnlicher Weise wird in einem angelsächsischen Epos die Leichenseier Beowulfs geschildert.

Mit dem Opfer war auch zur Zeit des Friedens Gesang verbunden. Tacitus berichtet, daß die Germanen eben unter Gesang das Fest der Tansana seierten, als sie von Germanicus und seinen Legionen plöglich überfallen wurden (14 n. Chr.). Gewiß wurden auch bei den Prozessionen, die zu Ehren der Nerthus stattsanden, Lieder gesungen. Unter Gesang wurde auch die Neuvermählte in das Haus des Gatten geseitet, und im fünsten Jahrhundert n. Chr. bildeten Gesang und Tanz einen Hauptteil der Hochzeitsseierslichseiten bei den Franken.

Die alten Germanen besaßen also, wie wir aus ben angeführten Zeugnissen sehen, eine Menge Lieder, die sie im Chore sangen. Ihr Charafter aber kann, da uns kein Lied erhalten ist, nur durch Bergleichung mit denen anderer arischer Bölker geahnt werden. Insosern die Menge im Gesange ihre Empfindungen ausdrückte, war er lyrisch, nach der Art des Bortrages aber episch, da die Macht der Götter, die Taten und Schicksale der Helden, die den Inhalt bildeten, ohne Resterion besungen wurden, und weil mit dem Gesange auch Bewegung (Festzug, Reiten und Täuze, Mimik) sich verband, schloß sie auch die Keime des Dramas in sich. Passend benannte man daber diese altgermanischen Lieder mit dem Worte "Leich" (Opfers, Totens, Brautleich), da dieses sowohl Gesang, als auch Spiel, Tanz und Opser bezeichnete. Eine besondere, vielleicht auch von Gesang begleitete Art des Tanzes war der Schwerttanz, den leicht bekleidete Jüngslinge als Schauspiel aufführten. — Bewegte sich nun auch die altgermanische Poesie am freiesten in der Chorik und brachte sie auch nur zum Ausdruck, was das Leben Geistiges in sich trug,

io gab es neben ihr doch auch eine andere Art, die von einzelnen vorgetragen wurde. Bierher aeboren Die Sprüche, por allem Die Zauberiprüche. Germanifcheidnischen Uriprunges find Die amei Merfeburger Bauberfprüche, die von Georg Bails im Jahre 1841 in der Domhibliothef gu Merseburg in ber Proving Sachfen aufgefunden murben. Gie ftanden in einer aus bem Rlofter Aulda ftammenden Cammelhandichrift und find, im thuringifden Diglett, vielleicht erft im 10. Jahrhundert aufgeschrieben worden. (Beilage 2.)

Der erste Spruch erzählt zunächst, wie einmal hehre Frauen ("Ibije" = Balfüren) auf die Balftatt kamen, um sich am Kampfe zu beteiligen. Die einen fesseln die eingebrachten Gefangenen, die anderen werfen fich bem Teinde entgegen, um ihn aufzuhalten, und beiden Gruppen gelingt ihr Bemüben. werfen na dem zeinde entgegen, um ihn aufgngatten, into verloen Grüppen gelingt ihr Benülsen. Die der den Feinden die Gesangenen entreißen will, gesangt nur durch den Zauberspruch zum Ziele, der nun folgt: Insprine haptbandun, invar vigandun! ("Entspring den Banden, entslieh den Feinden!")

Der zweite Merseburger Zauberspruch ist eine Art medizinisches Rezept. Sein Mythus santet: Phol und Wodan ritten auf die Jagd. Da wurde dem Rosse Balders sein Fuß verrenkt. Es besprach ihn die Jagdgesellschaft, aber vergeblich. Da besprach ihn Wodan:

Beine ju Beine, Blut ju Blute, bên zi bêna. bluot zi bluoda. lid zi geliden, sôse gelimida sîn. Gelent zu Gelente, als ob geleimt fie maren.

Der Glaube an die Macht des Zaubers ift uralt und Zaubersprüche hat es bei allen indogermanischen Bolfern gegeben. Ihre Berbreitung und bas gabe Tefthalten baran bei ben Germanen, felbst noch gur Beit ber Chriftianifierung, bezeugen die Berbote, die die Rirche noch im achten Jahrhundert erlaffen hat. Nach dem Mufter der beidnischen Zauberformeln wurden bis ins vierzehnte Sahrhundert viele driftliche Segen gebildet, in benen Chriftus, Maria, Die Apostel und andere Beilige auftreten. Sierher gehört ein Segen gegen Wolfsichaben, befannt als "Der Biener Sundesegen". Gin Sirt ruft Chriftus und ben beiligen Martin an, um von ihnen Schut fur feine Sunde gegen bie Bolfe gu erbitten. In einem anderen Segen wird Chriftus um Silfe gegen die Labme bes Roffes angefieht; ber Stragburger Blutfegen murbe gur Stillung bes Blutes angewendet; andere Spriiche bienten gegen innere Rrantheiten, gegen Befdmure und die fallende Gucht. Der Lorider Bienensegen follte die Rudfehr bes ausgeflogenen Bienenschwarms bemirken. Im Bein= aartner Reifesegen wird fur den Scheidenden um Gottes und feiner Engel Geleite gebeten. Alle diefe Spruche in driftlichem Gewande find uns in Handschriften aus bem neunten bis awölften Sabrhundert überliefert, weifen aber auf viel altere Grundformen gurud.

Die alten Germanen hatten fein geschriebenes Recht. Die Catungen wurden burch ben Briefter in alliterierenden Formeln verfündet, und manche davon find in die fpateren Rechtsfammlungen binübergerettet worden.

Der Spruchpoefie, die fruh gepflegt murde, muffen wir auch die Ratfel beigablen. Borgange in der Ratur regten die Phantafie an und führten gur Ratfelpoefie oder zu mythischen Darftellungen, und es ift nicht unwahrscheinlich, daß die Nibelungenfage bor ihrer Durchsetzung mit biftorifden Elementen eine Versonififation bes Wechsels von Frühling und Winter, ober des Auf- und Riederganges der Conne gewesen ift.

## 2. Die Dolkerwanderung. Die Beldendichtung.

Ereigniffe, die tief in das Leben eines Bolfes einschneiden, spiegeln fich wider in feiner Boefie. Das bedeutendfte aber in dem Berbegang der Germanen war jene Umwälzung und Machtverschiebung in den erften Jahrhunderten driftlicher Zeitrechnung, durch die das alte Europa gertrummert, neue Staaten auf ben Ruinen bes romischen Reiches gegründet und bie germanischen Stämme selbst neu gegliedert wurden. Durch diese Reugestaltung unseres Erbteiles griffen die Germanen, beren Wert fie hauptfächlich war, bestimmend in den Gang ber Beltgeschichte ein und wurden sich durch die Erfolge ihrer Rraft auch bewußt. Daber bilbet die Bolferwanderung, wie man jene Bewegung zu nennen pflegt, auch den Beginn des hiftorischen