jo gab es neben ihr boch auch eine andere Art, die von einzelnen vorgetragen wurde. Sierber geboren die Spruche, vor allem die Zauberfpruche. Germanischeheidnischen Ursprunges find bie zwei Merfeburger Bauberfprüche, die von Georg Bait im Jahre 1841 in der Dom= bibliothet zu Merfeburg in der Proving Cachfen aufgefunden wurden. Gie ftanden in einer aus bem Rlofter Julda ftammenden Cammelhandichrift und find, im thuringifden Dialett, vielleicht erft im 10. Jahrhundert aufgeschrieben worden. (Beilage 2.)

Der erste Spruch erzählt zunächst, wie einmal hehre Frauen ("Idije" = Balfüren) auf die Balstatt kamen, um sich am Kampfe zu beteiligen. Die einen fesseln die eingebrachten Gefangenen, die anderen werfen fich dem Feinde entgegen, um ihn aufzuhalten, und beiden Gruppen gelingt ihr Bemühen. Die dritte aber, die den Feinden die Gefangenen entreißen will, gelangt nur durch den Zauberspruch jum Ziele, der nun folgt: Insprine haptbandun, invar vigandun! ("Entipring den Banden, entflieh den Feinden!")

Der zweite Merseburger Zauberspruch ist eine Art medizinisches Rezept. Sein Mythus lautet: Phol und Wodan ritten auf die Jagd. Da wurde dem Rosse Balders sein Fuß verrenkt. Es besprach ihn die Jagdgesellschaft, aber vergeblich. Da besprach ihn Wodan:

bên zi bêna, bluot zi bluoda, Beine zu Beine, Blut zu Blute, lid zi geliden, sôse gelîmida sîn. Gelent zu Gelente, als ob geleimt sie wären.

Der Glaube an die Macht des Zaubers ist uralt und Zaubersprüche hat es bei allen indogermanischen Bolfern gegeben. Ihre Berbreitung und bas gabe Tefthalten baran bei ben Germanen, felbft noch zur Zeit der Chriftianifierung, bezeugen die Berbote, die die Rirche noch im achten Sahrhundert erlaffen bat. Nach dem Muster der beidnischen Zaubersormeln wurden bis ins vierzehnte Jahrhundert viele driftliche Segen gebilbet, in benen Chriftus, Maria, Die Apostel und andere Beilige auftreten. Bierber gebort ein Segen gegen Bolisschaden, befannt als "Der Biener Sundesegen". Ein Sirt ruft Chriftus und den heiligen Martin an, um von ihnen Schut fur feine hunde gegen bie Bolfe ju erbitten. In einem anderen Segen wird Chriftus um Silfe gegen die Lahme bes Roffes angefieht; der Stragburger Blutfegen murbe gur Stillung bes Blutes angewendet; andere Spruche bienten gegen innere Rrantheiten, gegen Beichwüre und die fallende Sucht. Der Loricher Bienenfegen follte die Rudfehr bes ausgeflogenen Bienenschwarms bewirken. 3m Bein= gartner Reifegen wird für den Scheidenden um Gottes und feiner Engel Geleite gebeten. Alle diese Sprüche in chriftlichem Gewande find uns in Handschriften aus bem neunten bis zwölften Sahrhundert überliefert, weisen aber auf viel altere Grundformen gurud.

Die alten Germanen hatten fein geschriebenes Recht. Die Catungen wurden burch den Briefter in alliterierenden Formeln verfündet, und manche davon find in die späteren Rechtsfammlungen hinübergerettet worden.

Der Spruchpoefie, die früh gepflegt wurde, muffen wir auch die Rätfel beigablen. Borgange in der Ratur regten die Phantafie an und führten zur Ratfelpoefie oder zu mythischen Darftellungen, und es ift nicht unwahrscheinlich, daß die Nibelungenfage vor ihrer Durchsetzung mit biftorifchen Elementen eine Berfonifikation des Bechfels von Frühling und Binter, ober bes Auf= und Niederganges der Sonne gewesen ift.

## 2. Die Dolkerwanderung. Die Beldendichtung.

Greigniffe, die tief in das Leben eines Bolfes einschneiden, spiegeln fich wider in feiner Boefie. Das bedeutenofte aber in dem Werdegang ber Germanen war jene Umwälzung und Machtverschiebung in den erften Jahrhunderten driftlicher Zeitrechnung, durch die das alte Europa gertrummert, neue Staaten auf ben Ruinen bes romifchen Reiches gegründet und bie germanischen Stämme selbst neu gegliedert wurden. Durch diese Reugestaltung unseres Erd= teiles griffen die Germanen, beren Wert fie hauptfächlich war, bestimmend in den Gang ber Beltgeschichte ein und wurden sich durch die Erfolge ihrer Rraft auch bewußt. Daber bilbet die Bölferwanderung, wie man jene Bewegung zu nennen pflegt, auch den Beginn des hiftorischen

Bewußtseins der Germanen, und alles, was vor ihr lag, erscheint ihnen selhst als unbestimmt und untlar. Der Glanz, der sich während der Jahre des Bordringens nach Südwesten um ihre Helden und Führer legte, verdunkelte alles, was früher Großes geschehen war. Die Taten, die sie vollführten, steigerten das Selbstbewußtsein der Germanen und die vielen neuen Berschlinisse, die sie in den römischen Provinzen kennen lernten, erregten in hohem Grade ihre Phantasie. Die Ereignisse wurden daher auch mit poetischem Blicke geschaut und die Erinnerung daran sestgehalten durch das epischschistorische Lied. Dieses hielt sich zunächst an die Wirklichkeit. Je mehr aber diese dem Bewußtsein entschwand und der Schauplatz des Ereignisses in die Ferne rückte, desto freier konnte die Phantasie schalten und ins Großartige und Übermenschliche malen und die Sage immer dichter den Schleier um ihre Helden legen. So erwuchsen die idealen Gestalten der Helden gee, die an die mythischen Wesen der Vorzeit erinnerten und an Ruhm ihnen gleichkamen. Dadurch ward aber auch die Durchsehung der historischen Sage mit mythischsberoischen Elementen möglich und wurden gerade diese zu einem Hauptmerkmal des Keldengesanges.

Die freie, nur auf den Beifall der Zuhörer abzielende Entwicklung des epijch-hiftorischen Liedes fonnte fich um fo leichter vollziehen, ba bei bem Mangel einer ichriftlichen Fortpflangung ber Erinnerung an ein Ereignis eine Nachprufung auf die Wahrheit hin nicht zu fürchten war, fondern man vielmehr in naiver Beije alles jo hinnahm, wie des Sangers Mund es melbete. Auch eine bistorische Pragmatif, die die Ereignisse nach ihrem inneren Zusammenhange aufgefaßt hätte, war nicht möglich. Go fonnte es auch geschehen, daß das heldenlied einen individuellen Charafter gewann. Die Sauptfache wurden ihm die Berfonlichfeiten; es haftet an einzelnen Selben, nicht an bem germanischen Bolfe ober an einem Stamme besselben. Das Nationalbewußtsein war erft in der Entwidlung begriffen. Go fehr wurden die Baffentaten und Schickfale einzelner Belben, Gefchlechter und Gefolgichaften zum Inhalte bes Gefanges, daß die Eroberung Roms, der jene Bewegung ber Bolfer nach dem Guden galt, gang gurudtrat. Daber finden wir auch den Gegensatz zwischen Römertum und Germanentum in der Heldensage nirgends zum Ausdrucke gebracht, ja nicht einmal die Namen der einzelnen Stämme werden genannt, und ihre Taten und Befchicke leben nur fort in einzelnen Selben oder Beschlechtern, beren fich eben die Sage bemächtigt hat. So erinnern uns an die Goten Ermanrich und Dietrich von Bern, an die Hunnen Attila, an die Burgunden Gunther und feine Brüder.

Das episch=historische Lied ist, soweit wir es aus Zeugnissen erschließen können, zuerst bei ben Goten, und zwar aus bem Munde berufsmäßiger Sänger erklungen.

So erzählt uns Priskus, der (um 448) einer Gesandtschaft des byzantinischen Hoses an Attila beigegeben war, von dem Empsange daselbst folgendes: "Nach dem Mahle, als es Abend geworden war, zündete man Fackeln an, und zwei Barbaren, die vor Attila hintraten, sagten von ihnen versaste Lieder her, worin sie seine Siege und Kriegstugenden besangen. Die Gäste schauten unverwandt auf die Sänger. Die einen freuten sich, die anderen gerieten in Begeisterung, andere wieder brachen in Tränen aus."

Die Sänger waren jedenfalls Goten, denn an Attilas Hof herrschten gotische Sitten und neben der hunnischen auch die gotische Sprache, und außerdem wird die Wirkung des Gesanges ausdrücklich dem Gelächter entgegengehalten, das der stythische Narr, der nach den Sängern auftrat, mit seinen Späßen erregte. Fordanes, der im sechsten Jahrhundert auf Grund älterer Duellen eine Geschichte der Goten schrieb, erzählt von Liedern, in denen die Goten ihre Wanderung aus dem Norden an das Schwarze Meer und des Königs Ermanrich Schicksale besungen haben.

Bu berselben Zeit wie am Hofe Attilas wurden nach dem Zeugnisse des Apollinaris Sidonius Helbenlieder auch bei den Westgoten und den stammverwandten Burgunden unter Begleitung der Harfe gesungen. Ein Jahrhundert später berichtet Benantius Fortunatus von episch-historischen Liedern bei den westgermanischen Alemannen, Franken und Bajuvaren. Die sormelle Schönheit des Helbenliedes, wie es bei den Goten gepslegt wurde, hat vielleicht die anderen germanischen Stämme zur Nacheiserung angeregt. Biel besungen wurde der Untergang des thüringischen Reiches und seines Königshauses. Am reichsten aber und schönsten muß sich der Helbengesang bei den Langobarden entwickelt haben.

Zwar sind uns die Lieber selbst nicht erhalten, aber ihren Inhalt kennen wir aus der Geschichte dieses hoch begabten Stammes, die Baulus Diakonus im achten Jahrhundert versaßt hat. Die Schreckenstat der Rosamunde, die ihren Gemahl Alboin töten ließ, weil er sie nötigte, aus einer Schale zu trinken, die aus dem Schädel ihres erschlagenen Baters gebildet war, ferner Rodulss Niederlage im Kampse mit den Langobarden, dann des Gepidenkönigs Thurifind Trene gegen Alboin und endlich Autharis Brantwerbung um die bayerische Fürstin mochten wohl zu den schönsten Blüten gehört haben, die der Heldengesang getrieben hat.

Dichter und Sänger solcher Helbenlieder waren oft eine und dieselbe Berson, und neben den Sängern von Beruf griff wohl auch ab und zu ein Held selbst nach der Harse, um zu ihren Tönen ein Lied zu singen. Selbst Könige pslegten den Gesang. So wird uns vom Bandalenkönig Gelimer erzählt, daß er, von den Römern in seiner Festung eingeschlossen, sich eine Harse erbeten habe, um sein Leid durch ein Lied lindern zu können. Sein eigentliches Heim hatte der Heldengesang an den Hösen der Edlen. Als ein besonderer Freund dessselben wird der Bestgotenkönig Theodorich II. (gestorben 466) gepriesen. Er soll an seinem Hose zu Tolosa nur solche Gesänge während der Tasel geduldet haben, die den Ohren schmeichelten und den Mut zu großen Taten weckten. In dem angelsächsischen Gedicht "Beowulf" erscheint der Sänger als ein Glied des königlichen Gesolges, und der adelige Sänger Bidsith ("der Beitgereiste") erzählt, daß er am Hose eines angelsächsischen Königs gelebt habe und von den Edlen in der hohen Halle für seinen Gesang reich beschenkt worden sei. So würzte der Heldengesang die Freuden des Mables und erklang auch nach ihm, wenn der Becher in der Kunde freiste.

Der Inhalt des episch=historischen Liedes war der Zeitgeschichte entnommen und diente zunächst der Berherrlichung einer hervorragenden Persönlichseit bei den Stammesgenossen. Auch als das unmittelbare Interesse an einer Tat oder an einer Person geschwunden war, sand das episch=historische Lied noch Gesallen. Es blied zwar dem Kerne nach noch historisch, nahm aber auch mythisch=hervische Elemente auf oder gestaltete diese nach dem historischen Seldenideal um und verschmolz, ohne um Ort und Zeit sich zu kümmern, in voller Willkür Ereignisse älterer und jüngerer Zeit. Die Sänger verpslanzten die Sagen ihrer Heimat zu anderen Stämmen und sehren deren Sagengestalten zu den ihrigen in Beziehung. Auch liebte man es, den in der Sage hervorragenden Persönlichseiten die Taten von minder bedeutenden oder längst vergessenen zusauschreiben. Auf diese Weise entstanden Areise epischer Lieder, von denen zwar jedes seinen eigenen Helden hatte, dabei aber doch nur ein Glied des Sagenstreises bildete.

So hat sich um Ermanrich, Dietrich von Bern und Etel (Attila) ein Kreis von Sagen gebildet, den man den oft got ischen zu nennen pslegt, weil er sich bei diesem Stamme zuerst entwickelt hat. Die Goten hatten im zweiten Jahrhundert ihre Site an der Weichsel verlassen und nach langer Wanderzeit am Schwarzen Meere ein großes Reich gegründet. Hier teilten sie sich in die West- und Oftgoten. Diese wurden im Jahre 375 von den Hunnen, die aus den Niederungen der Wolga plötslich eingebrochen waren, besiegt. Der Gotenkönig Ermanrich aus dem Geschlechte der Amaler gab sich, um den Untergang seines Reiches nicht überleben zu müssen, den Tod durch sein Schwert. Sein Ende scheint früh in Liedern besungen worden zu sein, denn etwa zwei Jahrhunderte nach seinem Tode war er schon eine berühmte, mit mythischen Zügen ausgestattete Gestalt der Sage. Diese ersuhr noch vor dem siebenten Jahrhundert eine Erweiterung durch die Verndlage hat; ihre weitere Ausgestaltung ersolgte durch mythische Motive.

Die Sage von Ermanrich wanderte aus Oberdentschland, wo sie früh befannt war, nach Niederdentschland und war, wie der Quedlindurger Chronist meldet, noch im zehnten Jahrhundert allgemein befannt. Selbst im sechzehnten Jahrhundert noch wurde in einem niederdeutschen Volkssliede Ermanrichs Tod besungen. Dieser erfolgt hier durch Dietrich von Bern, den die Sage zum Nessen Ermanrichs machte. Von ihm seines Reiches beraubt, übte Dietrich blutige Rache. Un die Stelle Odovakars also ist Ermanrich getreten. Als Dienstmannen Ermanrichs erscheinen schon im sechsten Jahrhundert Witte ge und Heimo. Der erstere ist eine historische Persönlichkeit, der letztere aber entweder der Gemahl Sunhildens oder eine mythische Gestalt. Beide werden,

da sie ihren Herrn später verließen, zu Urbildern treuloser und selbstsüchtiger Helden. Aus Niederdeutschland kam die Sage über Dänemark nach Norwegen und Island, wo sie sich eigenartig weiter entwickelte und zur Nibelungensage in Beziehung gesetzt wurde.

Fast vollständig aus historischen Motiven erwachsen ist die Sage von Dietrich von Bern (Verona), dem geschichtlichen Theodorich, dem Sohne Theodomirs, des Dietmar in der Sage. Dietrich und Dietmar, aus dem Geschlechte der Amelungen stammend, wurden in der Sage zu einer Person verschmolzen und durch die Aufnahme des alten Wassenmeisters Hildebrand, der Dietrich treu zur Seite stand, kam ein mythischer Zug in die Sage. Das Geschlecht der Wülflinge nämlich, dem Hildebrand entstammte, ist mythischen Ursprunges. Wildebeit und Liebe zum Kampse kennzeichnen dieses Geschlecht, dem auch Wolfbart, Alphart und Flian angehören, und sübren zu seiner Vernichtung in einem Zweikampse zwischen Vater und Sohn, in dem dieser unterliegt. Allmählich hat die Sage Erweiterungen ersahren. Die Taten des Verners wurden ins unglandliche gesteigert, die Zahl seiner Helden auf zwölf vermehrt und, nach Hereinbeziehung der Wolfdietrichsage, von ihm auch Kämpse mit Niesen und Drachen erzählt. Da darf es

uns nicht wundern, wenn die Sage schließlich auch fein Ende in den Schleier des Bebeimniffes hüllte. Die wesentlichen Büge im Charafter Dietrichs ftammen aus der Beschichte: er ist milde, nimmt nur gezwungen den Rampf auf, überwältigt dann aber alles. Mus bem Guden wanderte die Sage auch nach dem Norden, wo von einem norwegischen Sagaidreiber des dreigehnten Jahrhunderts in der Thidrefsfaga, allerdings mit Butaten, alles zusammengefaßt wurde, was in Niederdeutschland von Dietrich gejagt und gesungen wurde. Wie hier, so tritt der ideale Charafter Dietrichs auch in der Nibe= lungensage bervor. In deren älteren Fassung spielt er eine passive Rolle, in einer jüngeren führt er die blutige Entscheidung berbei, die dann wieder fpater durch Sildebrand erfolgte.



Grabmal Theodorichs in Ravenna.

Die Berbindung der Ermanrich= und Dietrichjage wurde durch Attila hergestellt. Der Name "Attila", d. i. "Bäterchen" (altnordisch Atli, mhd. Etzel) ist gotisch gebildet und weist auf freundliche Beziehungen zwischen ihm und den Goten hin. Er war ja, solange diese in Pannonien weilten, ihr Schukherr, auch unter seiner Führung hatten sie sich Ruhm und Ehre im Kampse erworben. Daher wird in der südostdeutschen Sage Ehels Hof wie der eines germanischen Königs zur Stätte des Gesanges und der Zuslucht Bedrängter gemacht, Ehel selbst aber als milbe und freigebig gezeichnet. Schließlich wurde er zum Bertreter der Hunnen überhaupt, und es werden ihm daher auch die Taten anderer, wie z. B. die Besiegung Ermanrichs, zugeschrieben. An Ehels Seite stehen in der Sage noch seine Gemahlin Helche (Herche, Erfa) und sein Bruder Bleda. Später treten auch Rüdiger von Bechlarn und Dietrich von Bern zu Ehel in Beziehung.

Attilas Andenken wurde in der Sage gesichert durch seine Berbindung mit den Nibelungen. Zu Beginn des fünften Jahrhunderts hatten die Burgunden, die früher als Nachbarn der Goten an der Weichsel saßen, unter ihrem König Gunther in der Gegend von Worms ein Reich gegründet. Die Erinnerung an dieses von der Natur überaus reich gesegnete Land lebte sort in der Sage vom Nosengarten des Königs Gibich. Auch Reichtum, die sicherste Stütze eines Königs seiner Zeit, war den Burgunden beschieden. Sie wurden von der Sage zu Besitzern

<sup>2 -</sup> Salger, Literaturgeschichte. I.

eines großen Hortes gemacht, den sie aus dem Rhein gehoben haben sollen. Vielleicht hat die Tatsache, daß aus dem Rhein Gold gewonnen ward, zu dieser Borstellung gesührt. Mit der Aufsnahme des Hortes aber wurde die burgundische Sage mit der rheinfränkischen Ribes lungensage in Berbindung gebracht, in deren Mittelpunkte Siegfried stand. Dieser ift als eine mythischseroische Persönlichkeit aufzusassen, die auf einen urgermanischen Naturmythus zusrüchweift und aus der dichterischen Beobachtung des Bechsels der Jahreszeiten entstanden sein mag.

Mit dem Siegfriedmythus, der am Rheine lokalisiert wurde, verschmolz im fünsten Jahrhundert eine historische Burgundensage, der zwei geschichtliche Ereignisse, der Untergang
des Burgundenreiches (437) und der Tod Attilas, zugrunde liegen. Er starb 453 in trunkenem
Zustande infolge eines Blutsturzes in der Nacht, die seiner Bermählung mit Hildis (="Hilden"),
einer Germanin, solzte. Das plößliche Ende des Hunnenkönigs, den man am Morgen tot neben
seinem Weibe sand, wurde diesem zugeschrieben. Die Sage machte Hildis zu einer burgundischen
Königstochter und erklärte, Schuld und Sühne miteinander verbindend, den Tod Attilas als
eine Art Blutrache, die Hildis an Attila für die Ermordung ihres Baters Gibika und ihrer
Brüder, der burgundischen Könige Gundahari, Godomar (Gernot) und Gislahari geübt habe.
Als Ursache aber, warum Attila diese vernichtet habe, nennt die Sage Attilas Habgier, die ihn
nach den Schähen der Burgunden lüstern machte.

Die Verbindung des Siegfriedmythus mit der Burgundensage hat sich in Rheinfranken vollzogen. In der neuen Form wanderte die Nibelungensage zu den Sachsen und dann, vielleicht erst im achten Jahrhunderte, nach Norden, wo sie zwar mannigsache, selbst auf die Anderung der Namen sich erstreckende Umgestaltungen, aber keine einheitliche poetische Darstellung erfuhr.

Die Grundzüge der nordischen Fassung sind folgende: Sigurd (Siegfried) wächst bei einem Schmiede in der Ginfamkeit auf, totet einen Drachen und erwirbt einen ungeheuren Schat. hierauf reitet er durch die Waberlohe, mit der Odin die in Todesichlummer versentte Walture Brunhild umgeben hat, erwedt fie und verlobt sich mit ihr. Dann aber verläßt er sie und kommt in das Land des Königs Ginki und seiner Gemahlin Grimhild. Ihre Kinder sind Gunnar, Högni und Gudrun. Dazu kam noch der Stiefbruder Guthorm. Grimhild reicht dem Sigurd einen Zaubertrant, worauf er die Brynhild vergißt und mit Gudrun fich verlobt. Für Gunnar aber erwirbt er die Bronhilde als Frau, indem er mit ihm Ramen und Gestalt wechselt und nochmals durch die Waberlohe reitet. Bei einem Streite, der einmal zwischen Gudrun und Brynhilden sich erhob, erfährt diese, daß sie nur durch Betrug Gunnars Frau geworden sei. Da erwacht in ihr aufs neue die Liebe zu Sigurd, zugleich aber auch das Berlangen, an dem treulosen Geliebten fich ju rachen, und nicht eher ruht das damonische Weib, als bis Sigurd getotet ift. Dann aber gibt fie fich felbst den Tod und wird zugleich mit ihm verbrannt. Den hort gewinnen die Giunten. Bon ihnen aber verlangt Atli (Ggel) Suhne für den Tod feiner Schwefter Brunhild. Da reicht Grimbild der Gudrun einen Zaubertrant, worauf fie ben Sigurd vergift und nun Atlis Gemahlin wird. Diefer aber, luftern nach dem Schate, ladet die Riflungen ju fich in sein Reich. Trot der Warnung Gudruns folgen fie der Ginladung und werden von Atli, da fie den Ort, wo fie den Schat in den Rhein versentt haben, nicht angeben wollen, graufam ermordet. Bergeblich hatte Gudrun felbit bas Schwert für ihre Brüder gezogen. Run aber vollzieht fie die Blutrache für diese. Sie totet ihre und Atlis beide Sohne, sett fie ihm als Speise por und teilt ihm dann mit, was Grauenvolles geschehen ist. Rach diesem Thyestesmahl totet sie den Atli selbst und läßt den Balaft angunden.

Die nordische Fassung der Sage, die in die Sammlung der Eddalieder Aufnahme fand und auch in prosaischen Erzählungen bearbeitet wurde, hat mehrere alte Züge, wie z. B. den mythischen Charafter Siegfrieds und das Ende des habgierigen Attisa, bewahrt, und ihre Kenntnis ist daher zum Verständnis des Nibelungenliedes notwendig. Dieses beruht auf der in Obersbeutschland wesentlich umgeänderten Sage. Hier wird Kriemhild nicht bloß das verbindende Glied zwischen den beiden Teisen der Sage, sondern sie führt auch das Ende der blutigen Tragödie herbei. Sie benutt die eheliche Verbindung mit Epel, um an ihren Brüdern und besonders an Hagen, in dem das dämonische Wesen am meisten hervortritt, Rache zu nehmen. Die Bedeutung des Hortes tritt zurück, Attisa erscheint unschuldig an dem schrecklichen Ende der Burgunden. Über die Ursachen zu dieser Umgestaltung der Sage sind wir auf Vermutungen angewiesen. Richt unwahrscheinlich klingt sene, daß eine andere Aussassung von dem sittlichen Werte der Ehe sie bewirft habe. Die Verpflichtungen, die diese auserlegte, erschienen eben größer als sene der Blutsverwandtschaft. Es ist aber auch möglich, daß sene burgundische Khrodhild,

die als Frankenkönigin beim Untergang des jüngeren burgundischen Reiches in Savonen (538) ihre Söhne zur Vernichtung ihres eigenen Geschlechtes angetrieben haben soll, auf die Gestaltung des Charakters der Ariembild und auf die der Katastrophe in der Hunnenburg eingewirkt hat.

Die oberdeutsche Fassung der Nibelungensage kam zum großen Teil in Österreich zustande. Die Ostgoten, die nach der Zertrümmerung ihres Reiches in Italien sich in die Alpenländer zurückzogen, haben sie dorthin gebracht, und an den ihnen besreundeten Bajuvaren, die das Land besiedelten, fand sie eisrige Förderer. In Österreich wurde auch Rüdiger in die Sage eingeführt. Über die Aufsassung dieser Persönlichkeit, ob sie mythisch, historisch oder nur als dichterische Erscheinung zu deuten sei, ist man noch nicht im klaren. Gewiß ist, daß er das Ideal eines Lehenseritters, als das er uns im Nibelungenliede entgegentritt, erst im zwölsten Jahrhundert geworden ist.

Hiftorische Erinnerungen und mythische Motive finden sich auch bei jener Sage, die an die Gründung des fränkischen Reiches unter Chlodwig (481—511) und an dessen Erweiterung unter seinem natürlichen Sohne Theodorich (gestorben 534) durch Zerstörung des thüringischen Reiches sich knüpft. Theodorich hatte nach seines Baters Tode wegen der Makel seiner Geburt mit seinen Brüdern viele Streitigkeiten über die Teilung des Reiches; ähnlich erging es seinem Sohne Theodebert. Tren aber hielten die Mannen zu ihren Herren. Dies sind die historischen Elemente der Wolfdietrich sage. Diese aber verslüchtigten sich allmählich, während die Idee der Trene der Mannen immer mehr Einfluß auf die Bildung der Sage gewann und schließlich in dem ursprünglich mythischen Berchtung Gestalt gewann, dem der falsche Saben in ähnlicher Weise gegenübergestellt wird wie Sibich dem Eskehard. Andere Einwirkungen auf die Gestaltung der merowingischen Sage, wie sie uns in der Märe von Huge die trich (Theodorich) und Wolfsbietrich (Theodebert) vorliegt, gehören zumeist der Zeit der Kreuzzüge an.

Noch mussen wir einer Sage gedenken, deren Elemente in die Zeit zurückreichen, in der Attila den Westen Europas mit Furcht und Zittern erfüllte. Es ist dies die Waltharisage, deren Ursprung manche auf einen Mythus zurücksühren wollen, der dann bei den seeanwohnenden Germanen zur Bildung der Hildesge die Anregung gegeben haben soll. Wahrscheinlicher aber ist ihre Entstehung auf geschichtliche Ereignisse zurückzuleiten.

Mit dem sechsten Jahrhundert schloß die Seldenzeit der Germanen und mit ihr auch die Bildung der Heldensage. Leider erstand bei den Germanen kein Homer, der auf Grund der kombinierten Sage eine nationale Epopöe geschaffen bätte. Der Untergang des ostgotischen Stammes, bei dem das Seldenlied zuerst erklang und die schönsten Blüten trieb, und das Sinken des Ansehns der Fürstenhöse, der Heungand des Krankenreiches, mögen die Hauptursachen für das Berstummen des Heldengesanges gewesen sein. Bollständig aber ist das Heldenlied nicht vergessen worden. Es flüchtete sich in die Kreise des Bolkes, fand in der Zeit der mittelalterlichen Kenaissance auch in den Klöstern Freunde und erlebte im zwölsten und dreizehnten Jahrhundert in den mittelhochdeutschen Epen eine schöne Rachblüte, die das Verlorene zum Teil ersett.

Aus der Zeit der Blüte des Heldengesanges aber ist uns nur das einzige Hildebrands = lied erhalten, zugleich eines der wenigen Denkmäler altdeutscher Stabreimpoesie. Die Landesbibliothet zu Kassel verwahrt eine aus dem Kloster Fulda stammende theologische Handschrift
gemischten Inhaltes, auf deren äußere Umschlagseiten um das Jahr 800 zwei suldaische Mönche
das Lied nach einer Borlage geschrieben haben. Diese selbst wieder weist auf eine niederdeutsche
Grundsorm des Liedes zurück, die aber schon mit oberdeutschen (ostsränksischen) Formen durchsett
war, als das Lied von einem Oberdeutschen ausgezeichnet wurde.

Die Überlieserung bietet nur einen Teil des Liedes und dieser besteht bloß aus lose und willfürlich aneinander gereihten Bruchstücken, deren Anordnung zu einem einheitlichen Ganzen die Versehung einzelner Verse und die Ausmerzung mancher Flickwörter notwendig machte. Leider bricht das Bruchstück gerade dort ab, wo die Entscheidung des Kampses erwartet wird, wohl deshalb, weil das Pergament keinen Raum mehr bot. Der Inhalt des Liedes gehört dem

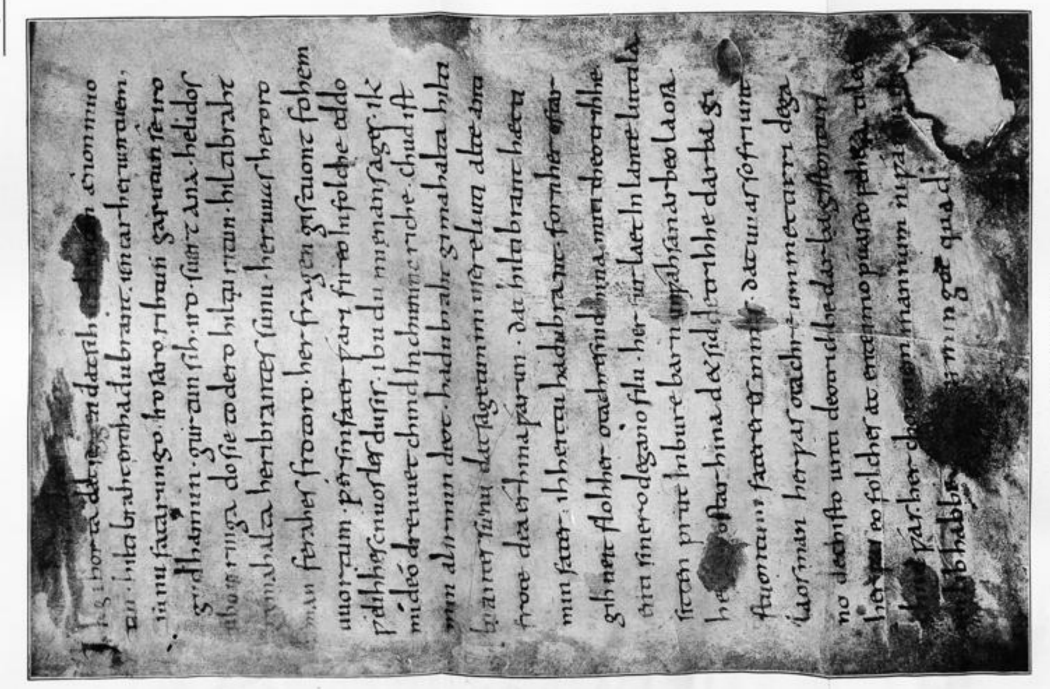
ostgotischen Sagenkreise an und schildert den Kampf zwischen Hildebrand, dem Wassenmeister des Berners, und seinem Sohne Hadubrand. Dabei sind die geschichtlichen Verhältnisse von der Sage umgekehrt worden. Dietrich erscheint hier als der rechtmäßige Herr Italiens, Odovakar aber als Usurpator, der jenen aus seinem Besitztum verdrängt und genötigt hat, dreißig Jahre in der Verbannung zu leben und an Spels Hof Zuslucht zu nehmen. Nach Odovakars Tod kehrt Hildebrand, der mit seinem Herrn die Verbannung geteilt und Weib und Kind in der Heimat zurückgelassen hat, wieder nach Italien heim. An der Grenze des Reiches, das Hadubrand verwaltet hat, stoßen Vater und Sohn auseinander.

"Ich hörte das erzählen," berichtet der Rhapsode, "daß sich als Kämpser allein begegneten Hildebrand und Hadubrand, zwischen zwei Heeren. Sohn und Bater richteten ihre Rüstungen, sie machten ihre Kampsgewänder bereit, gürteten sich ihre Schwerter an, die Helden, über die Panzerringe, als sie zum Kampseritten." Unn fragt Hildebrand, Herbands Sohn, der Sitte gemäß seinen Gegner um die Herkunt und erklärt, sich damit als den Welterschrenen hinstellend, daß es ihm genüge, auch nur einen Namen aus seinem Geschlecht zu hören, um die anderen zu wissen. Sosort ersolgt die Untwort: "Das haben mir unsere Leute gesagt, alte und verständige, daß Hildebrand heiße mein Bater; ich heiße Hadubrand." Daran schließt dieser den Bericht über das Geschick seines Baters. "Als der treueste der Helden Dietrichs" sei er mit diesem und vielen seiner Helden dem Hasse Studies ostwarts entslohen und habe sein junges Weid im Gemache und ein unerwachsenes Kind zurückgelassen. "Er war immer an der Spiße des Kriegsvolkes, ihm war immer der Kanps am liebsten, befannt war er unter kühnen Männern. Er ist, glaube ich, nicht mehr unter den Lebenden." Damit hat Hat Hat dienen Bater als den Ippus eines Helden gezeichnet, und es ist begreissich, daß er in seinem Gegner seinen Bater nicht erfennen will, als ihn dieser durch königliche Geschenke zur Milde stimmen will. Der junge, kampsbegierige Hadubrand seines daben diessteren, mit dem Speere köten wolle. "Du bist alt geworden, indem du nur immer auf Trug sannest. Das sagten mir Seesahrende, die von Osten über das Meer kanen, daß ihn der Krieg hinweggenommen hat: "Tot ist Hilbebrand, Heribrands Sohn." Bergeblich ist der Versuch, des Baters, im Frieden die Sache beizulegen. Die Wassen müssen entscheiden.

Welaga nû, Waltant got, Wêwurt skihit, ih Wallôta sumaro enti Wintro sehstic, dâr man mih eo Scerita in folc Sceotantero, banun ni gifasta, sô man mir at burc énîgeru chind Suertû hauwan, nû scal mih Suâsat bretôn sînû billjû, eddo ih imo ti banin werdan. Ostarliuto, der sî doh nû **a**rgôsto der dir nû Wîges Warne, nû dih es sô Wel lustit niuse dê môttî, gûdeâ gi**m**einûn, dero hregilo hruomen muotti, huerdar sih hiutû erdo desero brunnôno bêdero waltan. "Weh nun, waltender Gott, Wehgeschick erfüllt sich! Ich wallte der Sommer und Winter fechzig, Da stets man mich scharte zu der Schießenden Bolt: Bor feiner der Städte doch tam ich zu sterben; Run foll mit bem Schwert mich schlagen mein Rind, Mich streden mit der Mordagt oder ich zum Mörder ihm werden! Der fei doch der ärgste aller Oftleute, Der den Rampf dir nun weigere, nun dich fo wohl luftet handgemeiner Schlacht! Das Treffen enticheibe, Wer heute fich durfe ber harnische rühmen Ober der Brunnen beider malten!" (Bötticher.)

Der Kampf entbrennt. Zuerst sprengen sie zum Speerfampf an, dann ziehen sie die Schwerter und hauen auf die weißen Schilde, bis ihnen ihre Lindenbretter klein werben.

Hiermit endet die Ausseichnung des Liedes, das nicht bloß als Sprachdenkmal, sondern auch als poetisches Kunstwert unsere Bewunderung erregt. Das Lied atmet den Geist der Helden in der Bölkerwanderung. Das Gebot der Bassenehre und die Treue, mit der Hadubrand seinem Gegner den Eintritt in das Land verwehrt, wirken erschütternd, die naive Ruhmredigkeit und die Freude an Gold und Geschmeide rührend. Die Entwicklung der Handlung und die Schürzung des tragischen Knotens geschieht in steter Steigerung, und zwar durch die Charakterisierung der beiden Helden. Ihre Naturen sind entgegengesett. Der Alte ist bedächtig, der Junge heißblütig, und gerade dieser Gegensat sührt die Handlung auf den Höhepunkt. Denn unmöglich konnte Hadubrand aus der Bersöhnlichkeit seines Gegners auf seinen Bater schließen, der ihm als das Ideal eines Helden vorschwebte, ja er mußte darin nur Feigheit erblicken. Daher sind auch



Das Bildebrandlied.

ibudirdin ellen cade Infus hermoman muste gr an Johnn is orift atckin town tearpor turn thumo ubanin perdan och mat dunu godlibho , pe der durnin piger parme nudin capellustic guda chind fueltu hampan breconnectinu billiu eddo hitabrahir mange production or do despo observanono bada sun par don no do gotto quad tabrant ofer lund Tinnan rauba bihmahanen sbudu dar enicerdre ha same palane gor quadhilatane pepurerkihan יושה שוני הנות שונים נולמות שול שות הנות ישות שונים ונולמות שונים ונול our dunch bideremo inche racheo nipura. pola Imenun niu fidemoca man mich eo fictra infole ferrarero fornan mur at Indinem hruftim dat du hair Smaled hipphanellinu. " wings chalarings granife pan-pift also saled han out pidair ar Indem fatam figure do fro privatamane fraim ים שרווסתו שאבר חשונה שי שמעוו 3mahabaha barano palagnihunh which symmer und worken though the man fodir un harm we bunce felt. pendanih dero hiuru hry a framing much and par bihulds Sibes . hadubrahe Strufted man gobs Infa out burning and and hone harron goun 21 duy Denuel To gar

Hadubrands Hohnreben erklärlich, durch die er Hildebrands Heldenehre, des germanischen Kriegers höchstes Gut, verletzt und ihn zum Kampse nötigt. Dieser mußte nach der ganzen künstlerischen Anlage des Gedichts solgen und tragisch enden, wie auch die anderen Bearbeitungen dieses internationalen Themas. Der versöhnliche Abschluß, den jüngere Bearbeitungen der Sage aussweisen, gehört einer Zeit an, der die Anschauung von der altgermanischen Wassenehre schon fremd geworden war. (Beilage 3.)

## 3. Die Bekehrung der Germanen zum Christentum. Die Anfänge deutschen Schrifttums.

Den bedeutenbiten Marfftein in der Weichichte bes deutiden Bolfes bildet feine Befehrung Bum Chriftentum. Gie fällt gum großen Teil in die Beit der Bolferwanderung. Uber Die Urfachen, durch die die Germanen zur Annahme der neuen Lehre bewogen wurden, berrichen perichiedene Anfichten. Man fucht fie in der Trennung der Stämme von ihren Beiligtumern ober in ber Ohnmacht, die die Götter in jenen Tagen ber Wirrniffe und Drangigle pffenbarten und in ber badurch gewedten Soffnung auf Silfe von dem neuen Gott, dem man im romifden Reich bulbigte, ober endlich in politischen Berechnungen der Stämme und vorab ihrer Fürsten. Erblicht man aber in dem Eintreten der einzelnen Bölfer in die Welt und in ihrem Berichminden nicht bloß eine Reibe lofer geschichtlicher Ereignisse, fondern einen einheitlichen, von der Borfebung entworfenen Blan, bem auch die alten beidnischen Kulturvöller bienen mußten, fo werben mir bie welthiftorifche Bedeutung jenes Wogens ber Bolfer nach bem Guben in ber bem fraftvollen Germanenvolfe gestellten Aufgabe erblicen, das Erbe ber durch den Geift des Chriftentums verklärten antiken Rultur anzutreten und auf den Trümmern der vielfach zur Lüge gewordenen alten Welt eine neue, ein driftliches Europa zu grunden. Die erfte Bedingung aber gur Erfüllung Diejes Berufes ber Germanen war ihre Befehrung jum Chriftentum. Dieje begann bei ben Goten, die bei ihrer hoben geiftigen Beranlagung und Bildungsfähigkeit am meiften befähigt waren, die driftlicherömische Rultur aufzunehmen und zu beleben.

Die Goten fagen, wenn wir von der nur fagenhaften Urheimat in Standinavien absehen, gur Beit des Tacitus an der Weichsel und in der farmatischen Tiefebene. Bu Ende des zweiten und zu Beginn des britten Jahrhunderts wanderten fie nach Gudoften und liegen fich am unteren Laufe der Donau und am Norbstrande bes Schwarzen Meeres nieder. Gie teilten fich in die Dit- und Weitgoten und bennruhigten das romifche Reich, bis fie im Jahre 275 vom Raifer Aurelian am linfen Donauufer Wohnfitte zugewiesen erhielten. Auf einem ihrer Raubzuge, die fie bis nach Rleinafien ausdehnten, führten fie im Jahre 264 aus Rappadogien viele Gefangene mit fich fort in ihre Beimat. Unter Diesen waren viele Chriften und barunter auch Die Boreltern des Wulfila, an beffen Namen fich der Beginn ber germanischen Literatur fnüpft. Geine Familie stammte aus Cadagolthina bei Barnaffus, war also griechisch, durfte aber bald gotifiert worden fein, und Bulfila war, wie ichon fein Name besagt (gotisch wulfs = Bolf, also = "Bölflein") als Gote geboren und erzogen worden. Die Griechen nannten ihn "Ulfilas". Er widmete fich dem geiftlichen Stande und wurde auf der Synode zu Antiochia im Jahre 341 von Eusebius von Nitomedien jum Bifchof geweiht. Als folder entfaltete er durch fieben Jahre feine Miffionstätigkeit bei den Goten nördlich von der Donau, wohin wohl auch ichon früher durch geraubte Beiftliche aus Rappadozien die driftliche Lebre gebracht worden war. Die Mehrzahl ber Beitgoten, ber Landsleute Bulfilas, war noch beidnisch. Gin Sauptling berfelben bedrängte bie driftliche Gotengemeinde, und es fam zu blutigen Berfolgungen, denen viele zum Opfer fielen. Ja, ichließlich faben fich die driftlichen Goten genötigt, mit Bulfila im Jahre 348 ober 349 über die Donau zu geben, wo ihnen von Raifer Konstantius II. in Mösien, in der Gegend des beutigen Plewna, Wohnsite angewiesen wurden. Bulfila wirfte unter feinen "Aleingoten" (Goti minores), wie man fie nannte, noch 33 Jahre als Bischof und Oberhaupt der Gemeind