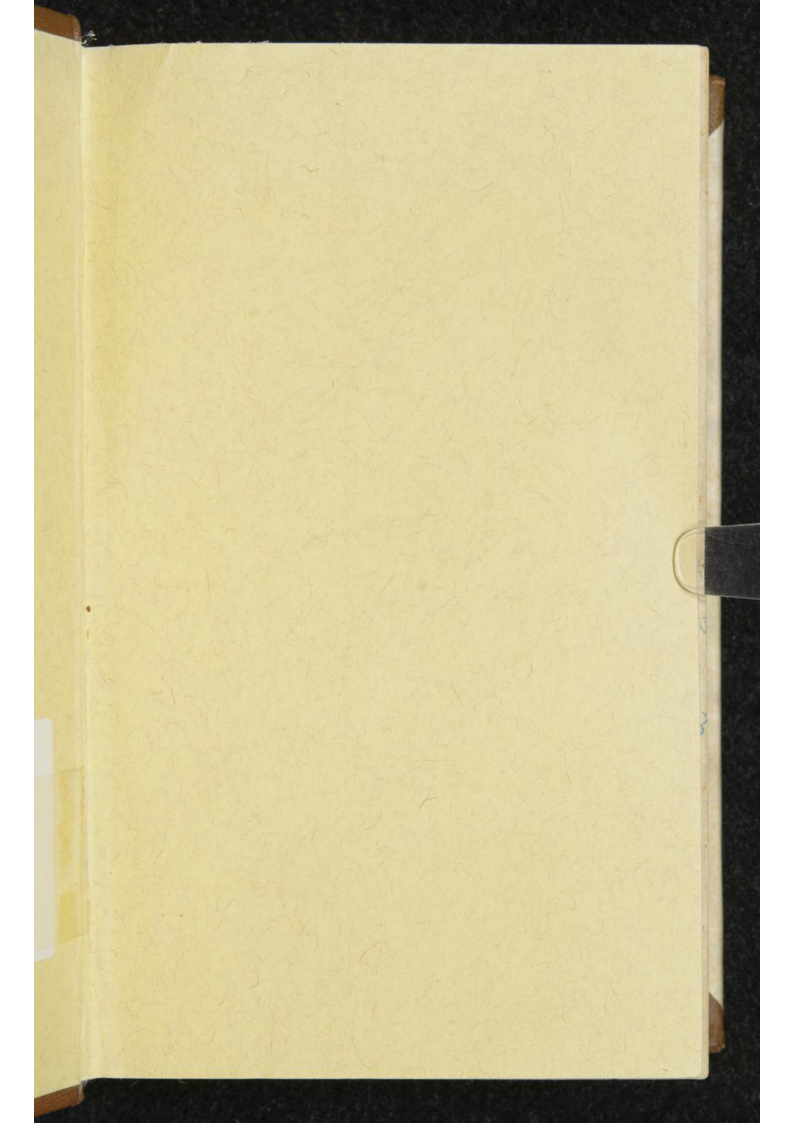


(7) Nielt b. Med.

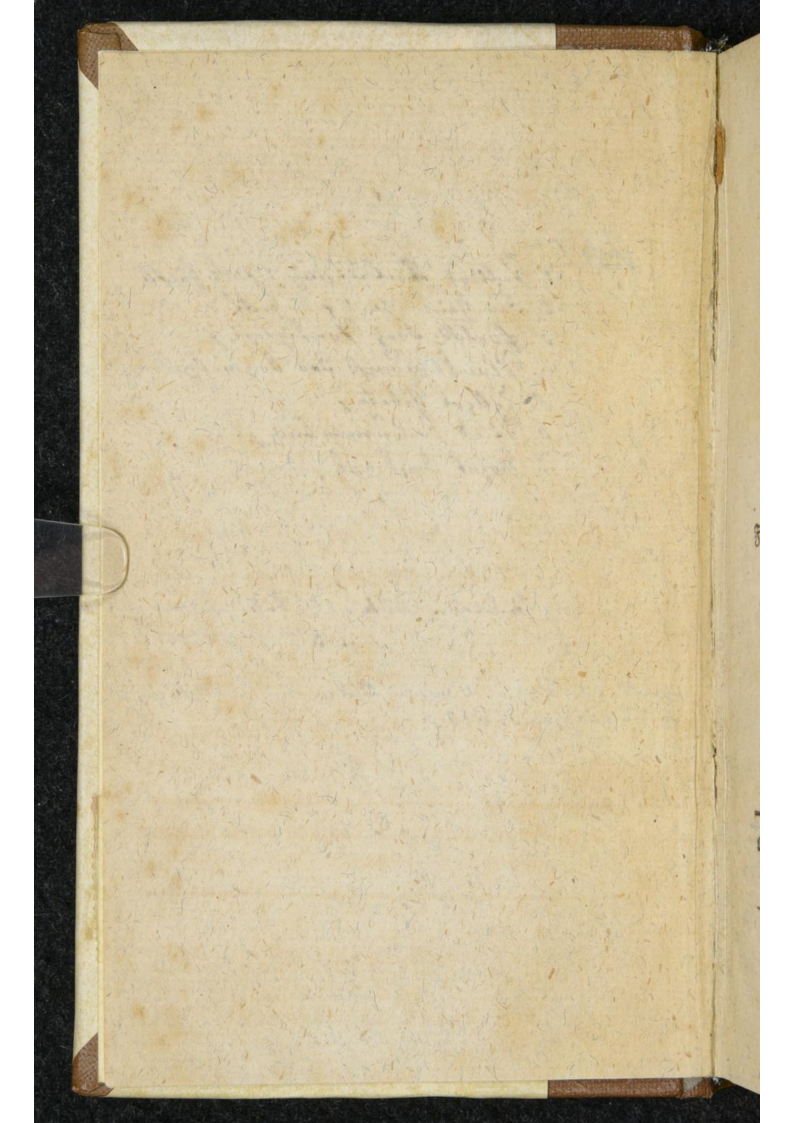
## **UB** Düsseldorf

+4143 228 01



July 1 ist Aurb 141 fanua

Infall: Inthat Bulnishing 1. p 2 4 Gulfte. 2. Ins griftlige 1. p 2. gagl. 3. faulits Song Kundighow , 4. Klunkt albuil Jan Joym. To Pama. J. Tallens gabata, 6. Ufich Esimumion bing 7. Moful Sunkinal, No. Ed. 2. 1804. 157 8. 8. m. way in or d. a. E. 3. 0. 1405. 8.36 Unit Ruyb zu Gordalfolm in Golf buing



# Anleitung zur Religion überhaupt

und zum

## Allgemeinen des Christenthums

besonders.

Für die Jugend höherer oder gebildeter Stände, in allen Religionsparthepen

v o n

EVANCELL

D. Wilh. Abraham Teller.

Erste Sälste, welche das Sanze in kurzen Sägen enthält.

Berlin, ben August Mylius. 1792. enulioin19

zur Religion überhaupt

mus dun

Eminging & Goriffent finds

beschniere

Far bie Jugend höherer ober gebildeier Chande,

15 ·0 · 0

det

ettpa

meld

den

bedie

befon

und

per

D. Wish, Seraham Telar.

Crite Salfte, welche bas Ganze in kurzen Sassen entfalle

Berlin

ben Angust Wigling, 1792

Borerinnerung.

ben't Checrethe in Jeder uperlassen.

nunnaniana (T

Manifeld in den grendersten Sbesten sagen und auf bie

eller fagen, roas für wenigen Gebilgerendberfälßig ober

su kanger walred genoefts fegn. the ibr zu Faige

magice ich auch bie beitren Thalle da fiehen bleiben,

Die erste Hälfte dieser Anleitung ist dazu bestimmt, der Jugend, welche darnach unterrichtet werden soll, etwas in die Hände zu geben; so wie die zwepte, welche die Erläuterungen enthält, anfangs blos für den Lehrer, um sich ihrer ben seinem Unterricht zu bedienen. Um deswillen sind bende im Abdruk durch besondre Titelbogen von einander getrennt worden; und bende sind also auch für den unentbehrlich, der sich selbst daraus unterrichten will.

Think I

## Vorerinnerung.

Der angezeigten Bestimmung gemäs, konnte ich Manches in den zwey ersten Theilen sagen und auf die Art sagen, was für weniger Gebildete überstüßig oder zu schwer würde gewesen seyn. Und ihr zu Folge mußte ich auch im dritten Theile da stehen bleiben, wo die verschiednen Neligionspartheyen ansangen sich von einander zu trennen und das Weitere dem besondern Unterricht in Jeder überlassen.

Da ich übrigens, nicht ohne Erfolg, selbst einen Versuch mit dieser Anleitung gemacht habe; so hoffe ich, daß ihre Bekanntmachung auch für Andre nicht ohne Nußen seyn werde.

restlide die Erläuterungen enthält, ansangs blod sür den Lehrer, um sich ihrer ben seinem Unterricht zu

vebieuen. Um bedielken find begde im Mödens durch besondre Tielbogen von einander gatennt worden;

und bepde find als auch für ben uigentvehrlich.

der fich seibst daraus unrerrichten will.

Erster

N

Mon den E

na lebt, fid

an f

züge hat.

In j ten und F Neigung

gen und

ren geme als sie be

Und Fall

konnte ich

and auf die

Außig ober

du Folge

bleiben.

igen fich

n besons

ft einen

so hoffe

re nicht

anide f

of Con

की कर

Erster

Marke

Erster Theil.

Won dem Menschen.

Erffes Kapitel.

Von den Eigenschaften und Vorzügen des Menschen.

Menn der Mensch sich betrachtet und über sich nachdenkt, mit dem, was um ihn ist und lebt, sich vergleicht: so bemerkt er

an sich einen Corper, der vor allen andern thierischen Corpern große und mehrfache Vorzüge hat.

In sich nimmt er wahr Anlagen von Kraf= ten und Kähigkeiten, Trieben und Begierden, Reigungen und Abneigungen, Empfindun= gen und Gefühlen; die er theils mit den Thieren gemein hat, theils in einem hohern Grade als sie besizt, theils vor ihnen voraus bat.

Unlagen ber ersten Urt sind, was die Kräfte und Fähigkeiten anlangt —

H

die Bewegungskraft,

2

die Fähigkeit für seine Erhaltung und Sicherheit zu sorgen,

das Vermögen, seines Gleichen sich verständlich zu machen:

fen, oder von dem, was ihm in die Sinne fällt, sich Vorstellungen zu machen, Bilder davon aufzunehmen, dieser Vilder, ben
neuen Eindrücken durch die Sinne, sich
bewußt zu senn, endlich so viele Kenntnisse durch die Sinne zu sammlen, als
zu eines Jeden Bestehen nothwendig ist.

Anlagen der ersten Art von Trieben und Bes gierden sind:

ber Trieb der Erhaltung;

der Trieb der Thätigkeit, oder gegenseitig der Ruhe,

ber Trieb ber Geselligkeit,

der Trieb der Nachahmung und des Wissens.

Unlagen von Reigungen dieser Urt sind:

theils wohlwollende; der Liebe, der Dank. barkeit, der Treue;

theils übelwollende; des Neides, des Haffes, des Zorns und der Rache. Unlagen von Empfindungen dieser Art sind: theils angenehme, des Wohlbesindens, der Freude und Mitstreude

theils unangenehme, des Hungers und Dursts, des Schmerzens, der Traurigkeit, der Unruhe und Angst, der Furcht und des Schreckens

theils gemischte, des Mitleidens, der Erwartung und Hofnung.

Unlagen der zwenten Urt sind — von Kräften und Fähigkeiten:

die Fähigkeit, seine Bewegungen nach Belieben zu vervielfältigen, wie ihnen mehr Unstand, Regelmäßigkeit und Ausbruck zu geben.

die Fähigkeit, nicht nur einer ausgebildetern Geberden= sondern auch der Wortsprache;

die Fähigkeit, aus eigner Wahl etwas zuwollen und nicht zu wollen,

die Fähigkeit vernünftig zu benken: ober von dem, was in die Sinne fällt, sich solche Vorsstellungen zu machen, daß er die Dinge genau von einander unterscheidet und Gründe davon anzugeben weiß; daraus auf Vieles zu schließsen, was nicht in die Sinne fällt; sich selbst

t)er=

ind.

deninne

Bil= ben

fid)

als ist.

Bes

ber

118.

nf.

Tes,

nlas

Bilder zu schaffen, sie nach Belieben sich wies der gegenwärtig zu machen; seine Kenntnisse und Erfahrungen zu erweitern und zu berichtis gen; und eine verständige Unwendung von dem Allen auf sein Verhalten zu machen.

Von Trieben und Begierden ist daher in dem Menschen

der Erhaltungs = Trieb weit ausgebreiteter

der Trieb der Thatigkeit ist auf mehrere Gegenstände gerichtet; eben so

der Trieb der Geselligkeit von größerm Umfange;

der Trieb der Nachahmung wie des Wissens gleichfalls umfassender und edler

und so sind auch seine Neigungen, die wohlwollenden wie die übelwollenden, und seine Empfindungen, die angenehmen wie die unangenehmen, ausgebreiteter, stärker und dauerhafter.

Anlagen der dritten Art, welche der Mensch vor den Thieren voraus hat und wodurch er sich ganz von ihnen unterscheidet, sind von Kräften und Fähigkeiten

die Fähigkeit, über sich selbst Betrachtungen anzustellen, seine Einsichten in das, was recht oder

3

wie. tniffe ichti. bon en. dem (Bea Um. iens vol seine e die und ních ans und

ans

cecht

ober

ober unrecht ift, mit feinem Berhalten gu ber gleichen, und baben luft ober Unluft zu em. pfinden, die Fähigkeit, sich bas nahe und ferne Zukunf: tige, auch ohne außerliche Veranlassung, vorzustellen, bie Fähigkeit seine Beglerben, Meigungen und Empfindungen nach deutlichen Vorstels lungen zu ordnen und zu mäßigen, die Fähigkeit, alles, was um ihn ist, sich zu Ruße zu machen, die Fähigkeit, mit andern nach selbst erfund= nen Gesetzen in Gesellschaft zu treten und zu leben, und aus dieser sich wieder Einige zu seinem vertrautern Umgang zu mählen. Von Trieben und Begierden gehören hierher der Ehrtrieb und die Ruhmbegierde, der Trieb, seinen Zustand immer mehr zu ver= beffern, der Trieb der Fortdauer, auch nach diesem Leben. Won Reigungen, die sich andern gefällig zu machen, andern zu helfen und zu dienen, mit andern in besondrer Freundschaft zu leben, feine seine Gedanken und Kenntnisse andern mitzutheilen, oder das Gegentheil von dem allen zu thun.

Von Empfindungen; die

der Freude und des Wohlgefallens am Schönen und Guten; wie des Misfal-

lens am Gegentheil —

des Trostes und der Hofnung des noch nicht Gegenwärtigen, sondern Zukunftigen, wie der Furcht und angstlicher Beforgnisse wegen beffelben,

der Reue oder der Zufriedenheit mit seinem Berhalten.

Mach dem Allen ist der Mensch nicht nur ein sinnliches, sondern auch ein vernünftiges Geschöpf, besist außer der den leib bewegenden, empfindenden, begehrenden, benkenden Geele, noch ein höheres Vermögen in dieser, das man den Geist nennt, oder die menschliche Seele zur Unterscheidung von der thierischen; und ist dies außer den corperlichen Vorzügen noch sein hohe= rer Vorzug vor ben Thieren.

an

lem

Uni

## Zweytes Kapitel.

ern

am

tal=

icht

gett,

liffe

rem

ein

Be.

en,

ele,

ian

ille

ies

16:

etes

Von der Bestimmung des Menschen überhaupt.

#### I.

Wenn nun der Mensch die bisher erklärten viels fachen Vorzüge an sich und in sich wahrnimmt, und ben immer mehr zunehmendem Verstande darüber nachdeukt; so wird er nicht umhin können, zu fragen:

wozu bin ich mit diesen Vorzügen da; wozu sind sie mir gegeben; und wozu soll ich sie anwenden?

Da er nun des Nachdenkens auch hierüber fähig ist; so wird er bald einsehen, daß er es, wie ben allem, was ein Gegenstand seines Denkens ist, auch dazu anwenden müsse, um zu einer beruhigenden Erkenntniß darinn zu gelangen.

#### 2.

Ben diesem Nachdenken sindet er nun einmal an sich und Andern seiner Gattung, daß der Mensch nur langsam wächset, aber auch in Alslem, durch Unterricht, Uebung und fortgesetzte Anwendung seiner Kräste zu einer immer größern Ausbildung geschickt ist. Er lernt also einsehen, daß er dazu auch da sey.

21160

Er nimmt ferner in seinen Umständen wahr, daß er, zu dieser seiner Ausbildung, wie zu seinem leichtern und bequemern Fortkommen, der Hülse Andrer nöthig hat; daß er geneigt ist, sie zu suschen und zu hoffen; daß er geschickt ist, auch gesgenseitig ihnen Dienste zu leisten. Dieß lehrt ihn denn, daß er gleichsalls dazu da sen;

also seine fernere Bestimmung sen in vernünfztiger Gesellschaft zu leben, und in derselzben Dienste zu empfangen und sie zu erz

wiedern.

8

4.

In dieser Gesellschaft zu bestehen, wird er noch weiter gewahr, daß er manchen Wunsch aufzgeben, mancher Neigung und manchem Vortheil entsagen muß: so wie es ihm oft fühlbar wird, daß seine Begierden, Neigungen und Empfindungen ihn versühren, oder daß er sich und Undern manden dadurch zur Last wird, sich und Andern manchen Schaden und Nachtheil dadurch zuzieht; er aber auch durch Ueberlegen und Nachdenken Gründe hervorsuchen kann, sie zu mäßigen und in Ordnung

Ordnung zu halten. Dieß läßt ihn also nicht zweifeln, daß er auch dazu da sen;

seine Bestimmung auch die Herrschaft über sich selbst sen; oder die Beherrschung der Sinnlichkeit durch Vernunft.

Janica 5. anti Cl

Sobald er nun in dieser Gesellschaft seine Kräfte mit Undern anwendet, bemerkt er gleichsfalls, daß durch diese verbundnen Kräfte der Erdsboden verschönert, die Früchte desselben vervielsältisget, die auf denselben zerstreuten wilden Thiere gesähmet, und zu des Menschen Diensten auf mannigsfaltige Urt genüßt werden können. Dieß überseugt ihn also, daß der Mensch auch dazu da sen, seine gleiche Bestimmung sen, der sichtbare Herr der Erde und aller Thiere auf demselben zu senn.

6.

Es ist endlich ihm wohl, wenn er dieser viersfachen Bestimmung gemäs lebet; er ist in sich zusseieden, sindet außer sich den Benfall, das Wohlswollen und die Freundschaft Undrer; es wird ihm alles leichter, je mehr er seine Kräfte braucht, und es macht ihm Vergnügen, wenn er sie rechtschaffen angewandt hat. Er schließt also daraus, daß

26 5

er

in ng

er

en

lna

Die

ihr,

lem

ilfe

lu=

ges

ilin

111=

fel=

er=

er

uf=

eil

er auch nach dem Allen zu streben schuldig sen, er auch dazu da sen;

seine Bestimmung auch das sen, glücklich zu senn und zu werden — kurz, Glückseligkeit.

## Drittes Kapitel.

Von den aus dieser allgemeinen Bestimmung des Menschen entstehenden Pflichten und der Liebe zu diesen: d. i. der Tugend.

#### I.

Der im Vorhergehenden erklärten fünffaschen Bestimmung nachleben, heißt der Natur gemäß, oder vernünftig leben. Daraus folgen also auch gewisse Verhaltungsarten, zu denen der Mensch, vermöge dieser seiner Bestimmung, verpflichtet ist, und die daher Pflichten genannt werden.

Diese hat er theils gegen sich, theils gegen seinen Nebenmenschen, theils selbst gegen das Thier zu beobachten.

#### 2.

Die der ersten Art sind:

Die Sorge für Leben, Gesundheit, Fortkommen in der Welt und was dazu gehört.

Müßliche

Müßliche Thätigkeit in Geschäften und Arbeiten;

Mäßigkeit und Nüchternheit;

1 60

) {11

uct:

des

tu

fas

ur

gen

nen

119,

int

he

Sittsamkeit und Reuschheit;

Zufriedenheit mit den jedesmaligen Umständen, und Genügsamkeit;

Bewahrung der Gemüthsheiterkeit und eines guten Nahmens.

Sie zusammengenommen machen das aus, was man eine vernünftige Selbstliebe nennt, von welcher, Achtung für sich selbst, gleichsam ein Nebenzweig ist. Es ist also auch diese Selbstliebe die Hauptpflicht, welche der Mensch gegen sich selbst zu beobachten hat.

Pflichten ber zwenten Gattung sind; — die allgemeinen:

Werthachtung eines jeden Menschen; Aufrichtigkeit, Treue und Ehrlichkeit;

Billigkeit und Gerechtigkeit;

Friedsamkeit und Bereitwilligkeit zum Vergeben;

Gute und Freundlichkeit mit ihren Erweifungen des Mitleidens und der Mitfreude; der Barmherzigkeit und Gutthätigkeit; der Gelindigkeit, Nachsicht, Duldung und Schonung; der Sanftmuth, Demuth, muth und Bescheidenheit; der Gefällig= keit und des Machgebens; der Dienstfer= tigkeit und Hulfs-Bereitwilligkeit;

Erkenntlichkeit und Dankbarkeit —

Die besondern:

Fürsorge der Eltern sur ihre Kinder, der Herrschaften sur ihr Gesinde, der Vorgesesten und Obern sur ihren Untergebenen; und lieb= reiches, wenn gleich mit Ernst und Strenge, wo es nothig ist, verbundnes Beschandeln derselben.

Ehrfurcht und williger Gehorsam der Kinder und Untergebenen, gegen Eltern, lehrer, Herrschaften und Vorgesetzte; nebst dankba=

rer Liebe zu benfelben.

Die Pflichten dieser zweiten Art machen das aus, was man Menschenliebe, Liebe des Nächsten, allgemeines und besondres Wohlwolsen nennt. — Die allgemeinen ist man Jedem um so mehr schuldig, je näher man ihm zu jeder Zeit ist; wie es ben Speleuten, Geschwistern, Werwandten, Amtsgehülfen, Mitbürgern der Fall ist.

Die Pflichten der dritten Art lassen sich alle

der Barmherzigkeit gegen die Thiere zusammenfassen.

Wenn

Wenn nun der Mensch alle diese Pflichten zu beobachten sich angelegen senn läßt, sie in ihrer Verbindung, jede zu ihrer Zeit, ausübet; so nennt man ihn pflichtliebend oder tugendhaft.

lig:

et:

der

Sten

ieb:

ind

Be

Pine

rer,

ba=

us,

en,

en

em

rec

till,

ret

lle

nn

Es ist also Tugend, die Liebe zu jeder erkannten Pflicht — oder ein aufrichtiges Wohlgefallen daran — und die daraus entspringende Fertigkeit in Ausübung derselben.

Das Gegentheil davon ist Untugend; ein höherer Grad berselben, wenn die Nichtachtung und Verlehung derselben und selbst betrift, Laster; wenn Andre darunter leiden, Verbrechen. Eine Uebereilung dagegen in einer minder wichtigen Uns gelegenheit heißt ein Versehen, in einer wichtisgen, ein Vergehen.

Wo nun aber Tugend ist, da ist auch Gewissenhaftigkeit; der Tugendhafte auch ein gewissenhafter Mensch.

### Viertes Kapitel.

Von der besondern Bestimmung des Menschen zur Religion, oder Erkenntnis und Verehrung Gottes.

I.

Der Mensch kann nicht lange über sich nachdett= ken und mit dem, was außer ihm in der ganzen Natur Matur ist und vorgeht, sich vergleichen, daß nicht auch die Frage sich ihm aufdringen sollte:

Woher bin ich nebst dem ganzen Menschengeschlecht, zu dem ich gehöre, und allem andern, was ich in der ganzen, auch nur sichtbaren Natur wahrnehme?

2.

Denkt er nun auch darüber gehörig nach, so führt ihn dieses Machdenken auf eine Erste, Höchste verständige Ursache des ällen, was ist und lebt — die wir nun Gott nennen, als das vollkommenste Wesen uns vorstellen, und dem wir deswegen zuerst die Schöpfung aller Dinge zuschreiben.

3.

Es führt ihn ferner auf die Wahrnehmung, daß die Fortdauer aller Dinge und ihre ununters brochene Richtung zu gewissen Zwecken, eben sowohl das Werk dieses höchsten Wesens sen, als ihre erste Hervorbringung, die Schöpfung; und wir schreiben ihm daher ferner die Vorsehung zu.

4.

Er sieht gleichfalls bald ein, daß alles, was nach dem Vorhergehenden seine Bestimmung über-

überhaupt und nach derselben seine Pflicht ist, auch der Wille dieses höchsten Wesens senn müsse; er also es auch als seinen höchsten Gesetzgeber zu betrachten habe.

oas

ge=

in,

ren

5.

Da er nun dieses höchste Wesen denken kann und es nach den seiner Vernunst im Denken eins geprägten Geseßen und seinem Herzen im Begehren und Empsinden eingepflanzten Bedürsnissen nothwendiger Weise denken muß; so macht er daraus den sichern Schluß, daß er es auch denken solle und also noch zu seiner vorzüglichen, ihn auch so weit über das vernunstlose Thier erhebenden, Bestimmung, Erkenntniß Gottes, gehöre.

6.

Nun kann er aber auch es nicht denken, ohne sich gedrungen zu fühlen, ihm in Ehrfurcht, Liebe, Dank, Hofnung und Gehorsam ergeben zu senn: kurz, es zu verehren; auch diese Verehrung Gottes zu seiner Bestimmung mit zu rechnen.

7.

Da nun Erkenntniß und Verehrung Gottes das ausmachen, was wir, mit Einem Worte, Religion nennen, so ist der Mensch auch besonders zur Religion bestimmt.

Zweyter

Zwenter Theil.

Von der Religion überhaupt.

Erstes Rapitel.

Von der Erkenntniß Gottes.

I.

Das erste in der Religion ist also Erkenntniß Gottes, — nach seinem Dasenn; seinem Wesen und seiner Vollkommenheit — nach seinem Wesen und Wohlthaten — nach seinem Willen in Unsehung der Geschöpfe und besonders des Verhaltens wie der Glückseligkeit des Menschen.

2.

In Ansehung seines Daseyns, seines Wesens und seiner Vollkommenheit, erkennen wir, daß Er ein Einiger ist, daß er ein Geist ist; ewig und unveränderlich, allmächtig, allwissend und allgegenwärtig, allweise, allgütig und gerecht — also, nach dem Allen und um des Allen willen der vollkommenste Geist, oder das Höchste, erhabenste Wesen.

den

Nach seinem Wirken und Wohlthun erken.

nen wir in ihm

den Schöpfer aller Dinge, (beren Inbegriff wir die Welt, das Gange, das All nennen); so daß er alles hervorgebracht, was ift, und nicht nur allen diesen ihr Genn gegeben, allen gewisse Eigenschaften und Krafte bengelegt hat; sondern auch sie untereinander in eine genaue Berbindung gesetht und jebe Urt zur Erreichung einer gewissen Absicht bestimmt bat — eignen

ihm also die Schöpfung zu

ben Erhalter und Regierer aller Dinge: ben Erhalter; ober den, der die erste hochste Ursache ist, daß die Geschöpfe fortdauern; daß die von ihm festgesette Ordnung ber Matur besteht, die Rrafte berfelben nicht abnehmen und auch alles lebende findet, was es zur Nahrung, Bedeckung, Sicherbeit, Erquickung, Beilung und Genefung, fo lang es dauern foll, bedarf -

den Regierer aller Dinge, der alles, mas in der Reihe geschaffener Dinge und durch sie geschieht, nach seinen Absichten und gum Besten des Gangen ordnet und lenket; so daß in allen sein Rath erfüllet wird eignen ihm also zwentens, die Vorsehung

, all= gutig n des er bas

nntnig

feinem

ach fel=

feinem

ionders

it des

sesens

, doß

Geist

- 3.

zu — rechnen sie und die Schöpfung zu feinem hochsten Wohlthun.

Nach seinem Willen erkennen wir in ihm den höchsten Gesetzgeber und Richter, der alles, was Seyn und keben hat, an eine gewisse unveränderliche Ordnung und Regel, zum Wohl des Ganzen, gebunden und so auch besonders dem Menschen, was sein vernünftiges Verhalten anlangt, Gesetze und Vorschristen ertheilet hat, mit ihrer Beobachtung gute und angenehme Folgen, und die gegenseitigen mit ihrer Nichtbeobachtung verstnüpft hat; und weil er in beyderlen Folgen, wie in jener allgemeinen Ordnung, es mit uns und den Geschöpfen wohlmeint, auch desfalls als der gütigste Wohlthäter von uns erkannt werden soll.

du in

hau

am

ouf de

wi

Indem wir nun Gott so als Schöpfer, Erhalter, Regierer, Gesetzgeber und Wohl= thäter aller Geschöpfe denken; so schließt dies auch die Erkenntniß seiner als Oberherrn und seiner Oberherrschaft über alles in sich.

> Iweytes Kapitel. Von der Verehrung Gottes.

Diese, als das Zwente in der Religion, ist nichts anders, als eine solche Richtung der Gedanken auf ng ju

n ihm r alles,

unver.
ohl des
rs dem

lten an: at, mit

en, und

ng vers

ns und als der

n foll.

höpfer, Wohl:

d seiner

st nichts edanken auf auf das höchste Wesen, welche den Willen zum Guten aufs kräftigste lenket und das Herz in Neigungen und Empfindungen zu ihm erhebt.

2.

Soll aber diese Richtung der Gedanken auf Gott wirklich Herz und Willen in Bewegung seßen; so muß es nicht nur ein und der andre vorübergehender Gedanke senn, sondern ein ernstvolles, fortgeseßtes, oft erneuertes Nachdenken über ihn; es mussen würdige Vorstellungen von ihm und seinen erhabenen Eigenschaften senn, die das Herz zu inniger Ehrfurcht und Liebe, als die benden Haupterweisungen göttlicher Verehrung, gleichsam hinreissen.

3.

Ist nun diese Ehrfurcht und liebe, in Absicht auf das hochste Wesen, in uns, so wird auch

Bewunderung seiner herrlichen Größe, lebhaftes Gefühl unsrer Abhängigkeit

von ihm, slige Unterwerfung unter

Wertrauen und Hofnung zu ihm,

dfteres Andenken an ihn,

Freude an seinen Werken und Wohlthaten,

demuthiger Dank dafür, frohes Lob seiner Gute,

der Wunsch ihm wohlzugefallen,

23 2

dies

dies alles wird daraus entspringen und darinn zusammenfließen.

4.

Diese göttliche Verehrung muß in der Seele immer da seyn, wenn sie auch in derselben gleiches sam ruhet, und nur ben jeder gegebenen Veranslassung geweckt wird. So bald aber dies geschieht und sie sich durch eine oder mehrere der vorgedacheten Neigungen und Empfindungen äußert; so wird es Anbetung des Höchsten: und Gebet, wenn das Herz sich daben in Erklärungen seiner Wünsche und Erwartungen zu Gott erhebt, es geschehe mit noch so wenigen Worten.

5+

Vereinigt sich der Mensch zu dieser Verehrung und Anbetung des Höchsten mit andern, so ist es gemeinschaftliche Gottesverehrung, oder nach einem gemeinen, obgleich übelgewählten, Ausdruck, Gottesdienst.

6.

Kömmt endlich zu dem Allen Liebe zu allen Pflichten (S. 6 1. Th. 3. Kap.) um Gottes= willen, d. i. aus Gehorsam gegen Gott, dessen Wille und Vorschrift sie sind, und in so sern sie das sind: so ist das seine thätige Verehrung; und weil Gottes-Erkenntniß daben zum Grunde liegt, thätige Religion.

Drittes

You

Hebe

auf th

lunger

fogleic

einiger

o and

tiefer

midt

haben:

pref

學

Under

fand

#### Drittes Kapitel.

Von dem Anstoß, welchen selbst der Religiöse an dem Uebel in der Welt nehmen konnte.

I.

Wenn die Religion uns ein höchstweises und höchstgütiges Wesen, als die Ursache aller Dinge zu erkennen giebt, und der Verstand doch so vieles Nebel oder Bose, sowohl in den Veränderungen auf der Erde, als auch in den menschlichen Handslungen wahrnimmt: so sindet er es schwer, das sogleich mit seiner Erkenntniß von Gott zu verseinigen; fragt also:

Woher das? wie er sich darein zu finden habe? ob das ein Wesen von höchster Weisheit und Gute habe wollen oder auch nur zulassen können? und wenn dies sen, wie sie damit bestehen könne?

2

Vielen ist dieses, in der Kindheit der Welt, so anstößig gewesen, daß sie, zur Beantwortung dieser Frage, ein gedoppeltes höchstes, gleiche mächtiges, gutes und böses Wesen angenommen haben; welches aber theils ungereimt und widerssprechend, theils unnöthig, theils unzureichend zur Veruhigung des Herzens ist. Es haben also Undre ben dem Fortgange des menschlichen Versstandes im Erkenntniß des Wahren, dem guten Wesen

darinn

Seele gleich.

Beran.
eschiehe

gedach. rt; so

Bebet, -

e seiner

hrung o ist es

r nach

struck,

i allen ottek=

dessen sie

rung;

grunde

Prittes

Wesen zwar die höchste Macht bengelegt; aber doch außer demselben ein andres Boses auch von großer Macht sich gedacht, welches jenem immer in dem Weg komme. Über, so müßte doch dieses lange in dem ungleichen Kampse gegen jenes untergelegen haben, daß des Uebels weniger geworden wäre, und so ist, auch dieses anzunehmen, unnöthig.

3.

Denn jemehr der menschliche Verstand über die erste Urt des Uebels in der Welt (welches wir in den Weranderungen der Erde und den menschlichen Schicksalen bemerken) nachdenkt; um fo mehr wird er einsehen, 1) daß er Bieles als ein Uebel empfindet, was nur ihm so scheint, aber in dem unendlichen Verstande, welcher das Ganze umfaßt, es nicht ist; 2) daß des wahren Uebels weit weniger ift, als bes Guten; 3) daß es immer zum Guten wirket und auch fur ihn felbst großeres und mannigfaltigeres Gute baraus entspringt, welches sonst wegfallen wurde; 4) daß ihm Krafte gegeben find, fich für Bielem ju fichern, und ihm gang zu entgehen, manches andre fich zu erleichtern; 5) daß das endliche Geschöpf keiner vollkommnen Glückseligkeit, welche in der Abwesenheit aller Uebel besteht, fabig sen.

4.

So lehret nun aber auch ein richtigdenkender Verstand, daß das Bose in den menschlichen Gesinnun-

Art beng

Gell

ourd Mo

feir ba

übei

ber! merbi

Erfal

für de

in der

burd

nete a

lich au

Von d

feine

B 180

por

Gesinnungen und Handlungen, als die zwente Urt des Uebels in der Welt, nicht dem Sochsten bengemessen werden kann, so daß der Mensch burchaus Bofe fenn mußte, sondern aus bem Mangel der gehörigen Unwendung und Uebung feiner Bernunft von Unfang ber entstanden ist; ba bende feinem Gebrauch überlaffen worden und überlaffen werden mußten, wenn er auf ber Leiter ber Befen bas, wozu er bestimmt ift, senn und werben follte. Eben fo lehret Machbenken und Erfahrung, daß biefes Uebels auch nicht fo viel ist, als es oft scheint; und daß es hiernachst auch fur den Uebelgesinnten felbst, wie fur die Gefellschaft nicht alle die üblen Folgen hat, die es in ber Worstellung haben konnte; sonbern biefe durch eine hobere Leitung und die von ihr vorgeordnete Zusammenkunft der Umstände entweder ganz abgewandt, ober gemindert werden; daß endlich auch baraus wieder Gutes hervorgeht.

### Viertes Kapitel.

Von dem Verlangen eines religiösen Menschen, wegen seines Zustandes nach dem Tode beruhiget zu seyn.

#### I.

Wenn nun auch der Gottesverehrer so weit ist, daß das Uebel in der Welt ihn in seiner Ehrfurcht vor Gott nicht irre machen kann; so empsindet er

25 4

es

nkender chlichen

aber

d) von

mer in

5 lange

gelegen

re, und

id über

nes wir

menfc.

um fo

als ein

, aber

Ganze

Uebels

immer

dheres

pringt,

Rrafte

nd ihm

dtern;

nmnen

t aller

es doch noch als das größte Uebel, daß er im Tode von Allem, was ihm lieb gewesen, sich trennen muß; und denn dies seine Liebe zu Gott und seine Freude an ihm mindern könnte. Er wünscht also auch darüber Belehrung und Beruhigung.

2.

Deshalb kömmt ihm nun schon die Vorstellung zu Hüsse, welche er sich von Gott, als dem gütigsten Wesen, machen muß. Er kann schon daraus die Vermuthung schöpfen, daß es gern den edlen Wunsch erfüllen werde, ihn, nach dem Ende dieses lebens, in einem, obgleich veränderten, Zustande sortdauren zu lassen. Das ist also der erste Grund seiner Hosnung eines zukünstigen Lebens, in so weit es ihm an andern Stüßen derseiben mangelt.

3.

Hiernächst findet er in sich Fähigkeiten und Kräfte, die in Keinem ganz ausgebildet werden, (am wenigsten in Kindern, welche früh sterben) und welche theils gar nicht, theils nur zur Hälfte hier angewandt werden können. Daraus zieht er denn die fernere Vermuthung, daß, da die höchste Weisheit ben allem Ubsicht und Zweck haben muß, sie auch diese Fähigkeiten im Tode nicht werde verlohren gehen lassen. Dies also ein zwenter Grund seiner Hosnung, u. s. w.

por i

hier

fart

Ewig

grund

auch d

marten

my

felben

einem

वार्क ह

finfti

Beffe

nun

ennen Con Casalo Con Suis

feine

t also

orftel.

s bem

f don

en den

Ende

, 34:

erste

bens,

elben

und

rden,

ben)

diffe

rieft

1 die

f has

Zobe

io ein

Er fühlt sich drittens nach seinen Vorzügen vor den Thieren zu einer höhern Glückseligkeit schon hier bestimmt. Dagegen würde er unglücklicher als jene senn, die über ihren Zustand nach dem Tode nicht nachdenken können; wenn er ben diesem Nachdenken und dem Verlangen nach Fortdauer sich doch seiner Zernichtung fürchten müßte. Dies ist ein dritter Grund seiner Hosnung, u. s. w.

5.

Auch fühlt der Mensch sich noch einmal so ges stärkt zu allen seinen Pflichten, wenn Er das Ewige hoffet; und wie wir nun jeden Bewegungsgrund zum Guten festhalten sollen, so erkennt er auch daraus, daß es seine Pflicht sen, jenes zu erwarten. Dies ist der vierte Grund, u. s. w.

6

Endlich ist der Tugendhafte oft, zwar nicht durch sein Wohlverhalten, aber doch neben demsselben unglücklich; dagegen der lasterhafte neben seinem Uebelverhalten glücklich. Es läßt also auch das ihn vermuthen, daß eine Periode zustünstig sen, in welcher jener Vergeltung und dieser Bestrafung sinden werde. Also auch dies ein Grund seines Hoffens, u. s. w.

7.

Diesen Zustand nach dem Tode können wir nun nicht anders uns denken, wenn er Werth und

25 5

Troft

4.

Trost sur uns haben soll; als ein mit Bewußtsenn unsers Ich verbundnes Fortwirken in einer andern Reihe von Dingen, in edlern Geschäften, in einem größern Wirkungsstreise; mit weniger saurer Mühe, mit besserm Erfolg; ben reinern Neigungen, einer festern Gemüthstuhe und einem ungestörten Genuß unsres äußern Glücks: so daß wir auch immer im Aussteigen zu einer höhern Glückseligekeit seyn werden.

Dritter Theil. Von der christlichen Religion besonders.

Erstes Kapitel. Einleitung dazu.

fagt worden, nennt man gewöhnlich die Natur = oder Vernunft = Religion. Man nennt sie so zum Unterschiede, wenn gleich nicht im Gegensaß der vielerlen unter den ältesten Völkern dis auf umsere Zeiten eingesührten und in Schriften verzeichneten Religionen.

2,

Sie alle haben sich besondrer göttlichen Offenbahrungen gerühmt; welche aber schon deswegen keinen nodil

tein

ben n unter

gefüh zwisch

jene r bildet

len; t

bigt Reli

西田

gen

toußt: ten in edlern tungs: vesserm festern Genuß

uch im:

icffelig.

feinen Glauben verdienen, weil ihre sogenannte heiligen Bücher entweder bloße äußerliche Gottesdienste vorschreiben, welche mehr von der wahren Herzensreligion abführen, oder eine Menge Fabeln von Ober- und Untergöttern enthalten; woraus Vielgötteren und Abgötteren entstanden sind, welche den denkenden Theil zur völligen Ohngötteren verführt haben.

3.

Dagegen haben die Israelitische, aus der nachher die gegenwärtige Jüdische hervorgegangen ist, wie die Christliche glaubwürdigere und für jesten noch ist zureichende Beweise in sich, daß sie unter besondrer göttlichen Veranstaltung sind einsgeführt worden. Doch ist der große Unterschied zwischen Benden, daß es merklich wird: es habe jene nur die erste Erziehung eines noch sehr ungebildeten Volks zu einer vollkommnern sehn solsten; und die christliche alle Merkmale dieser enthält.

4.

Die innern Beweise von der 1) Glaubwürdigkeit der Israelitischen sind: daß die NaturNeligion ben ihr zum Grunde liegt; und daher die Erkenntniß und Verehrung des Einen Gottes,
welcher Schöpfer, Erhalter und Regierer aller Dinge sen, darinn zur Hauptpflicht des Menschen
gemacht wird. 2) Zu ihrer Unvollkommenheit
gehört:

ion

t ist ger ich die

de im Zölkern

nennt

Schrife

Offen

swegen feinen gehört: daß sie den Höchsten noch zu menschlich vorstellet; daß die Verehrung desselben mit vieslen äußerlichen Zwangdiensten von Opfern und Gebräuchen verknüpft war; sie nur dem Israelitisschen Lande und der bürgerlichen Verfassung desselben angemessen war, und nie die Religion andrer Völker werden konnte; daß sie endlich um deswillen leicht zu dem Wahne konnte gemisbraucht werden, als wenn Gott die Israeliten allen andern Völkern in seiner Fürsorge und ganzen Regierung vorgezosgen habe.

Die Sammlung von Schriften, in welchen die Unweisung zu dieser Religion enthalten ist, wird von den Christen das Alte Testament, oder genauer, der alte Bund genannt.

5.

Die innern Beweise von der Glaubwürzdigkeit der christlichen Religion, wie von ihren Vorzügen vor der Israelitischen und ihrer größsern Vollkommenheit sind: daß sie die NaturzResligion in ihrem ganzen Umfange wiederholt, und also auch Gott als den allgemeinen Herrscher und Vater aller Völker darstellt; daß sie seine Verehrung zu einem Geschäfte des Geistes und Herzens und allerlen Wohlverhaltens zu jeder Zeit und an jedem Orte macht; daß sie daher auch die Wahl und Einrichtung des äußerlichen Gottesdienstes,

bis

eine

in

ihre

ben

nation

niglig bis auf zwen sehr einfache, leicht zu beobachtende, lit vie. unblutige Gebrauche, ben Zeiten und Umftanben 'n und eines Jeden überläßt; und daß sie endlich einem raeliti. in lasterhaftigfeit und allem baraus entspringenden deffel. Elend noch so tief verfallnen Menschengeschlecht andrer die Rettungsmittel von benden anweiset, und überswillen haupt zur Erlangung der munschenswerthesten verden, Gludfeligkeit, Weisheit und Rraft giebt. Bölkern

Die Sammlung von Schriften, in welchen ihre lehren und Vorschriften enthalten sind, wers den von Christen das Neue Testament, oder ges nauer, der neue Bund genannt.

## Iweytes Kapitel.

Kurzgefaßte Geschichte der christlichen Religion, ihrem Entstehen und ihrer Fortpflanzung.

Sie hat ihren Nahmen von Jesus Christus, wovon der erste einen Heiland, Helser, Retter, der zwente einen zu einer außerordentlichen Würde, nach Jüdischen Gebräuchen, Gesalbten, bedeutet. Er ward gebohren in den letzten Resgierungs-Jahren des römischen Kaisers Augustus, und ohngefähr im 4000sten der damaligen jüdisschen Zeitrechnung des Weltalters, zu Bethleshem, einer kleinen Stadt im jüdischen Lande, woshin seine Eltern, Joseph und Maria, (Matth. 1,

Mahl ienstes, bis

orgezo:

velchen

, wird

er ges

5wir=

ihren

grof.

r. Res

und

er und

Bereh-

ergens

ind an

16.) von geringem Stande (Matth. 13, 55. Luc. 4, 22.), die eigentlich zu Mazareth sich aufhielten, ihrer Geschäfte wegen gereiset waren. (luc. 2, 1 - 7. Matth. 2, 1). Diese seine Geburt ward, nach bem Bericht des Matthaus und Gucas, auf eine eben so ungewöhnliche Urt vorbereitet, als es die Umstände waren, von welchen sie begleitet wurde. Nachdem nun die Eltern Jefus, in Unsehung seiner, den Vorschriften des Mosaischen Gesetses, so viel ihnen ihre geringen Umstände verstatteten, Genüge gethan (3. B. M. 12, I - 8. luc. 2, 21 - 23.), und ihm anfånglich blos den Nahmen Jesus, oder Jeschuah, bengelegt hatten, kehrten sie wieder mit ihm an ihren Wohnort Nazareth zurück. (Luc. 2, 39). Daselbst erzogen sie ihn im Stillen bis in sein zwölftes Jahr, in welchem sie ihn, gleichfalls nach einer Mosaischen Verordnung (2 B. M. 34, 23. 5. 3. 16, 1. 2.) nach Jerufalem auf das Ofter. fest mitnahmen, und er daselbst durch Beweise seines gesehten Betragens, fruhen Berftandes, weifer Lernbegierde und frommer Gesinnung allgemeine Bewunderung erregte. (Luc. 2, 40 — 49). Und so nahm er von ber Zeit an, bis in sein drepfigstes Jahr, in aller mahren Gott und Menschen gefälligen Weisheit und Tugend zu. (Luc. 2, 52. 3, 23).

Um diese Zeit denn geschah es, daß er ansieng sich öffentlich zu zeigen. Schon hatte sein Ver-

wandter

MAT

bet

et fie

Gei

Rein

Gefi

en

mit

(Ma

008

gleid

ten

1 55. d) auf: 1. (Luc. Geburt nd Ell: orberei. ld)en sie rn Je es Ma en Um. 3. M. 6m an chuah, an ih. 39). n sein ls nad) 1,23. Diter. ise seis , weis emeine Und igstes gefälli= , 23). infieng Bers

pandter

wandter mutterlicher Seite, ein Sohn bes Zachariad und der Elisabeth, Johannes, mit dem Bennahmen der Täufer (Luc. 1, 36. 67.), den man also von Johannes, dem nachherigen Schüler und Apostel Jesus, unterscheiden muß, auf ihn aufmerksam gemacht; ihn als eine nachst zu erwartende, außerordentliche, an Größe ihn weit übertreffende Person angekundigt, (Joh. 1, 6); seine eignen Schüler auf ihn hingewiesen, und versichert: daß wie er sie mit Wasser taufe, als einem Bilde der Reinigung des Herzens und lebens, zu welcher er sie aufforderte, so Jesus sie mit dem heiligen Geiste taufen werde — das ist, diese bobere Reinigung mit allen dabin gehörigen rechtschaffnen Gefinnungen und bazu vorbereitenden Erkenntniffen Gottes, feines Willens und feiner Absichten mit dem Menschen in ihnen bewirken murde. (Matth. 3, 1 — 17. Luc. 3, 1 — 22. Joh. 1,6 ff. 3, 11 ff. Upostg. 11, 16.) Da auch das damalige judische Wolf, durch mehrere, obgleich übelverstandne, Aussprüche feiner Prophe. ten veranlaßt, mehr als jemals einen Messias oder Christus erwartete, der sein Befreyer von der romischen Oberherrschaft senn und es zum herrn eines großen irrdischen Reichs machen wurde, (Joh. 4, 25.); so erklärte ihn zwar Johannes für einen Messias und Christus, ließ aber boch sich zugleich merken, baß er ein Retter von gang andrer andrer Art und von ganz andern Uebeln sehn solle, (Joh. 1, 29. 33.) Jesus selbst bestätigte dies nachher (Matth. 11, 3. sf. Marc. 14, 61. 62.) und so erkannten ihn auch dasür seine Schüller (Jünger, nach der Uebersetzung Luthers), wie er sich ihren Herrn und Meister nannte, (Matth. 16, 16. Marc. 8, 29. Joh. 13, 13. 14.)

Auf diese Weise also von dem Johannes, einen öffentlichen lehrer von strenger Tugend und festen Character, (Matth. 3, 1. ff. Luc. 3, 19. 20.) vorgestellt, trat er selbst hervor, ließ von jenem sich taufen und badurch zu seinem bobern Beruf gleichsam einweihen. Nichts eignes von feinen Eltern, nach ihrer Lebensart zu urtheilen, besisend, entsagte er auch frenwillig allem Eigenthum, (Matth. 8, 20. Phil. 2, 7.) nannte sich zwar sehr oft des Menschensohn, muthmassich in der Bedeutung des Geringsten, Berachtetsten; behauptete aber doch auch, ben jeder Gelegenheit, eine personliche Burbe, die über allen außern Glanz erhaben sen — Wollte sich als einen un= mittelbaren Gesandten Gottes betrachtet miffen, (30h. 10, 33 — 35. 16, 5. 27. 30. 17, 3.), als Sohn, eingebohrnen Sohn seines himmlischen Vaters, (Joh. 3, 16. 17.); für welchen dieser die Ehrsurcht fordre, welche ihm selbst gebühre, (Joh. 5, 23.) — verrichtete des.

Mil

Ber

und

die C

Jun

rich

Matt

田图

Det

In fenn estatique 4,61.

e Schi. uthers),

Matth, 14.)

Jannes, end und

3, 19. ieß von

höhern es von

theilen,

Eigen. inte sid

eslich in etsten;

genheit, außern

en un: wissen,

. 17,

feines

); für he ihm

ete des

megen

1810

wegen viele außerordentliche Thaten, Die einen großen Theil des judischen Wolfs in Erstaunen festen und auch manchem Ungefehnen unter bemfelben bas Geftandniß abdrangen, daß eine befonbre gottliche Rraft mit und durch ihn wirke, (Joh. 3, 2.). Geinen Beruf fenntlich ju machen, nannte er sich das Licht der Welt, wie schon auch Johannes ihn mit diesem bildlichen Ausbruck bezeichnet hatte, um anzudeuten, daß er bestimmt sen, die Menschen über die Mittel zu ihrer wahren Glückseligkeit zu belehren, ihnen den Willen Gottes von der ihm gebührenden Berehrung, wie von ihrem Berhalten und ihren Erwartungen bekannt zu machen, die Guten im Guten zu stärken, Lasterhafte jum Guten als Berirrte und Verlohrne zu=

zu Ente). In die dellack Tante conie de derver Dieses sein Lehrgeschäfte nun verwaltete er ohngefähr dren Jahre, gieng deswegen im judischen lande öffentlich umber und erwählte zu seiner besondern Gesellschaft zivolf Freunde und Bertradte, die er zu seinen Aposteln, b. i. Boten, machte und die daher in der Folge jenen Nahmen erhielten, (Matth. 4, 18 - 23. 10, 1 bis zu Ende). Daben bediente er fich in feinem Vortrage ber vortreflichsten Gleichnisse, (Matth. 13, 3. Marci

ruckzubringen, (Joh. 18, 37. 17, 6. 7. 8.

Matth. 9, 12. 13. Luc. 19, 10. 15, 1 bis

Marci 4, 2.) um sich zu den Schwächern berab. zulaffen und felbst bas Nachdenken ber Geubtern dadurch zu reizen. Und über das alles war er ein Muster hoher unbefleckter Tugend in der liebe ju Gott und zu Menschen, wie in der Gelbstverleugnung jeder Urt, (1. Petri 2, 21 — 23. Phil. 2, 5 — 8) und hatte also verdient als der größte Wohlthater des menschlichen Geschlechts, in jeder Betrachtung, von seinen landesleuten verehrt zu werden. — Allein jemehr sein Un. hang unter dem Volke, welches aller Orten sich um ihn her versammelte, (Matth. 4, 25. 5. 6. 7.) zunahm; um so mehr erfuhr er geheimen und öffentlichen Widerstand. Der leichtsinnigere Theil begegnete ihm mit Spott und Verachtung; der machtigere, wie die judischen Dbern, und besonders die von der Secte der Pharifaer, haßten, lafter. ten und verfolgten ihn, bis sie burch treulose Bermittelung eines seiner Apostel sich seiner Person bemachtigten, (Matth. 26, 47. ff. Capp. Marci 14, 13. und ff. Capp. luc. 22. ff. Capp.) Db fie nun gleich nichts strafwurdiges gegen ihn aufbringen konnten und felbst der romische Stadthalter Pilatus, der im Nahmen des romischen Raisers das Todesurtheil über ihn zu fprechen hatte, feine Unschuld erkannte und sich bessen im Unfang weigerte, so gab er boch endlich den Drohungen der judischen Rathsversammlung zu Jerusalem furcht-

fam

fatt

Aller

Mil

bild

(bie

geli

Got

genal

breit

berhei

unter

hafte

tach

Loge

biergi

dann

21.

n herab. deubtern war er der liebe elbstver - 23 it als ber ichleches, desleuten fein Un. rten sich 5. 5. 6. men und re Theil q; der fonders , lafter.

fam nach und sprach ihm bas leben ab. Diesen allen hatte nun wohl Jesus entgehen konnen, so wie er es vorausgesehen und seine Apostel darauf vorbereitet hatte, (Joh. 13. 14. 15. 16. Capp.). Allein, treu seinem Beruf, opferte er es auf, (Joh. 10, 12 — 15) machte, in den angeführten Capp. benm Johannes, es ihnen zur Pflicht, bas von ihm angefangene Werk, auch außer dem judischen lande, nach ihm fortzusegen und seine lehre (die wegen ihres erfreulichen Inhalts, bas Evan= gelium, auch mit dem Zusaß, vom Reiche Gottes schon vom Johannes dem Täufer war genannt worden Marc. 1, 14. 15.) weit und breit zu verkundigen; stärfte sie bazu burch ben verheißnen Benftand bes Geiftes Gottes: und unterwarf sich so bem schmachvollsten und schmerzhaftesten Tod am Rreuze.

Diese seine erwählten Boten bezeugten nun nachher, daß er aus seinem Grabe am dritten Tage lebendig wieder hervorgegangen sen, noch vierzig Tage unter ihnen sich ausgehalten habe und dann von der Erde zum Himmel sen erhoben worden, (Matth. 28. Marc. 16. Luc. 24. Joh. 20. 21.); breiteten seine tehre besonders unter den Römern und Griechen aus: und haben besonders Fünse derselben, Matthäus, Johannes, Petrus, Jacobus, Judas, mit dem später hinzugekom-

n furchts

ose Ver:

Person

Marci

) 28

ibn auf

dihalter

Raifers

! feine

ing wei-

zugekommenen Paulus, schriftliche Denkmale treuer Ergebenheit und Verehrung ihres Herrn in den Lebensbeschreibungen von ihm und in Briefen an die von ihnen gesammelten Gemeinen hinterlassen.

Sie errichteten also bald Gemeinen oder Rirchen, wie man sie auch nennt, welche die Lehre des Evangeliums angenommen hatten, die aber auch långer als sechzig bis achtzig Jahre im außerlichen, doch ohne auffallende Trennung, sich merklich von einander unterschieden. Denn ber Theil von ihnen, welcher der Ration nach Juden waren, behielt die judischen Gebrauche, an die er gewöhnt war, noch ben, besuchte noch ihre Schu-Ien, fenerte noch den Sabbath und ward baber nur für eine besondre judische Religionsparthen angesehen; da der gegenseitige Theil derer, welche aus der romischen und griechischen Nation jum Christen. thum sich bekannten, früh Schwierigkeiten bagegen erhob und es bedenklich fand sich darinn nach den erstern zu bequemen. Und bennahe hatte dies unter benden Theilen eine völlige Trennung verurfacht, wenn nicht der sanfte Ernst, mit welchem Paulus einige hißige und streiterregende Ropfe gurechtwies, derselben vorgebeugt hatte — daß nun bende Theile sich dahin vereinigten, die Beobachtung und Nichtbeobachtung ber judischen Bebrauche, wie der Beschneidung, einander frenzustel-

len,

[ett,

aud

war

mel

erfte

hund

härtet

Raife

den P

fie fell

menio

åditet

noch

MIN

bunda

der ti

nohm

聊

nen

derrn in Brie

emeinen

der Kir.
die Lehre
die aber
tahre im

ung, sich denn der h Juden

an die er e Schus

d daher

then ans

Thristen.

en dage

âtte dies

g verure welchem

opfe 34=

daß nun deobach:

en Ges

enzustel.

len, (Upostg. 14. 15.). Daher unterschieden sich auch diejenigen, die nicht für diese Beobachtung waren, von dem Gegentheile, indem sie zuerst zu Antiochien sich, nach dem Nahmen ihres Herrn, Christen nannten (Upostg. 11, 26.) und statt des Sabbats oder Sonnabends am Sonntage ihre gemeinschaftlichen Gottesverehrungen hielten; welches denn auch Gelegenheit gegeben hat, die ersten Christen in ben drey ersten Jahrhunderten in Juden = Christen und Beiden : Christen einzutheilen. — Gie alle lebten in diesen Jahrhunderten unter mannigfaltigem Druck oder noch harterer Verfolgung, nachdem nun die romischen Raiser und ihre bevollmächtigten Befehlshaber in den Provinzen gegen sie gesinnt waren; ober auch sie selbst und ihre Gemeinde - Vorsteher mehr oder weniger weises Machgeben bewiesen und von dem achten Sinn Chriftus, auch im Gehorfam gegen noch so harte Befehle ber Landesobrigfeiten, regiert wurden. Doch horten endlich im vierten Jahrhundert diese Schicksale ganz auf, als in welchem der romische Kaiser Constantin, mit dem Bennahmen ber Große, sich für die Christen erklarte und selbst das Christenthum annahm.

Je mehr nun aber die christlichen Gemeinen äußerliche Ruhe genossen und durch Europa und einen großen Theil von Asien, Africa, sich ausbreiteten,

C 3

um

um so mehr wurden sie unter sich in Lehren und Gebräuchen uneinig; die lehrer ber groß fern Gemeinen, welche baber auch ein größeres Unsehen sich anmaßten, wollten benenjenigen, bie fleinern Gemeinen vorstanden, ihre Erflarungen christlicher lehren mit mancherlen Zusäßen zur Vorschrift machen, nach ber auch sie sich richten sollten, und so entstanden mancherlen Parthenen; von welchen die starkste gewöhnlich den Schus ber Obrigfeit erhielt und so die schwächere unter-Die benden ansehnlichsten, welche die bructte. übrigen immer mehr aufrieben, waren vom sech= sten bis ins sechszehnte Jahrhundert die lateinsche oder abendlåndische und die griechische oder die morgenlandische Rirche; jene auch die pabstliche bon dem Pabst oder obersten Bischof in Rom, von dieser seiner Residenz die romische, und die catholische, d. i. allgemeine, oder alleinseligma= thende, genannt, weil sie keine andre als die ihrige für driftlich erkennt, bas Recht behauptet, im Nahmen Christus auf dem ganzen Erdboden zu herrschen und allein die Ausspenderin höherer und ewiger Gluckseligkeit zu senn. — Mus ihr gieng in der ersten Halfte des sechszehnten Jahrhunderts die evangelische, und, fast zu gleicher Zeit, in Deutschland und der Schweiz hervor, sonderte sich ganz von ihr ab, und verbreitete sich noch vor bem Ende besselben durch gang Europa.

Sie

Gie

ne

amen.

fion !

lifte

wiede

tiet:

tenbe

Broil

bie do

einfü

mict

berb

und

Wid

Lehren er größ eres Uni gen, die larungen gur Vor hten follirthenent 1 Schul re unter elche die om sech teinsche oder die bitliche Nom, und die eligma: ie ihrige im Nahi au herr: rer und hr gieng ahrhuni er Zeit, or, fone tete fich Europa. Gie

Sie wird die evangelische Kirche genannt, weil sie außer der Lehre Christi und seiner Upostel feine menschlichen Vorschriften in ber Religion und außer ibm, dem unsichtbaren Oberhaupte ber Christenheit, fein sichtbares, bergleichen ber Pabst zu senn von der romischen Kirche behauptet wird, erkennt, und also auch in vielen Lehrsäßen, wie in ihren Gottesdiensten, sich von derfelben unterschei. bet. Doch theilte auch sie sich bald wieder in zwen Nebenzweige berer, wovon die einen Evan= gelische der Augspurgischen Confession, die zwenten, Evangelische der Helvetischen Confession genannt werden. Der erste, ber das evangelische Christenthum der ersten Urt in Deutschland wieder in Gang brachte, war Luther, ein Augustiner : Mondy aus Eisleben, und Professor in Wittenberg. In der Schweiz war es ein Prediger Zwingli in Zurch, und nach ihm Calvin in Genf, die das evangelische Christenthum der zwenten Urt einführten. Ihre Machfolger haben sich Refor= mirte genannt (obgleich das Unternehmen Ben= der die Reformation, Glaubensverbesserung, heißt und die Häupter dieser Reformatoren) und besonders in der Pfalz und Schweiz, in Frankreich, England, und ben vereinigten Rieder= landen besondern obrigkeitlichen Schut, oder doch mehrere Begunstigung ber Regenten erhalten; dagegen die Unhanger Luthers und seiner Ge= bulfen C 1

hulfen mehr durch ganz Deutschland, Schwes den, Dannemark, Preußen, Ungarn und Polen, haben aber in der Folge unrichtig, und gegen die eigne Erklarung Luthers, sich Eutheri= sche oder Lutheraner nennen lassen. — Neben diesen Evangelischen von benderlen Confessionen (die auch nach einem andern gemeinschaftlichen Mahmen Protestanten heissen) sind mehrere fleinere Parthenen, der mahrischen Bruder, ober Herrnhuter, der Mennoniten, von einem gewiffen Menno so genannt, der Quater entstanden, die sich zum Theil an die Evangelischen angeschlossen haben, und von benen besonders die ersten bennahe in allen Welttheilen fleine Gemeinen gestiftet. Endlich erneuerten um die Zeiten der Reformation einige Gelehrte, unter benen zwen Socini, aus Italien, die angesehensten waren, die Frage: ob in dem Einen göttlichen Wesen nur eine oder dren Personen wären; welche bis an das vierte Jahrhundert unentschieden geblieben war, oder vielmehr geruht hatte, aber in biesem auf einer Rirchenversammlung durch Mehrheit ber Stimmen babin war entschieden worden, baß allerdings drene, der Bater, der Sohn und der heilige Geift mußten geglaubt werden. Go behaupteten nun jene das Gegentheil, erklarten fich felbst für Unitarier, d. i. solche, welche die Einheit des gottlichen Befens im ftrengften Berftande behaup.

ten,

fett ,

wie

bott

fret

bin

Mua

lehrt

man

nen l

fden

iff ab

flyell

Fragi

betri

ftellet

eines

libe

für fi

Chri

berai

5diwe en und g, und utheri Neben festionen aftlichen rere fleis et, ober n gewis: Standen, schlossen bennahe eftiftet. mation , aus : ob in le oder s vierte der viel er Rits timmen erdings heilige hauptes h selbst heit des behaup. ten,

ten, wurden aber von der Romisch = catholischen wie von der evangelischen Kirche ausgeschlossen, von benden Socinianer, gegen alles ihr Widerftreben, genannt, und haben ist nur in Gieben= burgen und in den Mord. Americanischen verei. nigten Provinzen ihre öffentlichen Gemeinen und Schulen, sonft aber in Europa sich unter ben fleinern Partheyen, wie den Mennoniten, verlohren. Huch haben neuerlich mehrere protestantische Betehrte in England sich öffentlich für sie erklärt; und man will bemerkt haben, baß auch Biele unter ihnen in Deutschland, und besonders in den Preußis schen Staaten, sich zu dieser Parthen neigen. Es ist aber mahrscheinlich, daß wenigstens der Mehrtheil misverstanden wird; baß er nur die gange Frage, weil sie bas Innre bes gottlichen Wesens betrift, und die barauf sich beziehenden Schrift. steller des D. E. mehrere Erklarungen zulaffen, eines jedem Privaturtheil, nach chriftlicher evange lischer Frenheit, will überlassen wissen, auch wohl für sich selbst nicht entscheibet; und es zum reinen Christenthum rechnet, feine Trennung darüber zu veranlassen, feinem ben Mahmen eines Christen abzusprechen, ber, bem Evangelium gemas, Gott als Vater ehret, Christum als seinen Seligmacher bekennt und seines Sinnes zu fenn durch seinen Beift fich leiten laßt.

## Drittes Kapitel.

Von den zwen Grundwahrheiten christlicher Lehre.

I.

Der Absicht dieser Anleitung zum Christenthum gemäs wird es zureichend senn, die Lehren, in welschen alle christliche Parthenen übereinkommen und um ihre Religion von allen andern, selbst der nastürlichen, zu unterscheiden, einig senn müssen; so wie die Unterscheidungslehren, in welchen sie sich trennen, hier anzuzeigen.

2.

Jener sind zwene, die daher auch Grund= wahrheiten genannt werden, bende von Jesus Christus selbst dafür angegeben.

Die erste: die wahrhaftigen, gottgefälligen, Unsbeter werden den Vater im Geist und in der Wahr= heit anbeten; und er will auch haben, die ihn also anbeten: Joh. 4, 23. — und diese ist aus der natürlichen Religion herübergenommen.

Die zwente: das ist das ewige leben, daß sie dich, der du allein wahrer Gott bist, und, den du gesandt hast, Jesum Christum erkennen; (Joh. 17, 3.) wovon der zwente Saß dem Christenthum eigen ist.

ten

britt

bet

lide

Gefin

Bere

lein ge

Menfi

guleite

find

aposto

Lehre.

tenthum, in wel.

nen und der na

Men; so

rund= Jesus

en, Une Wahr:

hn also

oaf fie

(Joh.

nthum

Mus bem Ersten und ber ersten Balfte bes Zwenten folget nun alles, was von der Religion über= haupt in dem Borbergebenden ift gefagt worden, wird barinn bestätigt, und in allen Reben Chrifti, wie in den Briefen seiner Upostel, wiederholt. Es folgt aber auch baraus, was von ber Bestimmung und den Pflichten des Menschen bas zwente und dritte Rap. des ersten Theils enthält; in so weit der Geist und die Wahrheit, in welchen die gottliche Verehrung geschehen soll, die menschlichen Gesinnungen und Handlungen anzeigt, und eine Verehrung dieser Urt dem gottlichen Willen allein gemäs ift, und also auch ber Bestimmung bes Menschen. Boll von dieser und der daraus berzuleitenden ganzen Verhaltungsart des Menschen find baber gleichfalls die Reden Christi und die apostolischen Geschichte und Briefe.

4. 193 400 ,00

Die Verschiedenheit der Meinungen in Unsehung des Umfangs und der besten Urt der Erkenntniß Christi hat nun mehrere der erstgedachten Unterscheidungslehren veranlaßt; als von

der Dreneinigkeit, und besonders der Gottheit

Jesus Christus,

ber allgemeinen menschlichen Verdorbenheit und jedes einzelnen Menschen; der Erlösung

Infoling

Erlösung J. E. in so weit daben, von einem sehr ansehnlichen Theile, eine blutige Versöhenung mit Gott oder Genugthuung für alle Schuld und Strafe der Sünden gedacht wird,

von dem völligen Unvermögen des Menschen zum Guten und den dazu nöthigen außeror= dentlichen Benstand des Geistes Gottes; unmittelbar oder mittelbar durch die lehre des Evangeliums

von Taufe und Abendmal, als bloßen erwecklichen Gebräuchen oder die Seligkeit wirkenden
Mitteln; und vom Abendmal besonders; ob
es nur eine Gedächtniß-Mahlzeit J. C. senn
solle; oder auch er selbst darin nach seiner Menschheit durch Verwandlung der sichtbaren Theile
in Leib und Blut, oder durch Vereinigung dieses mit jenem genossen werde.

Von der Auferstehung ohne Zusaß, oder mit dem Zusaß, des Leibes, auch wohl nach ältern Behauptungen, des Fleisches.

Diese Unterscheidungslehren gehören also auch nicht in eine solche bloße Unleitung, sondern zum besondern Unterricht jeder christlichen Parthen.

bett and jedes allgeliern Wegitten



cifflicher Lehre,

Christenthum Lehren, in web infommen und felbst ber naunn mussen; so velchen sie sich

uch Grund: von Jesus

efälligen, Unin der Wahr: , die ihn also iese ist aus der nen.

ieben, daß sie, und, den du fennen; (Joh. Ehristenthum